



Division BJIIII

NO, HORN HARM HUNDING







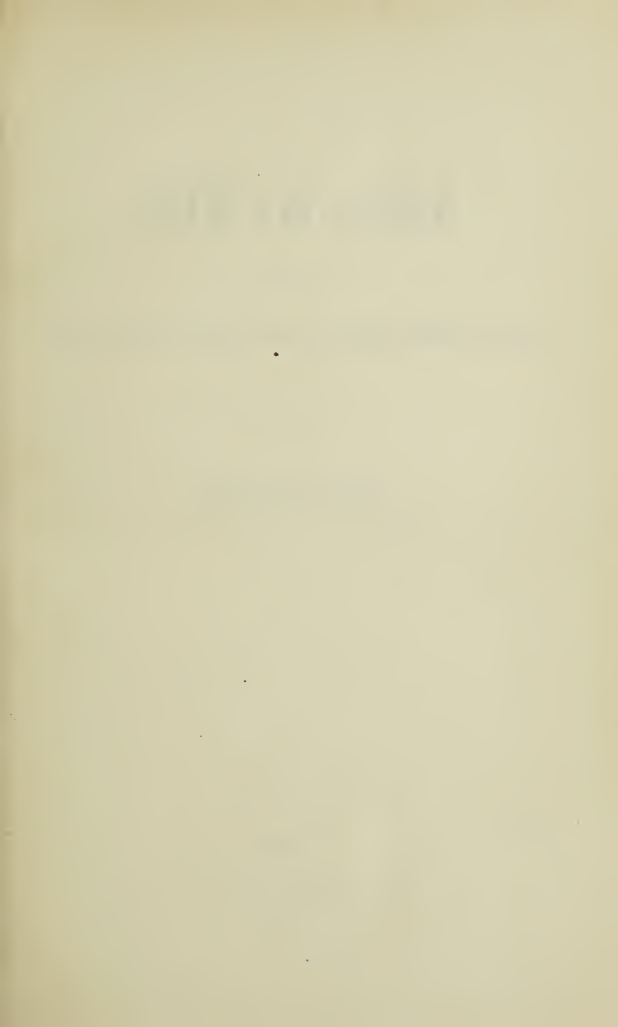








Digitized by the Internet Archive in 2018 with funding from Princeton Theological Seminary Library



# Instem der Ethik

mit einem

## Umriß der Staats- und Gesellschaftslehre.

Von

Friedrich Vaulsen,

a. o. Professor an ber Universität Berlin.

Berlin.

Verlag von Wilhelm Hertz.
(Bessersche Buchhandlung.)
1889.

# Fystem der Ethik

mit einem

## Umriß der Staats- und Gesellschaftslehre.

Von

Friedrich Vaulsen,

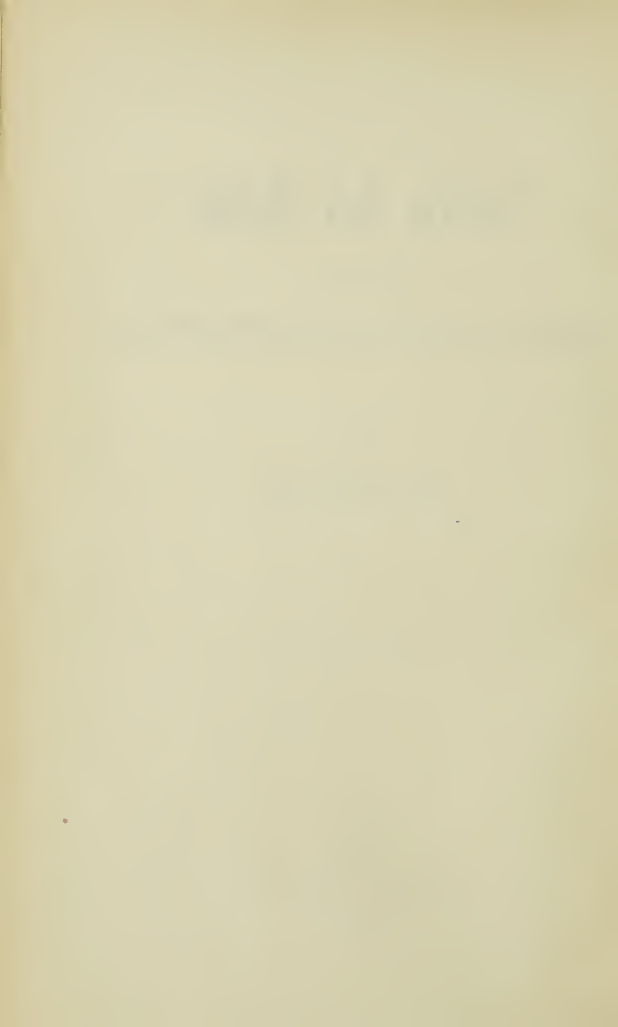
a. o. Professor an ber Universität Berlin.

Erste Sälfte.

Berlin.

Verlag von Wilhelm Hert.
(Bessersche Buchhandlung.)

1889.



## Zwei Schwestern

gewibmet,

der todten in treuem Gedenken, der lebenden in dankbarer Verehrung.



## Statt einer Yorrede.

Ich glande nicht, daß ich viel eignes neues lehre,
Noch durch mein Scherslein Witz den Schatz der Weisheit mehre.
Doch denk' ich von der Alüh mir zweierlei Gewinn;
Einmal, daß ich nun selbst an Einsicht weiter bin;
Sodann, daß doch dadurch an manchen Alann wird kommen
Alanches, wovon er sonst gar hätte nichts vernommen.
Und auch der dritte Grund scheint wert nicht des Gelächters:
Daß, wer dies Büchlein liest, derweil doch liest kein schlechters.

fr. Rückert, Weisheit des Brahmanen.

|      | — — mp      | sonach | wäre   | Tugend | gleic | hsam | Gesu   | ndheit | und   | Schör  | ıheit      |
|------|-------------|--------|--------|--------|-------|------|--------|--------|-------|--------|------------|
| nnd  | Wohlgestalt | der    | Seele, | Laster | aber  | Krai | ıfheit | und    | Häßli | chfeit | und        |
| Schi | väche.      |        |        |        |       |      |        |        |       | Plate  | ) <b>.</b> |

— — dennach besteht das höchste Gut des Menschen in der Besthätigung der Tugenden und Tüchtigkeiten der Seele, zumeist der höchsten und vollendetsten.

Tugend ist nichts anderes als handeln nach dem Gesetz der eigenen Natur; und es giebt nichts, was ihr an Würde und Wert voranginge. Spinoza.

Und also ist Tugend das Gut und Laster das Übel für jedermann.
Shastesbury.

## Inhalts-Verzeichnis.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Seite |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|
| <b>Einleitung.</b> Wesen und Aufgabe der Ethik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1     |  |  |  |
| Erstes Budj.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |  |  |  |
| Umriß einer Geschichte der Lebensanschauung und<br>Moralphilosophie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |  |  |  |
| Erstes Kapitel. Die Lebensanschauung und Moralphilosophie der Griechen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 23    |  |  |  |
| Rweites Napitel. Die Lebensanschauung des Christentums  1. Das Christentum ist supranaturalistisch (50) — 2. Geringschäpung des Wissens (52) — 3. der natürlichen Tugenden (53) — 4. der Tapfersteit (54) — 5. der Gerechtigkeit (55) — 6. Verhältnis zum Staat (56) — 7. zum Lebensgenuß und zur Kunst (58) — 8. zum Reichtum (60) — 9. zur Ehre und Selbstschäpung (62) — 10. Varmherzigkeit die christliche Tugend (64) — 11. Verhältnis zur Familie (66) — 12. Das ewige Leben (69) — 13. Die liberalistische Ausschläpung des Christenstums (70). | 50    |  |  |  |
| <b>Drittes Kapitel.</b> Die Bekehrung der alten Welt zum Christentum.  1. Urteil der alten Welt über das Christentum (78) — 2. Untergang der antiken Sittlichkeit im Köm. Reich (80) — 3. Das moralische Selbstebewußtsein der Kaiserzeit; Epiktet, Marcus Aurelius, der Neuplatonismus (85) — 4. Verlangen nach Erlösungsreligion (88) — 5. Überelegenheit des Christentums (90) — 6. Aualoge Entwickelung in der indischen Welt (91).                                                                                                                | 78    |  |  |  |

| Viertes Kapitel. Das Mittelalter und seine Lebensanschauung.  1. Die Bekehrung der germanischen Bölker (93) — 2. Lebensempsin- dung und Lebenssährung (96) — 3. Der Klerus (98) — 4. Geschicht- liche Notwendigkeit für die Kirche, die Welt in sich aufzunehmen (99).                                                                                                                                                                               | Seite<br>93 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Fünftes Kapitel. Die moderne Lebensanschauung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 103         |
| Sechstes Kapitel. Christliche und moderne Moralphilosophie  1. Christliche Moralphilosophie (127) — 2. Katholische Moraltheologie (131) — 3. Moderne Moralphilosophie; Th. Hobbes (136) — 4. Spisnoza (138) — 5. Shastesbury (142) — 6. Hume, Bentham, Mill, Spencer (146) — 7. Leibniz, Wolff (149) — 8. Kant (150) — 9. Spekulative Philosophie; Schleiermacher (156) — 10. Herbart (160) — 11. Schopenhauer (161) — 12. Neueste Litteratur (166). | 127         |
| Bweites Buch.<br>Grundbegriffe und Principienfragen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| Erstes Kapitel. Gut und schlecht (böse)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| 3weites Kapitel. Das letzte Ziel oder das höchste Gut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 195         |
| Gutes (210) — 6. Weitere Ausführung (213).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |

|                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Viertes Kapitel. Pflicht und Gewissen                                                                                                                                                                                                                | 258   |
| Fünftes Kapitel. Egoismus und Altruismus                                                                                                                                                                                                             | 295   |
| 1. Kein absoluter Gegensat (295) — 2. Alle Handlungen greifen mit ihren Wirkungen (297) — 3. und mit ihren Motiven über den Gegensat über (300) — 4. Wirkliches Verhältnis (303) — 5. Ob die altruistischen Willensantriebe im Zunehmen sind? (307). |       |
| Sechstes Rapitel. Tugend und Glüd                                                                                                                                                                                                                    | 311   |
| 1. Wirkung des Verhaltens auf das Ergehen (312) — 2. Wirkung des Ergehens auf den Charakter (318).                                                                                                                                                   |       |
| Siebentes Rapitel. Das Berhältnis der Moral zur Religion                                                                                                                                                                                             | 322   |
| 1. Historischer Zusammenhang, seine Ursachen und Wirkungen (322) — 2. Notwendiger innerer Zusammenhang (328) — 3. Verhältuis von Religion und Wissenschaft (332) — 4. Der Unsterblichkeitsglaube (343).                                              |       |
| Achtes Rapitel. Die Freiheit des Willens                                                                                                                                                                                                             | 349   |
| 1. Hiftorische Drieutirung (349) — 2. Darlegung der Thatsachen (353) — 3. Die Berantwortlichkeit (356) — 4. Die wirkliche Bedeutung der menschlichen Freiheit (361).                                                                                 |       |
| Drittes Budj.                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| Tugend- und Pflichtenlehre.                                                                                                                                                                                                                          |       |
| I. Die Pflichten des Ginzelnen gegen fich felbft und die individualistifchen Tugende                                                                                                                                                                 | n.    |
| Ginleitung. Wesen der Tugend                                                                                                                                                                                                                         | 369   |
| Erstes Rapitel. Selbstbeherrschung oder Bernünftigkeit                                                                                                                                                                                               | 373   |
| 1. Selbstbeherrschung (373) — 2. Mäßigkeit; Afkese (374) — 3. Besicheitenheit (379) — 4. Tapferkeit (383) — 5. Beharrlichkeit und Geduld (386) — 6. Gelassenheit (388) — 7. Weisheit (391).                                                          |       |
| Zweites Kapitel. Das leibliche Leben                                                                                                                                                                                                                 | 392   |
| 1. Bestimmung desselben (392) — 2. Ernährung; Trunksucht (393) — 3. Taback (400) — 4. Wohnung (401) — 5. Kleidung (403) — 6. Beswegung in Spiel und Arbeit (404).                                                                                    |       |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Drittes Kapitel. Das wirtschaftliche Leben                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 411   |
| Biertes Rapitel. Das geistige Leben und die Bildung                                                                                                                                                                                                                                                                               | 424   |
| 1. Wesen und Bedeutung der Erkenntnis (424) — 2. Bildung, Über-<br>bildung, Halbbildung (428) — 3. Wesen und Bedeutung der Kunst<br>(434) — 4. Stellung der Kunst in der Gegenwart (438).                                                                                                                                         |       |
| Fünftes Rapitel. Ehre und Chrliebe                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 446   |
| 1. Wesen der Ehre (446) — 2. Bedeutung der Ehre für die moralische Entwickelung (448) — 3. Ehrliebe als Stolz (450) — 4. Ehrliebe als Demut (453) — 5. Selbstgefühl und Selbsterkenntnis (455) — 6. Bescheidenheit (457).                                                                                                         |       |
| Schstes Kapitel. Der Selbstmord                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 459   |
| 1. Die Thatsachen (459) — 2. Das Urteil darüber (461) — 3. Die Ursachen (464).                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| II. Die Pflichten gegen Andere und die socialen Tugenden.                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Siebentes Kapitel. Mitleid und Wohlwollen                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 467   |
| 1. Das Mitleid (467) — 2. Das Wohlwollen (471).                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| Achtes Kapitel. Die Gerechtigkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 474   |
| Renntes Rapitel. Die Nächstenliebe                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 514   |
| 1. Bestimmung und Begrenzung der Pflicht (514) — 2. Das Almoseu-<br>geben (519) — 3. Die Bedeutung der Nächsteuliebe (524) — 4. Dank-<br>barkeit (526) — 5. Liebe zur Heimat, zum Bolk, zur Menschheit (528).                                                                                                                     |       |
| 7 7 1 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 535   |
| 1. Negative Seite: die Lüge (535) — 2. Warum verwerslich? (536) — 3. Verläumdung, Schmeichelei, Heuchelei (539) — 4. Meineid (541) — 5. Notlüge (542) — 6. Möglich, wo kein Vertrauen besteht (544) — 7. oder wo notwendiges Mittel (546) — 8. Woher der moralische Rigorismus? (550) — 9. Positive Seite: die Wahrhaftigkeit; im |       |

Seite

655

Verhältnis zu Einzelnen (553) — 10. Der öffentliche Wahrheitsdienst (556) — 11. Warum die neuen Wahrheiten verfolgt werden (558) — 12. Inwiesern dies notwendig ist (563) — 13. Ob Zerstörung des Irrtums unter allen Umständen geboten sei (566)

#### Viertes Budy.

#### Die Formen des Gemeinschaftslebens.

#### I. Die Familie.

1. Familie das Urelement aller Formen des Gemeinschaftslebens (577) — 2. Auf ihr beruht Geschichtlichkeit des menschlichen Lebens (581) — 3. Berhältnis der Gatten (584) — 4. Eltern und Kinder; Erziehung (588) — 5. Familie die Schule der moralischen Tugenden (591) — 6. Chelosigkeit und Cölibat (593) — 7. Monogamie (597) — 8. Chescheidung (600) — 9. Chefreiheit (602) — 10. Frauenemancipation, Ursachen dieser Bestrebungen (604) — 11. J. St. Mill ihr Anwalt (606) — 12. Kritik seiner Aussicht (608) — 13. Aussichten (613) — 14. Geschlechtliche Sittlichkeit (617) — 15. Die Prostitution (621) — 16. Das Gesindewesen (623).

#### II. Gefefligkeit und Freundschaft.

1. Bedentung der Geselligkeit (626) — 2. Gesellige Tugenden und Laster (630) — 3. Die geselligen Formen (633) — 4. Berschiedenheit der Bölker in hinsicht auf das gesellige Leben (636) — 5. Der Umgang mit der Natur (639) — 6. Die Freundschaft (641).

#### III. Das wirtschaftliche Leben und die Gefellschaft.

- Crstes Kapitel. Das Eigentum und die Eigentumsordnung . . 646 1. Bedeutung des Eigentums (646) — 2. Ursprung des Eigentums= rechts (648) — 3. Bedingtheit und Beränderlichkeit desselben (651).

| Drittes Kapitel. Socialismus und sociale Reform                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1. Der Socialismus, Geschichtliches (698) — 2. Politisches Programm der Socialdemokratie (702) — 3. Die Rechtsfrage und die Frage der Gerechtigkeit (706) — 4. Das socialistische Geschlichaftsprogramm (713) — 5. Mögliche Erwartungen von seiner Verwirklichung (718) — 6. Utopistische Phantasien (721) — 7. Das Gleichheitsprincip unverträglich mit der Lebensfähigkeit einer socialistischen Gesellschaft (724) — 8. Ob Freiheit der Verufswahl möglich (730) — 9. Die neue Gesellschaftsordnung kann nicht durch politische Revolution entstehen (733) — 10. Bebel über den Staat (737) — 11. Lassalles Produktivassociation mit Staatsmitteln (740) — 12. Zunehmende Socialistrung der Produktion und wachsende Ansbehnung der Staatszund Gemeindethätigkeit während der letzten Jahrhunderte (743) — 13. Wird auch in Zukunst wachsen (748) — 14. Die voraussichtlichen Wirkungen dieser Entwicklung (756) — 15. Fortsetzung (760) — 16. Arbeiterschutzgesetzung (766) — 17. Anzdere Stücke der socialen Resorm (773) — 18. Arbeitergilden (776) — 19. Schluß (780) — 20. Das Socialistengesetz (786). | 0.00  |
| IV. Per Staat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| Erstes Kapitel. Wesen und Ursprung des Staats                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 792   |
| 3weites Rapitel. Die Staatsform oder die Berfassung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 812   |
| 1. Die Verfassungsformen überhaupt (812) — 2. Bedingungen ihres Bestehens (813) — 3. Resorm und Revolution (816) — 4. Das Königtum (819) — 5. Seine Bedeutung (823) — 6. Die konstitutionelle Monarchie (828) — 7. Parlamentarische Regierung (833) — 8. Das Wahlrecht (842).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| Drittes Rapitel. Umfang und Grenzen der Staatsthätigkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 845   |
| 1. Die Formel Humboldts und Mills (845) — 2. Andere Formel (847) — 3. Wachstum der Staatsthätigkeit auf dem Gebiet des wirtschaftlichsgesellschaftlichen (851) — 4. Einschränkung auf dem Gebiet des geistigsreligiösen Lebens (855).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |

### Ginleitung.

### Wesen und Aufgabe der Cthik.

1. Nach der Bedeutung des griechischen Namens ist Ethik eine Wissenschaft von den Sitten.

Es giebt zwei Formen wissenschaftlicher Beschäftigung mit den Sitten: die historisch=anthropologische und die praktische. Jene, die wir z. B. bei Herodot oder in Herbert Spencers beschreibender Sociologie sinden, erkundet und beschreibt die Sitten, welche von verschiedenen Völkern geübt und gehalten werden; man könnte sie Ethographie nennen. Die praktische Beschäftigung mit den Sitten dagegen richtet sich auf ihren Wert und Unwert; sie fragt: welche Lebensformen und Vershaltungsweisen sind den Aufgaben des menschlichen Lebens angemessen und also gut, welche dagegen verderblich und schlecht? Ihre letzte Abssicht ist, zur rechten Lebensführung und Lebensgestaltung anzuleiten.

Diese letztere Art von Untersuchung nun ist es, für die bei den Griechen der Name Ethik üblich geworden ist. Aristoteles ist der erste, der Betrachtungen solchen Inhalts unter dem Titel Ethik zu einem systematischen Ganzen zusammengeschlossen hat. — In diesem Sinne wird das Wort auch hier gebraucht. Über die Natur einer solchen Disciplin den Leser vorläufig zu orientiren ist der Zweck der solgenden einleitenden Bemerkungen.

2. Es giebt überhaupt zwei Arten wissenschaftlicher Disciplinen: theoretische und praktische, als Theorien und Technologien, Wissenschaften und Kunstlehren, kann man sie einander entgegensehen. Jene haben ihr Ziel in der Erkenntnis, diese in der Gestaltung der Dinge durch menschliche Thätigkeit: sie wollen zeigen, wie die Dinge angemessen zu menschlichen Zwecken gestaltet werden können.

Die Ethik gehört nach der obigen Erklärung zu den praktischen Disciplinen; sie will zeigen, wie das menschliche Leben angemessen Paulsen, Ethik. zu seinem Zweck oder seiner Bestimmung gestaltet werden könne. Sie steht durch diese ihre Aufgabe an der Spiße aller praktischen Disciplinen, alle auf gewisse Weise einschließend, denn alle Künste dienen zuletzt dem einen Zweck: das menschliche Leben vollkommen zu gestalten. Das gilt von der Kunst des Schiffbaus oder der Forstkultur nicht minder als von der Kunst der Erziehung und Staatsregierung. Also sind auch die entsprechenden Kunstlehren der Ethik als der Theorie der Lebenskunst untergeordnet oder in ihr als Theile gesetzt.

Alle praktischen Disciplinen bernhen auf theoretischen. Die Forstwissenschaft setzt die Wissenschaft von der Natur und den Lebensbedingungen der Pflanzen, die Nautik Geographie und Astronomie vorans; sie sind nichts anderes als Anwendungen theoretischer Erkenntnisse zur Lösung praktischer Aufgaben. Die theoretische Wissen= schaft, zu der die Ethik in diesem Verhältnis steht, kann keine andere sein als die Wissenschaft vom Menschen, die Anthropologie und Psychologie. Auf Grund einer vorausgesetzen Erkenntnis der Natur und der Lebensbedingungen des Menschen unternimmt die Ethik die Beantwortung der Frage, welche der Mensch als wollendes Wesen aufwirft: durch welche Lebensformen der Gefammtheit, durch welche Berhaltungs= und Handlungsweisen des Einzelnen wird die Entfaltung der menschlichen Natur und die Gestaltung des menschlichen Lebens im Sinne der Vollkommenheit begünstigt oder gehemmt? Die Ver= gleichung mit einer anderen praktischen Disciplin, mit der Medicin, kann das Verhältnis der Ethik zur Anthropologie erläutern. Aufgabe der Medicin ift: Anleitung zur Ausübung der ärztlichen Kunft zu geben; die Aufgabe dieser Kunst aber ist: dem leiblichen Leben zur Erreichung vollkommener Entwickelung behülflich zu sein, günstige Bedingungen herbeizuführen, Gefahren abzuhalten, eingetretene Störungen zu beseitigen; Diätetik und Therapeutik teilen sich in die Aufgabe. Die theoretische Grundlage der Medicin ist die physische Anthropologie, welche ihrerseits wieder Anatomie, Physiologie, Chemie und Physik zur Voraussetzung hat. Man kann nun sagen: wie sich die Medicin zur physischen Anthropologie verhält, so verhält sich die Ethik zur Anthropologie überhaupt. Wie jene auf Grund der Erkenntnis der leiblichen Natur Anleitung giebt, die Aufgaben des leiblichen Lebens so zu lösen, daß dasselbe in gesunder Ent=

wickelung aller Funktionen bis zu seinem natürlichen Ende verläuft, so hat die Ethik auf Erund der Erkenntnis der menschlichen Natur überhaupt, befonders auch der geistigen und socialen Seite dieser Natur, Anleitung zu geben, die Ausgaben des Lebens überhaupt so zu lösen, daß dasselbe die reichste, schönste, vollkommenste Entfaltung erreicht. Man könnte hiernach die Ethik auch als die allgemeine Diätetik bezeichnen, zu der sich die Medicin nebst allen übrigen Technologien, die eine bestimmte Gestaltung des menschlichen Lebens zum Gegenstand haben, wie die Pädagogik, die Politik u. s. f. als besondere Teile verhalten. Die Ethik, indem sie aus dem höchsten Zweck, der vollkommenen Gestaltung des menschlichen Lebens übershaupt, die einzelnen Künste als notwendige Mittel entwickelt, fordert die besonderen Kunstlehren als eben so viele Hülfsdisciplinen.

Eine Anmerkung mag hier Platz finden. Es ist leicht zu sehen, daß die Amstlehren nicht eigentlich neue, selbständige Wissenschaften sind. Die Wissenschaft hat es mit der Natur der Dinge zu thum. Die Veränderbarkeit der Dinge durch unsere Thätigkeit macht nun nicht eigentlich eine Seite ihrer Natur aus. Die Wissenschaft könnte daher sich darauf beschränken, in gelegentlich eingestreuten Bemerstungen darauf hinzuweisen, auf dieser oder dieser Seite des Wesens der Dinge beruhe es, daß sie zu solchem und solchem Gebrauch dienten, oder daß wir so oder so auf sie zu wirken vermöchten. Die Physik z. B. könnte bei Gelegenheit der Behandlung des Dampses answerken: auf dieser eigentümlichen Natur der Gase beruht ihre Verswendbarkeit zu Motoren. Die Technologien wären so gleichsam als Korollarien den Theorien eingefügt.

Wären die Menschen in erster Linie theoretische oder betrachtende Wesen, dann möchten sie damit sich begnügen. Die Sache liegt aber nicht so: sie sind vielmehr in erster Linie praktische oder wollende Wesen. Die praktischen Aufgaben sind früher und wichtiger, als die theoretischen Probleme. Die Wissenschaften, so wird man ohne großen Fehler sagen dürsen, sind erfunden worden zur Lösung von Aufgaben, Ersenntnisse sind, wenigstens in ihrem ersten Ursprung, Mittel zu praktischen Zwecken: so die Anatomie und Physiologie zur Heilfunst, die Geometrie, wie der Name sagt, zur Landmessung. Und so wird von der Philosophie oder der theoretischen Ersenntnis über=

haupt gelten, daß sie ursprünglich hervorgebracht worden ist durch die Frage nach der Bedeutung und Aufgabe des Lebens überhaupt. Ja man wird weiter sagen können: der letzte Grund, der die Menschen antreibt, über die Natur dieses Weltalls nachzudenken, bleibt zu allen Zeiten das Bedürfnis, über Sinn, Herkunft und Ziel des eigenen Lebens sich Rechenschaft zu geben. In der Ethik läge hiernach Ursprung und Ziel aller Philosophie.

Auf eine bemerkenswerte Weise kommt diese Priorität der praktischen Disciplinen vor den theoretischen in der Gestaltung, die der wissenschaftliche Unterricht auf seiner höchsten Stufe angenommen hat, zur Erscheinung. Unsere Fakultätswissenschaften sind durchaus durch den praktischen Zweck zusammengeführt worden. Die medicinischen Disciplinen bilden eigentlich nicht eine systematische Wissenschaft; sie werden zusammengehalten durch einen praktischen Zweck: die medi= einische Fakultät ist eine technologische Bildungsauftalt für Arzte. Diese Austalt zieht alle diejenigen theoretischen Disciplinen in den Rreis ihres Unterrichts, die sie für die Ausbildung ihrer Schüler zu solchen Technifern für notwendig und nütlich hält. So sind Physiologie und Anatomie, die in einer aus rein theoretischer Rücksicht ent= worfenen Einteilung natürlich zur Naturwissenschaft, unter dem Titel gezählt werden würden, in die medicinische Fakultät ge= Nicht anders steht es mit der Jurisprudenz oder Theologie: fommen. beide find nicht besondere, selbständige Wissenschaften, sondern die beiden Fakultäten sind technische Bildungsauftalten, jene für Richter und Beamte, diese für Prediger und Seelsorger, und was den Ver= waltern dieser Berufe an Kenntnissen notwendig ist, das ziehen sie herbei und stellen es in den Dienst dieses Zweckes. In rein theore= tischer Gliederung der Wissenschaften fielen alle diese Disciplinen ent= weder unter die Geschichte oder unter die Philosophie. Die Frage, was in einem bestimmten Lande Rechtens war oder ist, gehört zur Historie, ebenso wie die Frage nach dem Wesen oder der geschicht= lichen Entwickelung einer bestimmten Religion. Die Frage dagegen nach dem Wesen des Rechts überhaupt oder seiner Bedeutung für die menschliche Lebensgestaltung gehört zur praktischen Philosophie, die Frage nach dem Wesen Gottes oder der Konstitution des Uni= versums zur Metaphysik. — Es liegt darin die thatsächliche Erklärung,

daß das Wissen um des Lebens, nicht das Leben um des Wissens Willen sei.

3. Aus der im Obigen gegebenen Bestimmung der Natur der Ethik ergeben sich einige Folgen, die ich kurz entwickele.

Zuerst eine Volge für die Methode. Es ist eine alte Streit= frage, ob die Sätze der Ethik rationale, apriorische oder empirische Wahrheiten seien. Wenn unsere Auffassung von dem Wesen dieser Wissenschaft nicht gänzlich in die Irre geht, so werden ihre Sätze empirische Wahrheiten sein in demselben Sinne, in welchem die medi= einischen Erkenntnisse empirisch sind. Die Medicin begründet ihre Vorschriften auf die empirische Kenntnis der leiblichen Natur des Menschen. Daß Reinlichkeit, frische Luft, ein gewisses Maß von Austrengung und Ruhe u. s. w. für die leibliche Wohlfahrt günftige Folgen haben, wiffen wir ohne Zweifel durch Erfahrung, zuerft die blinde Erfahrung des Erlebens solcher oder solcher Rückwirkungen unseres Verhaltens, sodann auch durch die theoretische Erfahrung der Physiologie, welche den urfächlichen Zusammenhang zwischen Ver= halten und Folgen darlegt. Nicht auf andere Weise wissen wir, daß geordnetes Familienleben, regelmäßige Berufsarbeit, befommenes und überlegtes Handeln, Ehrlichkeit und Zuverlässigkeit im Verkehr mit Menschen günftige Bedingungen für gefunde Lebensentwickelung sind, und daß umgekehrt Ummäßigkeit, Trägheit, Mangel an Gelbst= beherrschung, Eitelkeit, Zanksucht u. f. w. die Tendenz haben, ein Leben elend zu machen und zuletzt zu Grunde zu richten. — Wollte man hiergegen einwenden, daß die Säte der Moral nicht Ausfagen, sondern Vorschriften oder Gebote, soldse aber ihrer Natur nach nicht empirische Sätze seien, so wäre zu erwidern, daß allerdings Gebote als foldje nicht empirisch, freilich ebenso wenig rational, weil über= haupt nicht Erkenntnisse seien, daß sie aber auf Erkenntnissen beruhten und daß diese Erkenntnisse empirisch erworbene seien. Quod in contemplatione instar causae, id in generatione instar regulae, fagt treffend Baco.

Die rationalistische Ansicht, als deren Vertreter Kant genannt werden mag, behauptet dagegen, daß jedermann, unbelehrt durch die auf diesem Gebiet immer ungewisse und zweidentige Ersahrung, jederzeit in jedem Fall mit vollkommener Gewißheit wisse, was recht und

gut, was mirecht und böse sei; weßhalb denn auch die Ethik nicht die Aufgabe habe, die Menschen über das, was gut und böse sei, erst zu belehren, sondern nur die bescheidene Aufgabe einer systema= tischen Formulirung jener von jedermann schon besessenen Erkenntnis. Eine solche Erkenntnis unn könne überall nicht aus Ersahrung, son= dern nur aus reiner Vernunft eutspringen.

Ich halte diese Ansicht für eine irrige. Die Ursache des Irrtumssscheint mir in Folgendem zu liegen.

Es ist in der That so, daß die Menschen nicht die Entstehung der Moralphilosophie abgewartet haben, um gut und böse zu unterscheiden. Man kann auch sagen, daß etwas wie eine innere Stimme dem Menschen, wenn auch nicht innner, so doch oft mit absoluter Entschiedenheit sagt: das sollst du thun oder nicht thun; und zwar ohne alle Gründe, in Form eines unbedingten Imperativs. Ich will auf die Bedentung dieser Thatsache hier nicht näher eingehen, es wird sich später Gelegenheit dazu bieten. Ich begnüge mich damit, an der Hand unseres Orientirungsbeispiels, der medicinischen Diätetik, zu zeigen, daß aus ihr nicht die Apriorität und Nationalität der Sittengesetze gesolgert werden kann.

Etwas ganz Ahnliches nännlich, als bei der sittlichen Lebens= führung liegt auch bei der leiblichen Lebensführung vor. So wenig als der Mensch die Entstehung einer wissenschaftlichen Ethik abgewartet hat, um gut und böse zu unterscheiden, so wenig hat er and das Entstehen der wissenschaftlichen Diätetik abgewartet, um das für das leibliche Leben Zuträgliche und Unzuträgliche zu unterscheiden. Längst ehe von Medicin und Wissenschaft überhaupt die Rede war, griff ber Hungrige nach dem Brod und ließ den Stein liegen; lange bevor es Physik und Wärmelehre gab, bedeckte der Frierende sich mit einem Fell und legte es ab, wenn ihm zu warm wurde. Warum? Die Frage würde ihm so wunderlich vorgekommen sein, als unseren Schulknaben die Frage: warum ift stehlen bose? Es ift selbstver= ftändlich, daß ein Fell wärmt und daß stehlen bose ift, einen Grund dafür kann es eigentlich gar nicht geben. Die wissenschaftliche For= schung beginnt überall damit, daß das, was bisher selbstverständlich war, zum Problem wird. Nachdem die Menschen ungezählte Sahr= tausende blos nach den absoluten Imperativen der naturalistischen Diätetif und einer ebenso naturalistischen Therapeutif, die ja auch heute noch in den Recepten oder absoluten Imperativen der volks=tümlichen Diätetif und Heilfunde sortdauern, gelebt hatten, kam endlich auf, was wir wissenschaftliche Medicin nennen. In lang=samem Fortschritt lernte man die Einrichtung des Leibes und ihre Beziehung zu den äußeren Lebensbedingungen durch Beobachtung und Experiment kennen und sah sich so allmälig in den Stand gesetzt, längst geübte Heilversahren und Verhaltungsweisen als zweck=mäßige zu begründen, andere als gleichgiltige oder schädliche auszu=merzen und durch neue zu ersehen.

In ganz ähnlicher Lage ift die Moralphilosophie. Anch sie sindet eine naturalistische Ethik vor. Wie durch Instinkte und blinde Gewohnheiten ohne Physiologie das leibliche Leben, so wird das gesammte menschliche Leben, besonders auch das sociale Leben, ohne Philosophie ursprünglich durch Sitten geregelt, welches Wort hier zur Bezeichnung alles dessen gebraucht wird, was als Gewohnheit, Branch, Geset das Leben jedes Gliedes einer Gemeinschaft gleichmäßig bestimmt. Wie jene diätetischen Regeln, so treten auch die Sitten in Gestalt von absoluten Geboten, d. h. Geboten, die keinen Grund ihrer Gültigkeit angeben, dem Einzelnen entgegen: du sollst dem Stammessgenossen nicht tödten, berauben, betrügen, das gilt ohne Grund und ohne Bedingung; dieses thun ist böse, das ist eine absolute Wahrsheit, nicht anders als die, daß Fener brennt und Wasser den Durst löscht.

If diese Wahrheit wirklich keiner Begründung zugänglich? kann die Ethik nichts thun als jene absoluten Gebote und Verbote zusammenstellen? Das hieße lenguen, daß es Ethik als Wissenschaft übershaupt geben könne, denn Wissenschaft besteht nicht im Inventarisiren, sondern im Erfinden und Begründen von Wahrheiten. Aber die Sache liegt nicht so. Jene Wahrheiten der Volksmoral selbst können auf eine andere Ansicht führen. Sie kommen noch in einer anderen Vorm als der imperativischen vor, in einer indikativischen Vorm, nämlich in den Sprüchwörtern: Hochmut konnnt vor dem Fall; Lügen haben kurze Beine; ehrlich währt am längsten; Friede ernährt, Unstriede verzehrt n. s. w. Hier erscheint der Imperativ in Gestalt einer Aussage und zwar mit einem, wenn auch nur angedenteten Grunde:

lüge nicht, denn Lügen haben furze Beine; betrüge nicht, denn unrecht Gut gedeihet nicht; sei nicht hochmütig, streitsüchtig, denn —. Und damit ist die eigentliche Aufgabe einer Philosophie der Moral bezeichnet: Diese in der Volksweisheit nur angedeuteten Gründe für den verschiedenen Wert verschiedener Verhaltungsweisen ausführlich zu entwickeln. Sie hat, ebenso wie die wissenschaftliche Diätetik, zu zeigen, wie gewisse Verhaltungsweisen, welche längst instinktiv genbt werden, der Natur und den Lebensbedingungen des Menschen ange= messen und darum wohlthätig und förderlich sind. Sie kann zeigen, wie z. B. das Lügen für den, der lügt und für den, der belogen wird, ja darüber hinaus, für die ganze Gemeinschaft, die durch Rede verbunden ist, seiner Natur nach verderblich wirkt, indem es das Vertrauen zerfrißt und damit die Grundlage der Lebensgemeinschaft untergräbt, ohne welche doch menschliches Leben im vollen Sinne nicht möglich ift. Sie kann zeigen, wie stehlen das wirtschaft= liche Leben des Bestohlenen stört, das des Diebes fast notwendig heillos zerftört, endlich das der ganzen Gemeinschaft durch Unsicherheit des Eigentums, als welche die in der Natur der Sache liegende Wirkung des Diebstahls ist, gefährdet, damit aber die Grundlage jeder Kultur und damit alles höheren menschlichen Lebens untergräbt. Die Moralphilosophie erhebt auf diese Weise instinktive Übung zu eingesehener Zwecknotwendigkeit.

Sie kann aber noch ein Mehreres thun: wie die medicinische Diätetik die Vorschriften der naturalistischen Diätetik nicht blos bes gründet, sondern andererseits auch verbessert, so wird auch die wissenschaftliche Ethik die Vorschriften der naturalistischen Moral nicht blos begründen, sondern auch ergänzen und verbessern können. So kann sie z. B., indem sie die Zwecke aufzeigt, um deren Willen ein Gebot gilt, zugleich die Grenzen bestimmen, innerhalb deren es gilt. Indem sie zeigt, woranf die Verderblichkeit der Lüge bernht, giebt sie zugleich das Mittel an die Hand, zu bestimmen, wann absichtliche Täusseich das Mittel an die Hand, zu bestimmen, wann absichtliche Täusschung zulässig und notwendig sein kann, d. h. löst das Problem der Notlüge auf, das den gesunden Menschenverstand (freilich auch viele Moralisten) in so eigentümliche Verwirrung bringt. Indem sie zeigt, warum es gut ist, Kränkungen zu vergeben, bestimmt sie zugleich, unter welchen Bedingungen allein Vergebung stattsinden

könne, unter welchen dagegen Vergeltung notwendig sei. Die naturalistische Moral mit ihren absoluten Imperativen läßt in komplicirteren Fällen ganz im Stich, sie überläßt das Individuum dann seinem
eigenen Instinkt, man pflegt ihn auf diesem Gebiet Takt zu nennen.
In der That kann die Moralphilosophie den Takt nicht überslüssig
machen. Einzelentscheidungen auf Grund konkreter Umskände werden immer
durch ihn erfolgen; aber sie kann Regeln zur Leitung des Taktes an
die Hand geben, die mehr leisten, als jene absoluten Imperative.

Wir werden also hiernach sagen: Die Moralgesetze sind Naturgesetze und werden erkannt wie Naturgesetze, in dem= selben Sinn, in welchem die Vorschriften der Diätetik Naturgesetze find und als solche erkannt werden. Es sind Regelu, auf deren Innehaltung die menschliche Wohlfahrt bernht. Wer die Gebote der Diätetik übertritt, wird zunächst als animalisches Wesen mit Übeln des Leibes bestraft; wer die Gesetze des wirtschaftlichen Lebens übertritt, wird mit wirtschaftlichen Strafen heimgesucht; wer die Gebote des Rechts bricht, wird als Rechtssubjekt mit rechtlichen Folgen, hier durch vernünftige Willfür, bestraft; wer die Gebote der Moral im engeren Sinne übertritt, wird mit Übeln bestraft, die ihm als moralischem Wesen empfindlich sind: Vernachlässigung der Pflichten gegen sich selbst durch Leichtsinn, Trägheit, Unvernunft hat Störungen im Eigenleben und dazu Geringschätzung ober Berachtung seitens der Umgebung zu Folge, Verletzung der Pflichten gegen Andere ruft Abneigung, Zorn, Haß, Mißtrauen und ihre praktischen Folgen hervor. Umgekehrt, wer die Gebote der Moral hält, dem wird es wohl gehen und seinen Kindern und Kindeskindern nach ihm. — Wir haben es also hier nicht mit grundlosen Imperativen einer praktischen Vernunft, noch mit willfürlichen Geboten eines irdischen oder überirdischen Ge= setzgebers, sondern mit Naturgesetzen des menschlichen Wesens zu thun, in denen das normale, d. h. das die gesunde Lebensentfaltung bedingende Verhalten zu den verschiedenen Lebensaufgaben, sofern dasselbe vom Willen abhängig ist, ausgedrückt wird.

4. Ans der hier gegebenen Bestimmung der Aufgabe der Ethik ergiebt sich eine zweite Volge: sie kann nicht mit freiem Entwurf das vollkommene Menschenleben in konkreter Darstellung konstruiren. Wie die medicinische Diätetik nicht das vollkommene leib-

liche Leben in concreto darstellt, sondern nur ein allgemeines Schema giebt, das die mannichfachste Erfüllung nicht nur zuläßt, sondern fordert; so giebt auch die Ethik nur schematische Umrisse einer Lebensführung, deren Innehaltung noch nicht den Wert eines Lebens ausmacht, wenngleich sie Voranssetzung gesunder Lebensentwickslung ist. Der Wert liegt in der Fülle des konkreten Lebensinhalts selbst, und diesen vermag die Ethik nicht als Aufgabe darzustellen oder zu beschreiben.

Man kann die Sache so zeigen. Es giebt nicht ein vollkommenes Leben. Ein Volk oder eine Menschheit, die aus lauter vollkommen gleichen Ropien eines vollkommenen Urbildes bestände, würde uns unsäglich arm und leer und langweilig vorkommen, ja es ist ein gradezu grauenhafter Gedanke: eine Bielheit von Menschen, die nicht durch innere Natur und Lebensgestaltung, sondern nur durch eine angeheftete Nummer unterschieden wären. Vollkommenheit ist nicht in der Gleichheit, soudern in der Mannichfaltigkeit der Bildung. Die Aufgabe einer Konftruktion des vollkommenen Menschenlebens bestände also darin, aus einer Idee der Menschheit die verschiedenen möglichen oder zur Erfüllung der Idee notwendigen Formen mensch= licher Bildung zu entwerfen, d. h. eine Mannichfaltigkeit von Racen, Völkern, Stämmen, Familien, Individuen, alle mit der aus ihrer Anlage fich ergebenden Lebensentwicklung zu konftruiren. Es wäre die Aufgabe einer wirklich a priori, in künftlerischem oder schöpferischem Entwurf konstruirenden Philosophie der Geschichte. Offenbar eine absolut un= mögliche Aufgabe. Ift es doch nicht einmal möglich, das uns in der Geschichte vorliegende vergangene Leben der Menschheit mit seiner Vielheit von Völkern und geschichtlichen Entwicklungsreihen aus einer Idee der Menschheit, die sich in solcher Mannichfaltigkeit darftelle, abzuleiten; die Versuche der Philosophie der Geschichte sind kaum mehr als vergebliche Anläufe zu der Lösung dieses Problems; und wer da glaubt, daß diese jemals gelingen werde, der vergesse nicht, daß dann noch die Konstruktion der zukünftigen Geschichte mit ihren neuen Bildungen übrig ift.

Von der Afthetik erwartet Niemand, daß sie im Stande sei, das Schöne in concreto darzustellen, d. h. alle wirklichen und noch möglichen schönen Gemälde, Statuen, Dichtungen, Tonwerke aus einer

Idee des Schönen abzuleiten, und die möglichen den Künftlern zur Ausführung zu übergeben. Die Hervorbringung des Schönen in concreto ist Sache des Genies. Die Afthetik ist eine hinter= herkommende Reflexion über die Werke des Genies; fie sucht in allgemeinen Formeln auszusprechen, auf welchen Bedingungen die Wirkung beruht oder wenigstens ohne welche sie nicht stattfindet. Insofern kann sie dem künftigen Künstler zwar nicht konkrete Aufgaben stellen, wohl aber behülflich sein in die Bedingungen seiner Kunst Einsicht zu erlangen und Fehler zu vermeiden. Ganz ebenso liegt die Sache für die Ethik; sie beschreibt nicht jeden möglichen guten Lebensinhalt, ihn bringt vielmehr das fittliche Genie aus der Fülle seiner Natur hervor, sondern sie sucht die Regeln des Verhaltens, ohne deren Innehaltung die Führung eines guten und schönen Lebens nicht möglich ist, darzustellen und zu begründen. Und auch sie mag sich der Hoffnung hingeben, daß sie den, der ihr Aufmerksamkeit schenkt, zu der Auffindung seiner eigentümlichen Lebensaufgabe anzuleiten und ihn in der Ausführung vor Frrwegen zu bewahren einige Kraft besitze.

5. Hiermit ist eine weitere Folge gegeben: es kann eigentlich keine allgemein=gültige Moral geben, die verschiedenen Ausprägungen des allgemeinen Typus des Menschen ersordern jede ihre besondere Moral. Wie ein Engländer ein anderer ist, als ein Chinese oder ein Neger, und auch ein anderer sein soll, so gilt für jeden unter ihnen auch eine andere Moral. Daß es thatsächlich so ist, daß jedes Volk, wie seinen besonderen Ledensinhalt, so auch seine besondere Moral hat, daran ist ja kein Zweisel möglich; fraglich möchte es nur erscheinen, od ist und soll sich hier decken, od das nicht eben ein mangelhafter Zustand sei? Grade den Sätzen der Moral, so möchte man sagen, sei die Allgemeingültigkeit für alle Menschen, oder, mit Kant, für alle vernünstigen Wesen, durchaus wesentlich. Lasse man eine verschiedene Moral für Engländer und Neger zu, dann gebe es wohl auch eine verschiedene Moral für Engländer und Neger zu, dann gebe es wohl auch eine verschiedene Moral für Männer und Weiber, für Künstler und Kaussene, ja schließlich also eine besondere sür jeden einzelnen Menschen?

In der That, die Folgerung wird gelten. Aber ich sehe nicht, wie sie vermieden werden kann, wenn wir einmal zugegeben haben

und nicht wieder zurücknehmen können, daß Verschiedenheit des Lebens= inhalts nicht nur nicht vom Übel, sondern vielmehr wesentliche Bedingung der Vollkommenheit der Menschheit sei. Giebt es verschiedene, nebeneinander berechtigte Gestaltungen des Menschheitslebens, so gelten ja notwendig auch verschiedene Negeln der Lebensführung. Wie für den Engländer und den Neger eine verschiedene Diätetik gilt, so auch eine verschiedene Moral, die ja nach unserer Auffassung nichts anderes ist, als eine das ganze Leben umfassende Diätetik. Und wir werden denmach allerdings fagen: eine Verhaltungsweise mag für diesen angemessen und notwendig sein, ohne daß sie es darum auch für jenen zu sein branchte. So ist auch das Verhalten eines Engländers gegen einen Reger nicht blos thatsächlich ein anderes als gegen einen Lands= mann, sondern es gilt für diesen Verkehr auch wirklich eine andere Moral; wobei mir denn gänzlich fern liegt, die Schändlichkeiten, welche von Europäern gegen Naturvölker begangen worden sind, zu rechtfertigen.

Rur in einem bestimmten Sinne kann es allerdings eine allgemeine Moral geben. Sofern nämlich gewisse Grundzüge des Wesens und der Lebensbedingungen bei allen Menschen gleich sind, insofern wird es auch gewisse, für Alle gleiche Grundbedingungen gesunder Lebensentwicklung geben. So kann die medicinische Diätetik gewisse Grundregeln als allgemeingültige anssprechen: ein irgend welches Maaß von Nahrung und zwar wieder von diesen und diesen Nahrungsmitteln, Eiweißstoffen, Fetten, Kohlehydraten, Wasser u. s. w., ferner ein ge= wisses Maaß von Arbeit und Ruhe sind für die Erhaltung des leib= lichen Lebens zuträglich oder notwendig. In demfelben Sinne kann auch die Moral allgemeingültige Sätze aufstellen: irgend welche Fürsorge für die Nachkommen, irgend welche Erziehung der Jugend ist Bedingung für die Erhaltung menschlichen, d. h. eigentlich mensch= lichen Lebens; und hierfür ist wieder irgend eine Form des geord= neten, Sanernden Zusammenlebens der Geschlechter die Bedingung; und also ist ein dem entsprechendes Verhalten notwendig und gut. Oder: irgend welche Ordnung für das Zusammenleben einer größeren Gruppe, irgend welche Anordnungen zur Verhinderung von Feind= seligkeiten zwischen den Gliedern der Gruppe sind für die Erhaltung des menschlichen Lebens unter den geschichtlichen Bedingungen des

Daseins, die thatsächlich für Alle vorhanden sind, notwendig, und darum hat Übertretung dieser Ordnung die Tendenz, zerstörend zu wirken: Mord, Chebruch, Diebstahl, Betrug, falsch Zeugnis u. s. w. sind böse, dagegen Gerechtigkeit, Wohlwollen, Wahrhaftigkeit, als die inneren Willensbestimmtheiten, welche jene Handlungen verhindern, sind gut.

Um aber aus solchen allgemeinen Regeln unmittelbar anwendbare Vorschriften zu machen, ist erst Anpassung an die besondere Natur und die befonderen Lebensbedingungen notwendig. Für einen Eskimo bedeutet jene diätetische Regel der Ernährung etwas anderes als für einen Reger. Und so würden auch die Regeln einer allgemein mensch= lichen Moral erft der Anpassung an die besonderen, geschichtlich ge= wordenen Wesensgestaltungen und Lebensbedingungen der verschiedenen Gruppen bedürfen, um zur Bestimmung und Beurteilung des Verhaltens unmittelbar branchbar zu sein: die Forderung, dem Rächsten gerecht und wohlwollend zu begegnen, die Ordnungen des Familien= und des Gesammtlebens zu achten, hat für einen europäischen Christen einen andern Inhalt als für einen afrikanischen Neger. In Wirklichkeit urteilen wir alle so: wenn ein Mann aus unserer Mitte eine Menge Frauen kaufte und die Kinder von ihnen aufwachsen ließe, wie es ein Negerhänptling thut, dann würden wir ihn einen Nichtswürdigen oder einen Verrückten neumen, und dem ent= sprechend behandeln. Den Neger dagegen, der dasselbe thut, tadeln wir nicht — ober sollten wir es thun? Ich meine, wir hätten bazu erst dann Veranlassung, weim uns überzeugend dargethan würde, daß Polygamie für sein und ber Seinen Leben, wie es ist, störend ober zerstörend wirkt. Daß Monogamie für ein civilisirtes Volk die beste Familienordnung ist, beweist nicht, daß sie es auch für die völlig andere Lebensgestaltung eines Negerstammes ist. Mit Recht wird man sagen, daß die Monogamie die höhere Form des Familienlebens sei; aber damit ift nur gesagt, daß sie der höheren Entwicklungsstufe gemäß sei, nicht auch, daß die niedere Stufe Umrecht thue, eine andere zu haben. Vielleicht ist Polygamie eine notwendige Stufe in der Ent= wicklung der Familie, wie die Blutrache in der Entwicklung des Rechts oder die Sklaverei in der Entwicklung der Gefellschaft.

Damit ist schon gesagt, daß für verschiedene Zeiten eine verschiedene Moral gilt. Daß es sie giebt, ist ja wieder eine unzweifels

hafte Thatsache; aber daß es sie geben umß, daß es nicht notwendig Unvollkommenheit und Verkehrtheit ist, wenn eine frühere Zeit andere Sitten und Gebräuche hat, anders handelt und urteilt als die Gegenwart thut, davon überzeugt sich der gesunde Menschenverstand nur Er ist durchaus geneigt zu urteilen, was nicht ist, wie bei uns. ist schlecht und verkehrt. Der Unfähigkeit, fremde Völker mit ihren fremden Sitten zu verstehen und anzuerkennen, entspricht die Unfähigkeit fremde Zeiten zu verstehen und in ihrer Art gelten So wird das Mittelalter gescholten und gebrandmarkt, weil es Retzer und Heren verbrannte, Verdächtige mit der Folter befragte, Verurteilte zu Tausenden tödtete. Mit Recht wird man diese Verfahrungsweisen roh und barbarisch finden. Nur ist damit noch nicht gesagt, daß jene Zeit Unrecht daran that sich ihrer zu bedienen. Es mag sein, daß es der Fall ist, daß wenigstens Mißbrauch sehr häufig vorkam, aber andererseits mag es sein — ein Beweis dafür ist ja der Natur der Sache nach unmöglich — daß diese Verfahrungs= weisen für jene Zeit angemessen und notwendig waren. Vielleicht war die Disciplinirung der Cemüter durch die Kirche so sehr Vor= aussehung des Übergangs zu höherer Kultur, daß es vor der Geschichte gerechtfertigt ist, wenn das Mittelalter jeden Versuch, dieser Disciplin sich zu entziehen, (und darauf ging Ketzerei doch meist hinaus) mit den entschiedensten Mitteln unterdrückte. Vielleicht war die ganze Gerichtspraxis mit ihren rohen Mitteln wenigstens vorübergehend notwendig, um den Übergang in das komplicirte Gesellschaftsleben der mittelalterlichen Städte möglich zu machen. Daß diese Mittel jetzt nicht notwendig sind, daß unsere Gerichte und unsere Polizei geschickter sind und mit menschlicherem, freilich auch kostspieligerem Verfahren dasselbe oder mehr erreichen, ist höchst erfreulich, aber kein Beweis dafür, daß dem Mittelalter die Friedensbewahrung auch mit unseren Mitteln möglich gewesen wäre. Vielleicht könnte das Mittel= alter auf jene Anklagen erwidern: daß ihr jetzt mit so gelinden Gegenwirkungen auskommt, verdankt ihr uns: wir haben eben die Elemente, welche sich schlechterdings nicht in eine gesellschaftliche Ordnung fügten, durch Jahrhunderte lange harte Arbeit ausgemerzt. Freilich war das keine annutige Sache. Aber sehr unbillig ist es, uns hinterher darum schelten.

Und nun wird man noch einen Schritt weiter gehen und sagen müffen: auch für verschiedene Gruppen desselben Volks, ja zulett für die verschiedenen Individuen gilt eine besondere Moral. schiedene Naturanlage und Lebensbedingungen erfordern wie eine ver= schiedene leibliche so auch eine verschiedene geistig=moralische Diät. Was für den Einen förderlich und notwendig ist, mag für den Andern unzweckmäßig und störend sein. Das wirkliche Urteil ist auch hierüber nicht in Zweifel: wir mißbilligen und tadeln an Einem, was wir an einem Andern erlaubt oder liebenswürdig finden. Sa man kann sagen: ein identisches Handeln ist für verschiedene Individuen eigentlich an keinem Punkt möglich. Wenn in jeder Handlung das ganze Wesen des Handelnden sich ausdrückt, und das ist doch der Charakter eigentlich menschlichen Handelus, daß nicht eine partikuläre Seite seiner Natur, sondern der ganze Wille, der ganze Mensch darin sich darftelle, so ist notwendig jedem Streben und jeder That, jedem Wort und jedem Urteil das Gepräge dieses Individunms aufgedrückt. Mur in dem Außerlichen und Zufälligen nähert sich das Verhalten der Gleichheit, in allem Innerlichen und Wesentlichen tritt die Individualität hervor, und das ist nicht Mangel, sondern Voll= Erst da, wo die Moral aufängt aufzuhören, wo sie fommenheit. sich dem Gebiet des Rechts nähert, da bleibt noch die Forderung, wenigstens äußerlich nach der Regel zu handeln, nach jenem Schiller'= schen Epigramm:

Gern erlassen wir dir die moralische Delikatesse Wenn du die zehen Gebot' nur notdürftig erfüllst.

Zweierlei ist hierzu jedoch zu erinnern. Das Erste ist, daß die Moralpredigt Ursache hat mehr die Allgemeingültigkeit als die Individualisirung der Moralgesetze zu betonen. Der letzteren wird Natur und Neigung schon Naum schaffen, während Unterwerfung unter eine allgemeine Regel der Neigung gar nicht schmeichelt. Za es wird leicht geschehen, daß das Individuum auf Erund seiner besonderen Natur und Verhältnisse, seines Temperaments, seiner gesellschaftlichen Stellung, eine Besonderung der Moral für sich in Auspruch nimmt oder in solcher gegen fremdes Urteil und eigenes Gewissen Deckung sucht, die gar nicht aus dem Gesichtspunkt höherer Sittlichsteit stammt. Dieser Neigung des natürlichen Menschen gegenüber,

zu Gunften seiner Begierden Ausnahmen von dem allgemeinen Sitten= gesetze zu konstruiren, hat Kants Nigorismus durchaus Recht: es handelt sich zunächst um die Unterwerfung des simulichen Willens unter das allgemeine Gesetz, diese ist der Anfang, die Grundlage, auf welcher dann die feinere, individualisirte Sittlichkeit sich aufbauen kann. Die letztere stellt sich, mit den Worten des Evangelinms, nicht dar als "Auflösung", sondern als "Erfüllung" (alhowois) Gesetzes. — Ein Bewußtsein von der Notwendiakeit, die Allgemein= gültigkeit der Sittengesetze zu betonen, scheint auch in der Sprache fich auszudrücken, die eine Neigung zeigt, allein die allgemeinen Sätze als Gebote der Moral anzusehen, denen die Besonderungen als Klug= heitsregeln gegenübergestellt werden: die Moral gebietet: handle gerecht, handle wohlwollend; die Klugheit zeigt, was in diesem bestimmten Fall der Inhalt jener Forderung sei. — Nur umß man nicht ver= gessen, daß Klugheit oder Weisheit auch eine Tugend und ihre Auwendung und Erwerbung Pflicht ist.

Das Andere wurde schon angedentet: die Moralphilosophie ist nicht im Stande der Wirklichkeit in ihre Individualifirung zu folgen, sie kann nicht dem Einzelnen seinen Lebensinhalt vorzeichnen. kann nur, ähnlich wie die Diätetik, allgemeine Regeln aufstellen und begründen. Die Amwendung auf den einzelnen Fall, die Anpassung an die besonderen Verhältnisse umß sie dem Einzelnen überlassen, oder, wofern dieser selbst aus irgend einer Ursache hierzu nicht bebefähigt ist, einem Berater und Seelsorger, der denn in der That nicht minder notwendig sein möchte, als ein ärztlicher Berater in den Angelegenheiten des Leibes. Sind doch die Verhältnisse des fittlichen Lebens nicht minder verwickelt, seine Probleme nicht minder schwierig, seine Nöte nicht minder ernst, seine Störungen nicht minder bedrohlich als die des leiblichen Lebens. Und nicht minder mischt sich hier Neigung und Abneigung, Furcht und Hoffnung verwirrend in das Vernunfturteil ein. Einer früheren Zeit war dies fo einleuchtend, daß ihr nichts notwendiger schien, als dem Einzelnen von Amts wegen die geübte Einsicht und den durch Erfahrung ge= schärften Blick eines Gewiffensrathes und Seelforgers überall zur Seite zu stellen, während sie die Sorge für den Leib vielmehr über= liefertem Brauch und eigenem Instinkte überließ. Ist die imermeßliche Vermehrung der Zahl der Arzte und die entsprechende wenigsstens relative Abnahme der Seelsorger in den letzten drei Jahrshunderten, besonders aber in dem letzten, ein Zeichen, daß die Sorge für den Leib die Gegenwärtigen mehr beschäftigt, als die Sorge für die Seele? Oder hoffen sie der Seele durch die Einwirkung auf den Leib beizukommen? Oder liegt es daran, daß die Ausgabe der Seelssorge bei der immer wachsenden Verschiedenheit des Denkens und Glanbens immer schwieriger, der Glaube an ihre Erfüllbarkeit immer geringer geworden ist?

Bestehen bleibt dabei andererseits, daß die Regeln der Moralsphilosophie auch nicht schlechthin allgemeingültige für alle Völker und Zeiten sind. Es mag, wie gesagt, eine allgemeinsmenschliche Moral oder selbst eine Moral für alle vernänstigen Wesen gedacht werden können, aber es giebt niemanden, der sie anszusühren vermöchte. Der Moralphilosoph steht thatsächlich mit seinen Empfindungen und Gesdanken innerhalb seines Volks und seiner Zeit und wird durch sie, es sei nun positiv oder negativ, bestimmt; auch die Gedanken von dem, was nicht sein soll, oder die Ideen von dem, was werden soll, kommen aus dem, was ist. Hierüber vermochte der abstrakte Rationalismus des 18. Jahrhunderts sich zu täuschen, auch Kant unterliegt dieser Täuschung; in dem historischen Jahrhundert, wie man im Gegensatz zum 18., dem saeculum philosophicum, das 19. Jahrhundert nennen kömte, ist der Glanbe an den "allgemeinen Wenschen" nicht mehr möglich.

Der Geltungsbereich jeder Moralphilosophie fiele hiernach immer zusammen mit dem Kulturfreis, aus dem sie selbst hervorgeht, sie mag sich dieser Beschränkung unn bewußt sein oder nicht. Ihre Aufgabe kann nur sein, die allgemeinen Umrisse einer Lebensführung zu ziehen, deren Innehaltung für Genossen dieser Kulturgemeinschaft Bedingung gesunder, tüchtiger und glücklicher Lebensentwickelung ist, welche Umrisse dann wieder für Mannichsaltigkeit der Ausgestaltung umendlichen Spielramm lassen. Ihr Werth wird darin zu suchen sein, daß sie innerhalb dieser Grenzen die Orientirung über die Aufgaben des Lebens und über die Mittel und Wege zu ihrer Lösung erleichtert und Irr= und Abwege erkennbar macht.



## Erstes Buch.

Umriß einer Geschichte der Lebensanschanung und Moralphilosophie.



Der dogmatischen Darstellung lasse ich eine geschichtliche überssicht über die Entwickelung der Lebensanschammg und Moralphilossophie vorausgehen. Ich beschränke dieselbe auf diesenigen geschichtslichen Erscheinungen, welche in dem Leben der abendländischen Völker noch unmittelbar fortwirken. Eine klare und deutliche Erkenntnis der vielsach gemischten und verworrenen Anschammgen und Bestrebungen unserer Zeit wird niemand erreichen, der nicht die großen Zuslüsse, durch welche der Strom unserer moralischen Kultur gebildet worden ist, an den Quellen aufsucht.

Die Vorgeschichte unserer Moral und Lebensanschauung teilt sich in drei große Abschnitte. Der erste umfaßt die Entwickelung der antiken Welt dis zu ihrer Bekehrung, der zweite die christliche Entwickelung mit ihren zwei Hälften: dem Christentum der alten Welt und dem mittelalterlichen Christentum, der dritte die noch unsabgeschlossene Entwickelung der Neuzeit.

Die Lebensanschammg der antiken Welt ist naiv=natura= listisch: die Vollendung des natürlichen Wesens des Menschen in der Kultur ist das absolute Ziel. Die christliche Lebensanschammg ist supranaturalistisch: sich abwendend von der Kultur, fordert sie die Abtödtung des natürlichen Menschen und seiner Triebe, damit ein neuer, geistiger Mensch entstehe. Die Lebensanschammg der mo= dernen Zeit ist nicht ebenso einig und in sich geschlossen; sie steht unter dem bestimmenden Einsluß jener beiden entgegengesetzen Ten= denzen. Das übergewicht hat die naturalistische Tendenz; der An= bruch der modernen Zeit wird durch die Wiederanknüpfung an die antik-heidnische Lebensanschammg (die sogenannte Renaissance) bezeichnet. Doch sind der modernen Lebensanschammg seigemischt; auch bleibt die supranaturalistische Tendenz als Unter= oder Nebenströmmug.

Der Verschiedenheit der Lebensanschauung entsprechen drei Gruppen von moralphilosophischen Systemen, die nach Form und Inhalt sich unterscheiden.

Die griechische Ethik nimmt ihren Ausgangspunkt in der Thatsache des Begehrens, des Strebens und Handelns. Sie fragt: was ist das letzte Ziel desselben und wie kann es erreicht werden? Das Ziel ist das höchste Gut. Die Aufgabe der griechischen Ethik ist dennach: die Natur des höchsten Gutes zu bestimmen und zu seiner Erreichung den Weg zu weisen. Da das höchste Gut eine irgend welche Gestaltung des Menschen selbst ist oder als Mittel seiner Erreichung voraussetzt, so nimmt in der Aussührung die griechische Ethik wesentlich die Form der Tugendlehre an: sie besichreibt den vollkommenen Menschen in seinen einzelnen Seiten.

Die dyriftliche Moral nimmt ihren Ausgangspunkt in einer anderen Thatsache: die menschlichen Bestrebungen und Handlungen sind Gegenstand einer eigentümlichen Beurteilung, der Beurteilung nämlich durch die Prädikate gut und böse; und zwar sindet ein solches Urteil statt nicht blos von Seiten der Menschen, sondern nach christlicher Auschanung vor Allem von Seiten Gottes, als des höchsten Gesetzgebers und Richters. Die christliche Ethik fragt denmach: was ist nach Gottes Gebot Pflicht und was ist Sünde? Sie giebt nicht Ratschläge sür die Förderung eigener und fremder Wohlsahrt, sondern sie stellt eine moralische Gesetzgebung auf, die mit einer juristischen Gesetzgebung formelle Gleichheit hat, daher auch bei der Handhabung Interpretation und Kasuistis nötig macht.

Von der modernen Ethik gilt dasselbe, was von der Lebens= anschauung der modernen Zeit gesagt wurde: sie steht unter dem Einfluß der beiden voraufgegangenen Entwickelungsreihen der Moral= philosophie und hat darum nicht die durchgängige Einheitlichkeit nach Form und Inhalt. Im Ganzen schließt sich dieselbe — ich sehe hierbei ab von den rein theologischen Bearbeitungen, als welche nicht als freier, selbstgewählter Ausdruck des eigentümlichen modernen Lebens angesehen werden können — an die griechische an, namentlich was den Inhalt anlangt. Doch ist der Einfluß der christlichen Moral überall ein sehr bedeutender. Er erscheint in der Form, sosen die moderne Bearbeitung dieser Disciplin häusig die Gestalt einer Pflichtenlehre hat. Er erscheint im Inhalt, z. B. darin, daß unter den Pflichten regelmäßig die Pflichten gegen Andere in erster Linie stehen, während in der griechischen Ethik die auf das Einzel= leben gerichteten Tugenden oder Pflichten die erste Stelle einnehmen; oder darin, daß, wenn vom höchsten Gut gehandelt wird, nicht zu= nächst an das Gut des Individuallebens, wie in der griechischen Ethik, sondern an das Gut der Gesammtheit gedacht wird. Idee des Reiches Gottes, welches das Chriftentum in den Mittel= punkt der Welt= und Lebensanschauung gestellt hat, durchdringt wie ein allgegenwärtiges Element des modernen Lebens auch die Gedanken derer, die von ihm nichts wissen oder wissen wollen. And die Männer von 1789 vermögen nicht den Zusammenhang mit dem Christentum zu verlengnen; sie zerstören die Kirche, aber der Gedanke eines Reiches Gottes auf Erden, in wie veränderter Gestalt immer, bewegt auch sie: woher anders stammen jene Ideen der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit aller Menschen und aller Völker?

Erstes Kapitel.

## Die Lebensanschauung und Moralphilosophie der Griechen\*).

1. Als Ausgangspunkt der moralphilosophischen Reslexion bei den Griechen wurde oben die Frage bezeichnet: Was ist das lette Ziel alles Strebens ( $\tau i \ \tau \delta \ \tau \epsilon \lambda o c)$ , oder was ist das höchste Gut? Sie entspringt dem handelnden Menschen notwendig, wenn er sich auf sein Thun besinnt. Aristoteles, der Begründer der Ethik als

<sup>\*)</sup> An aussührlichen Darstellungen des Gegenstandes ist seit Kurzem Überfluß. Außer von Zeller in seiner Geschichte der griechischen Philosophie wird er
behandelt in dem gründlichen Werk von K. Köstlin, die Ethik des klassischen Altertums, erste Abt. 1887 (bis Plato); Luthardt, die antike Ethik, 1887; Th. Ziegler,
die Ethik der Griechen und Römer (1881). Ein vortressliches Werk über die
ethischen Auschauungen des griechischen Volkes ist L. Schmidt, die Ethik der alten
Griechen, 2. Bde. 1882. — Eine gute übersicht über die Geschichte der Ethik
überhaupt giebt Sigdwick, Outline of a history of Ethics (1886).

systematischer Wisseuschaft, leitet dieselbe am Eingang der Nikoma= chischen Ethik in folgender auschaulichen Weise ab: Jede Kunst und jeder Antrieb, jede Handlung und jedes Streben geht auf ein Gut Da es viele Bestrebungen und Künste giebt, so giebt es auch viele Ziele oder Güter: das Ziel der ärztlichen Kunft ist die Gesund= heit, der Schiffsbaukunst das Fahrzeng, der Feldherrnkunst der Sieg, der Haushaltungskunft der Reichtum. Zwischen den Künften aber findet eine Unterordnung statt: die Sattlerkunst arbeitet für die Reit= kunft, diese für die Kriegskunft und so andere für andere. Da nun das Ziel der leitenden Kunst die Ziele der untergeordneten umfaßt, so daß diese um jenes willen erstrebt werden, so umg es, wenn nicht alles Streben ins Leere gehen soll, ein lettes Ziel geben oder ein Gut, das nicht wieder Mittel ist, sondern um seiner selbst willen erstrebt wird, alles übrige aber um seinetwillen. Was ist nun dieses höchste durch menschliches Handeln erreichbare Gut (τί τὸ πάντων ακρότατον των πρακτών αγαθών)?

So leitet Aristoteles das Problem der griechischen Ethik in all= gemein gültiger Weise ab.

Was ist nun dieses Gesuchte? Ju Namen, so fährt er fort, stimmen Alle überein, sowohl die Vielen als die Feineren: es ist die Glückseligkeit (εὐδαιμονία) oder Wohlfahrt (τὸ εὖ ζῆν καί εὖ πράττειν). Worin aber besteht die Glückseligkeit? Hier beginnen die Anssichten aus einander zu gehen: die Vielen setzen sie in die Lust, oder den Reichtum, oder das Ansehen und Ühnliches; auch wechselt der Einzelne seine Ansicht: ist er krank, so ist Gesundheit, leidet er Not, so ist Neichtum ihm das höchste Gut. Von den Feineren, den Philosophen (οἱ χαρίεντες) wird sie in die Tugend oder auch in die Philosophie gesetzt.

Vielleicht darf man sagen, daß Aristoteles die Verschiedenheit der Ausichten über das höchste Gut zu groß auschlägt, im Grunde hat das griechische Volk mitsammt seinen Moralphilosophen von der Natur der Glückseligkeit eine im wesentlichen einmütige Vorsstellung.

Wir pflegen das Wort eddalporla mit Glückseligkeit wiederzu= geben. Wir verlegen sie damit in die Empfindung. Das griechische Wort bezeichnet nicht einen subjektiven Empfindungszustand, sondern eine objektive Lebensgestaltung: εδδαίμων (neben welchem άγαΘοδαίμων, κακοδαίμων 11. ä. stehen) ist, wenn ein guter δαίμων 1111 damit ein gutes Lebensloos zu Teil geworden ist, denn δαίμων besteutet die Gottheit, sofern sie den Menschen das Schicksal zuteilt. Wie beschaffen ist nun nach griechischer Anschauung ein gutes Lebensloos?

Ich wüßte es nicht kürzer und eindringlicher vorzustellen, als durch Erinnerung an jene wohlbekannte Anekdote von der Begegnung des Solon mit dem Krösus, wie Herodot (I, 30) dieselbe erzählt; sie kennzeichnet aufs vortrefflichste die Anschauung der Hellenen von dem, was ein gutes Leben sei, im Gegensatz zu der der Barbaren. Nach= dem der König den Solon durch sein Schathaus hat führen lassen, redet er ihn also an: "D Fremdling aus Athen, viel Redens von dir ist zu uns gekommen, von wegen deiner Weisheit und deiner Fahrten, daß du philosophirend viele Länder um der Betrachtung willen besucht hast. Nun kommt mich die Lust an dich zu fragen, ob du schon einen sahest, der von allen dir als der beglückteste (δλβιώτατος) erschien? Er fragte ihn aber in der Meinung, daß er selbst unter allen Menschen der beglückteste sei. Solon aber mochte ihm nicht zu Gefallen reden, sondern sagte wie es war: D König, den Athener Tellos. Der König war überrascht und fragte: Warum schätzest du den Tellos den allerbeglücktesten? Solon antwortete: Tellos lebte zu einer Zeit, da es um die Stadt wohl stand, er hatte schöne und gute Kinder und sah von allen Kindeskinder und alle blieben ihm erhalten; er lebte, für unsere Verhältnisse, in guten Unt= ständen und endlich wurde ihm ein sehr herrliches Ende: bei einem Kampf der Athener mit ihren Nachbarn zu Gleusis, in welchem er wacker kämpfend die Feinde zum weichen brachte, fand er den schönften Tod. Und die Athener bestatteten ihn da, wo er fiel, aus öffent= lichen Mitteln und ehrten ihn groß". Als auf die Frage: wer denn nun nach dem Tellos den Preis der Glückseligkeit erhalte? dem König eine eben so wenig befriedigende Antwort wurde — Solon nannte be= kanntlich zwei unberühmte Argivische Tünglinge, die nach einem der Mutter geleisteten schönen Chrendienst plöglich starben — da kann fich Krösus nicht länger halten: Und unsere Glückseligkeit (evdaiμονία) ist dir also so gar nichts, daß du. sie hinter die jener Privat= leute stellst? Solon giebt hierauf eine ausweichende Antwort: nei=

disch sei das Göttliche und imruhig und viel gebe es in der langen Zeit zu sehen, das man nicht wünsche, viel auch zu leiden. 70 Jahre möge ein Menschenleben währen, das mache, ungerechnet die Schaltzmonate, 25200 Tage, rechne man aber diese dazu, 26250 Tage. Von allen diesen Tagen sühre keiner das gleiche herbei, darum könne er den König nicht glücklich nennen, bevor er gehört habe, daß auch sein Ende glücklich gewesen sei.

Ich fagte, es sei eine ausweichende Antwort, freilich wird sie durch den bekannten pragmatischen Gebrauch, welchen Herodot von der Anekdote macht, so gefordert. Die eigentliche Antwort auf die Frage des Königs hätte aber etwa so gelautet: D König, nicht dasselbe ist es, was wir Hellenen und was ihr hier, die ihr von uns Barbaren genannt werdet, Glückseligkeit nennt. Euch erscheint viel haben und viel genießen, uns dagegen schön leben, schön handeln und schön sterben als ein gutes Lebensloos. Wenn wir Hellenen Einem Entes wünschen, sagen wir: handle wohl (ev πράττειν), ihr aber: es widerfahre dir Gutes (εῦ πάσχειν). Ich also habe den Tellos einen glückseligen Mann genannt: er lebte nicht im Prunk und der üppigkeit einer königlichen Hofhaltung, doch hatte er, was in einer hellenischen Stadt ein Bürger bedarf; er selbst aber war ein tüchtiger Mann, der seinem Hause wohl vorzustehen wußte, er hatte schöne und gute Kinder, seine Stadt hielt ihn wert in Rat und That, und sein Name war auch ihren Feinden nicht unbekannt.

Dies scheint mir die Geschichte von Solon und Krösus, welche bei den Hellenen umging, zu sagen; sie drückt aus, wie in der Volks-auschauung der Griechen der Unterschied hellenischer und barbarischer Lebensauffassung sich darstellte: nach dieser geben Glücksgüter und das durch sie ermöglichte Genießen dem Leben Wert, nach jener ist es allein tüchtige Thätigkeit oder thätige Tüchtigkeit, wodurch ein Leben lebenswert wird. Das Glück kann es krönen durch einen schönen Tod. — Es ist dieselbe Empfindung des Gegensaßes hellenischer und barbarischer Lebensanschauung, die sich in der in mannichsacher Form überlieserten sabelhaften Grabschrift ausdrückt, welche die Griechen dem sabelhaften König Sardanapal gesetzt haben: iß, trink, scherze, an dem übrigen ist nichts daran.

2. Die griechische Moralphilosophie besteht wesentlich in der Analysirung und begrifflichen Formulirung dessen, was als Bild

einer vollkommenen Lebensgestaltung der griechischen Volksanschauung vorschwebt. Ich versuche durch die Erinnerung an die Hauptpunkte aus ihrer Geschichte dies zu zeigen.

Der Beginn einer eigentlich wiffenschaftlichen Behandlung der Moralphilosophie ist an den Namen des Sokrates geknüpft. Die griechische Philosophie hatte mit Spekulationen über die äußere Welt, über Geftalt, Entstehung, Urbestandteile des Universums angefangen; Sokrates lehnt die Beschäftigung mit diesen Dingen ab, er machte die Angelegenheiten des menschlichen Lebens zum eigentlichen Gegenftand seines Nachdenkens; wichtiger und möglicher erschien es ihm, hierüber ins Klare zu kommen. Diese Wendung des sokratischen Denkens hängt mit den allgemeinen Wandlungen im griechischen Volksleben zusammen. Das griechische Leben, das im 5. Jahrh. seinen Mittelpunkt in Athen gefunden hatte, strebte in allen Stücken aus der alten Einfachheit und Gebundenheit heraus zu weiterer und freierer Entfaltung. Alle Künste der Kultur gediehen in dem Boden bes neuen großstädtischen Lebens; an die Stelle des traditionellen, handwerksmäßigen Betriebs trat mehr und mehr eine rationelle, theoretisch begründete Technik: die Geometrie und Astronomie, Musik und die Architektur, die Gymnastik und die Medicin, die Strategit und die Rhetorik wurden jum Gegenstand wissenschaftlichen Nachdenkens und systematischer Abhandlung gemacht. Tüchtigkeit (ἀφετή) in diesen Künften wird damit zu einer Sache, die nicht blos natürliches Geschick und übung, sondern auch theoretische Erkenntnis zur Grundlage hat: wer jene erlangen will, umß diese erwerben. — Ist es mit aller Tüchtigkeit so? ist es auch mit der Tüchtigkeit des Bürgers und Staatsmannes, ja mit der Tüchtigkeit des Menschen als solchen so? Die hergebrachte Anschauung war, daß bürgerliche und menschliche Tüchtigkeit angeboren werde; als ein Geschenk der Götter (εὐδαίμων) besite sie, wer gut und von Guten stammend in Die Welt komme und unter Guten aufwachse. Die Aufgeklärten der neuen Zeit überzeugten sich mehr und mehr, daß alle Tüchtigkeit, die moralische und politische nicht minder als irgend eine technische, das Ergebnis von Lehre und Bildung sei: die Tugend ist lehrbar, das ift die neue Anschauung, wie sie von den Sophisten zuerst in grund= fählicher Durchführung vertreten wird. An jedem Tage, den du mit mir zusammen sein wirst, so verspricht Protagoras in dem gleich= namigen platonischen Dialog dem Jüngling, der zu ihm kommt, wird es geschehen, daß du besser, als du kamst, wieder nach Hause gehen wirst. Und auf die Frage des Sokrates: besser in welchem Stück? fügt er hinzu: was man bei mir lernt, das ist Wohlberatenheit in den Angelegenheiten des eigenen Lebens und der Stadt, sodaß man seinem eigenen Hause auf das Beste vorzustehen und der Stadt mit Rede und That zu dienen besähigt wird.

Von vielen seiner Zeitgenossen wurde auch Sokrates den So= phisten beigezählt. Nicht ganz mit Unrecht; er war ein anderer Mann, als jene: er hielt sich nicht für einen Inhaber der Weisheit und erwarb nicht Geld durch öffentliche Lehrvorträge; aber in seinen Ansichten hatte er manches mit jenen gemein. Vor allem glaubte er mit ihnen, daß Tüchtigkeit oder Tugend auf Einsicht beruhe und durch Lehre erwerbbar sei. Es ist dieser Sat, der in allen Berichten, bei Xenophon, Plato und Aristoteles, mit gleicher Bestimmtheit als das wesentlich Charakteristische seiner Betrachtungsweise hervortritt: alle Tüchtigkeiten oder Tugenden, so formulirt Aristoteles die Sache (Nik. Ethik VI, 13), find nach dem Dafürhalten des Sokrakes Gin= sichten (φρονήσεις, λόγοι, ἐπιστήμαι). Das gilt von der menschlichen Tüchtigkeit als solcher: ohne Erkenntnis keine Tugend, und umgekehrt; mit der richtigen Einsicht ist die rechte Lebensführung notwendig gegeben, niemand handelt mit Wissen und Willen unrichtig (ovdeis έκων άμαρτάνει); weiß er das rechte Ziel und den rechten Weg, fo wird er ihn ja notwendig gehen; Vergehen bernht immer auf Irrtum. Das gilt im besonderen auch von der bürgerlichen Tüchtigkeit. Da= her die Verurteilung des athenischen Staatswesens. Die demokratische Verfassung beruhte auf der stillschweigenden Voraussetzung, daß politische Tüchtigkeit gleichsam ein Erbgut jedes Bürgers sei. Sokrates richtet gegen diese Auschauung jene immer wiederkehrenden Induftionen: nicht wahr, wenn ihr ein Schiff wohin zu führen habt, dann feht ihr euch nach Einem um, der die Steuermannskunft gelernt hat und versteht? Und wenn jemand frank ist, dann schiekt ihr zu Einem, der die Heilkunft besitht? Und wenn es sich um die Regierung eines Gemeinwesens handelt, dann laßt ihr einen Beliebigen durchs Loos bestimmen?

Also Erkenntnis, begründetes Wissen von dem, was in Wahrheit gut ist, und von den Mitteln, dazu zu gelangen, das ist die große Bedingung aller Tüchtigkeit und Tugend. Das ist die Überzengung, mit welcher Sokrates sich an die Spitze der griechischen Moralphilossophen stellt. Es ist die allen seinen Nachfolgern gemeinsame Grundsüberzeugung geblieben. Der Weise allein, der Mann, der wissenschaftliche Erkenntnis besitzt, darin stimmen Plato und Aristoteles, die Stoa und Epikur überein, ist im vollen Sinne des Worts tugendshaft und glückselig. Der Weise allein ist auch tüchtig, den Staat zu regieren; soll der vollkommene Staat entstehen, dann müssen nach dem bekannten Wort, entweder die Könige Weise oder die Weisen Könige werden.

3. Die Notwendigkeit einer Wissenschaft von der richtigen Lebensführung und der richtigen Staatsregierung hatte Sokrates er= fannt; aber er hat die Aufgabe, die er gestellt hat, nicht gelöst; er hat nicht die Wissenschaften der Ethik und Politik hervorgebracht. Plato übernahm die Aufgabe. Ihre Lösung erschien um so dring= licher, als die alten Grundlagen der Sittlichkeit immer stärker ins Wanken gerieten. Die Auflösung der altbürgerlichen Ehrbarkeit und Sittlichkeit ging, seitdem das griechische Volk in das Zeitalter der Aufklärung eingetreten war, schnell von statten. Die jüngere Sophistik, wie sie von Platon in den Gestalten des Kallikles und Thrasmundios (im Gorgias und der Republik) gezeichnet wird, machte die Theorie auf die Thatsachen: es giebt keinen objektiven Unterschied zwischen dem Guten und Bösen, derselbe stammt nicht aus der Natur der Dinge, sondern aus Herkommen und Willkür. Die Geltung von Sitte und Gesetz beruht auf Furcht und Aberglauben, sie dienen dazu, die Starken zu binden, daß sie nicht ihrer natürlichen Überlegenheit fid) bedienen, oder auch find fie in der Hand der Starken selbst eine Rette mehr, die Gewalt festzuhalten. Der Aufgeklärte weiß das und verhält sich dem entsprechend, er benutt z. B. als Redner Recht und Sitte, wo sie für ihn sind, er zerreißt sie, wenn sie seinen Plänen hinderlich find und er es straflos thun kann\*).

<sup>\*)</sup> Laas hat in der Einleitung zum 2. Bd. von Idealismus und Positivismus diese steptisch-nihilistische Sophistik, die als Gegensatz die platonische Ethik hervorzubringen und zu gestalten wesentlich beigetragen hat, gut gekennzeichnet.

Plato unternimmt es, diese Aufklärung zu überwinden, nicht von außen, sondern von innen, durch eine tiefere Philosophie. der That, das einzige Heilmittel: die halbe und falsche Aufklärung wird nur durch die ganze Aufklärung ausgetrieben. Das Denken verbieten oder verstümmeln, ihm Antoritäten entgegen zu stellen, hilft Plato stellt sich gar nichts, sondern treibt den Schaden nur tiefer. also ausdrücklich auf den Boden des Denkens, auf dem auch die Sophisten zu stehen behaupteten. Mit Sokrates erkennt er die von jenen behanptete Notwendigkeit an, die menschliche und bürgerliche Tüchtigkeit auf Erkenntnis zu gründen. Gine Tugend ohne Erkennt= nis, die blos auf Erziehung, Gewöhnung, Autorität, richtigen Meinungen beruht, ist ein blindes Tappen, das zufällig den rechten Weg einmal finden mag, aber keine innere Gewähr in sich hat. wissenschaftliche Erkenntnis des Guten allein kann dem Menschen Richtigkeit, Sicherheit und Stetigkeit des Wollens geben.

Aber giebt es ein objektiv Gutes und Rechtes? Das war es, was die Kallikles und Genossen bestritten: gut ist, was jedem jedes= mal wohlgefällt und recht ist, was man durchzusehen die Macht hat.

Platos ganze Philosophie zielt darauf ab, dem gegenüber den Satzu beweisen: es giebt ein von den Meinungen durchaus unabshängiges, durch die Natur der Dinge selbst gegebenes Gutes und Rechtes. Was ist es? was ist das absolut Gute?

Antwort, die weit über den Gesichtskreis des gesunden Menschenverstandes, wie er in Sokrates uns entgegentritt, hinausgeht: das Gute ist nichts anderes, als die Welt oder die Wirklichkeit selbst. Aber, so fügt er gleich hinzu: die Wirklichkeit, wie sie an sich, das heißt in der Zdee ist. Das was die gemeine Meinung sür die wirkliche Wirklichkeit ausieht, die Summe dieser sinnlichen, einzelnen Dinge, die ist nicht das Gute, sondern voll Unvollkommenheit. Aber sie ist auch nicht das in Wahrheit Wirkliche, sie ist überhaupt nicht im eigentlichen Sinne; ihr Sein ist mit Nichtsein gemischt, sie wird und vergeht beständig. Die wahre Wirklichkeit dagegen, von der das sein eigentlich gesagt werden kann, ist ein absolut bestehendes, absolut einheitliches Wesen und dieses ist nichts anderes, als das Gute selbst. — Gott ist zugleich das absolut Gute und das absolut Wirkliche, sagt die scholastische Philosophie, den Spuren Platons solgend.

Handelt es sich nun um die Bestimmung des Guten und Rechten für ein Einzelwesen, so ist natürlich dasselbe nur aus seiner Beziehung zu diesem Allguten und Alleinen abzuleiten, oder anders gesagt, der Wert eines einzelnen Elements der Wirklichkeit kann nur aus seiner Bedeutung innerhalb der ganzen Wirklichkeit bestimmt werden. Wirklichkeit ist nicht wie ein episodisches Drama, sondern sie ist die einheitliche Entfaltung einer Idee, der Idee des Guten, die sich in einer Vielheit von Bestimmungen oder Sdeen innerlich entfaltet und so einen Rosmos von Ideen, einen simmvollen Organismus bildet, in dem jedes Wirklichkeitselement, wie in einem rechtschaffenen Drama jede Scene, die Stellung eines notwendigen Gliedes hat. So muß auch die Idee des Menschen aus seiner Stellung innerhalb des Kosmos bestimmt werden, sollen wir anders zu einer Erkenntnis dessen, was der Mensch eigentlich oder in der Idee ift, kommen. Ist dem Phi= losophen, dem Dialektiker, dessen Gabe es ist, die Dinge zusammen= zusehen, diese Bestimmung gelungen, dann darf er sagen: er habe das Wesen des Guten und Rechtschaffnen objektiv bestimmt.

So hat Plato die Ethik mitsammt der Politik in die engste Verbindung mit der Metaphysik gesetht; sie wird ihm zu einem Teil der einen und einheitlichen Wissenschaft von dem Wirklichen oder dem Guten.

Was ist es denn nun, was sich als die Idee des Menschen in der Idee des Alls ergiebt? Im Timäns, zu dem Teile des Phädrus als Vorspiel sich verhalten, hat Plato den am meisten ausgeführten Versuch unternoumen, die kosmische Stellung des Menschen zu denten. Abgeleitet aus der Weltseele, ist die Menschenseele wie diese, ein aus zwei Elementen gemischtes Wesen; sie hat Teil einerseits an dem wirklich Wirklichen, der Ideenwelt, der Welt seiender Gedanken oder dem Leben Gottes, andererseits an der Welt des Werdens und Verzgehens, der Körperwelt: mit der Vernunft (vovs) gehört sie der Welt der Ideen an, mit den aus der Verbindung mit dem Leibe stammenden animalischen Trieben (Entopypiae) gehört sie der Körperwelt an. Als ein verbindendes Mittelzlied tritt zwischen jene beiden ungleichartigen Teile oder Seiten der Seele eine dritte: Plato

nennt sie Dunos oder to Dunosidés; es sind die höheren, edleren Triebe, die Affekte des Herzens, der herzhafte Zorn über das Unedle, der beherzte Mut, die hochstrebende Ehrliebe und sittliche Schen; vielleicht wird der platonische Ausdruck noch am passendsten durch unser Wort Wille wiedergegeben. Die Gliederung des inneren Menschen erscheint in der sichtbaren Gliederung des äußeren Menschen: der Kopf ist der Sitz der Vernunft, die Burg des Herrschers; in der Brust liegt das Herz, der Sitz jener Affekte, wie das unbefangene Gefühl die Sache deutet; sie ist gleichsam das Wachhaus, worin Mut und Born bereit sind, dem Wink des Herrschers gehorsam hervorzubrechen; unter dem Zwerchfell endlich haben die Organe der animalischen Be= gierde, die Organe der Ernährung und Fortpflanzung ihren Ort. — Die Aufgabe des Menschen ist nun, nach dem Bild des großen Ros= mos einen Rosmos im Kleinen darzustellen: wie durch das ideelle Element dem Makrokosmos Ordnung und Schönheit eingebildet ift, so soll auch dem Mikrokosmos durch das ihm eigene ideelle Element, die Vernunft, Maaß und Harmonie, Ordnung und Schönheit eingebildet werden.

Die Ausführung dieser metaphysischen Grundlegung der Wissen= schaft vom Guten ist in dem Dialog vom Staat gegeben. führt sich ein als eine Erörterung des Begriffes des "Rechtschaffenen". Wie gestaltet ist ein rechtschaffener Mensch, ein Mensch, der die Idee, die natürliche oder göttliche Bestimmung des Menschen erfüllt? Es ift ein solcher, in dem die drei oben abgeleiteten Wesenselemente durch Erfüllung ihrer besonderen Funktionen harmonisch zusammenwirken. So kommen wir auf das Schema der sogenannten Cardinaltugenden, der Weisheit (σοφία), Tapferkeit (ανδοεία) und Selbstbeherr= schung ober Gesundsinnigkeit (σωφροσύνη), welche drei in der Rechtschaffenheit (δικαιοσύνη) ihre Einheit haben. Weise ist ein Mensch, sofern in ihm die Vernunft ihre Aufgabe, die Erkenntnis des wirklich Wirklichen, erfüllt und als herrschendes Princip das ganze Leben ordnet; tapfer heißt er, sofern der Wille sein Werk thut, der Vernunft dienend in der Leitung und Bändigung des unvernünftigen Elements; gesundsinnig heißt derselbe, sofern die anima= lischen Triebe ihre Obliegenheiten in friedlicher Stille erfüllen, ohne der Seele Unruhe und Störung zu verursachen. Eine in dieser Art

wohlgeordnete Seele verdient den Namen einer rechtschaffenen, sie ist die Darstellung des menschlichen Wesens, der Idee des Menschen. In ihrem Leben ist die Bethätigung der Vernunft der eigentlich wesentsliche Juhalt des Lebens überhaupt; die Vernunftthätigkeit als solche besteht in dem Erkennen; das vollkonnnene Erkennen aber ist die Philosophie, d. h. die dialektische Nachschöpfung der absoluten ideellen Wirklichkeit in Begriffen. Die übrigen Elemente und ihre Bethätigung verhalten sich hierzu als dienende. Und so kann man also sagen: Philosophie ist die eigentliche absolute Aufgabe, der höchste Inhalt und Zweck des Menschenlebens.

Damit wäre denn die Frage nach dem objektiv Guten beantwortet: objektiv gut, nicht durch zufällige Meinung und Sahnng, sondern durch die Natur der Dinge gut ist dem Menschen ein Leben, in welchem Philosophie die Stellung des Zweckmittelpunkts hat, zu dem alle übrigen Funktionen und Thätigkeiten als dienende Mittel sich verhalten.

Daß nun ein derartig "rechtschaffenes" Leben zugleich ein glück= seliges und wünschenswerthes sei, scheint des Beweises kaum noch zu bedürfen: wie die Gesundheit des Körpers zugleich als Wohlbefinden und die Krankheit als Übelbefinden subjektiv empfunden wird, so wird "Rechtschaffenheit", welche ja nichts anderes ist als die Gesundheit oder die ihrer eigentlichen Natur entsprechende Beschaffenheit der Seele mit der größten Befriedigung notwendig empfunden werden. Und umgekehrt wird das Gegenteil der Rechtschaffenheit (&dixía) für einen Menschen notwendig auch das größte subjektive Übel sein, nicht um irgend welcher zufälligen Folgen willen, als da sind Strafe und Schande, sondern um der Mikaestalt selbst willen, welche das "unrechtschaffene" (wahnschaffene, könnte man mit einem Ausdruck der nordischen Sprachen sagen) Leben ausmacht. Mit unvergleichlicher Meisterschaft hat Plato in dem Bild des Tyrannen, der alle seine Gelüfte befriedigt und des von jenen Anfgeklärten beneideten Vor= zuges genießt, straflos alle Art von Unrecht und Gewaltthat zu ver= üben, das Leben einer solchen "wahnschaffenen" Seele und ihren inneren Unfrieden beschrieben.

Mit einem Wort erwähne ich hier nur, daß dieselben Grundzüge in der Konstitution des rechtschaffenen Staates, des Menschen int Pantsen, Ethik. Großen, wiederkehren. Rechtschaffen ist ein Staat, in dem die Weisen regieren, die Mutigen und Starken (ein kriegerischer Adel) der Resgierung ohne Eigeninteresse und mit voller Ergebenheit dienen, endlich die Masse der erwerbenden Arbeiter in friedlicher Bescheidenheit verzichten, was ihres Amtes ist.

Man sieht, mit solchen Gedanken entfernt sich Plato doch nicht allzuweit von der Auschauung des griechischen Volkes von dem Wesen der Rechtschaffenheit und Glückseligkeit. Freilich tritt darin das Moment des Erkennens stärker hervor und der Inhalt der Erstenntnis, welche Plato im Sinn hat, die spekulative Erkenntnis des wirklich Wirklichen, ist natürlich der Volksanschauung völlig fremd.

Allerdings ist nun noch Eines hinzuzusügen. In der obigen Darstellung der platonischen Ethik ist ein Element seiner Lebensan= schauung nicht hinlänglich zur Geltung gekommen, das in manchen Dialogen, so in dem Phaedo, aber auch in der Republik, stark genug hervortritt, das Element der Weltflüchtigkeit, durch welches Plato in so bemerkenswerter Weise aus der ganzen altgriechischen Denkweise heraustritt und sich der driftlichen nähert. Er hält die oben angedentete Auffassung von der Natur des Menschen, als einem geistig= finnlichen Wesen, nicht überall fest; er zeigt vielmehr eine sehr starke Neigung, das Wesen des Menschen vollständig zu spiritualisiren: Die Vernunft macht sein eigentliches Wesen aus, die animalische Natur, Sinnlichkeit und Begierde, sind ein zufälliger, den Geist herab= ziehender Anhang, dessen der Weise sich zu entäußern strebt. Leben in der reinen Betrachtung, ungestört durch die Geschäfte des Erwerbs= und des Staatslebens, welche aus der bedürftigen Seite unserer Natur erwachsen, wäre das beste und glückseligste. Gott ist reines, bedürfnistoses Denken, ihm ähniich zu werden das höchste Die Vorstellungen von Präeristenz, Biel menschlichen Strebens. Seclenwanderung und Unfterblichkeit stehen hiermit in Zusammenhang; das diesseitige Leben wird dargestellt als ein Aufenthalt im Kerker, aus dem der Geist zu entrinnen trachtet.

Die Reigung zu dieser Aus- und Umbildung seiner Gedanken hat ihre Wurzeln offenbar im persönlichen Erleben Platons. Seine Stellung zu seiner Zeit war nicht eine freundliche; zu einer öffentlichen Wirksamkeit, an welche der vornehme junge Athener, wie natür= lich, zunächst gedacht hatte, fand sich für den Philosophen kein Daß er das nicht immer gleichmütig ertragen, geht aus der Herbheit seiner Urteile über die Personen hervor, die im öffentlichen Leben eine Rolle spielten, die Staatsmänner, Sophisten und Rhetoren; sie erscheinen ihm als Inhaber der unwürdigsten Kunft, der Kunft nämlich, den Launen des großen Tieres, welches der Demos heißt, zu schmeicheln und dadurch sich Vorteile und Ansehen zu verschaffen; wer sich darein mische und Teilhaber des Unrechts zu werden sich weigere, der sei verloren. So hatte denn der unzeitgemäße Philosoph, "wie vor einem staubwirbeluden Unwetter unter eine Mauer tretend", aus dem öffentlichen Leben sich in die Stille der Akademie gerettet; in der Betrachtung des wirklich Wirklichen hatte er den reichsten In= halt und die süßesten Freuden dieses Lebens gefunden und sah der Hoffnung, heiter und Erlösung mit guter friedevoll, entgegen (Rep. 496 D). So wurde dem Plato, wie jedem rechtschaffenen Philo= sophen, was er in sich selbst erlebt hatte, zum Schlüssel, mit welchem er das menschliche Leben, ja die Dinge überhaupt deutete. Doch blieb er Grieche genug, um nicht das positive Verhältnis zu dieser natur= lich-sinnlichen Welt ganz aufzugeben. Er war Pessinist in der Beurteilung der Menschen, aber er blieb Optimist in der Auffassung des Auch an der oben angeführten Stelle der Republik fügt er hinzu, daß das Höchste von dem isolirten Philosophen doch nicht erreicht werde: in dem vollkommenen Staat würde er felbst größer werden und auch der Vollendung der Anderen dienen.

4. Aristoteles, mit Dantes Wort "der Meister derer, die da wissen", "der ewige Fürst aller wahren Denker", wie ihn A. Comte im catéchisme positif bezeichnet, hat als der erste die "praktische Philosophie" als ein eigentümliches großes Erkenntnisgebiet abgegrenzt und dasselbe mit seinen drei Theilen, Ethik, Politik und Ökonomik in seinem ganzen Umfang systematisch behandelt. Seine Werke entbehren des wunderbaren Neizes der platonischen Darstellung, sie entschädigen dafür durch den Reichtum bedeutender Gedanken in knappster Fassung, die sich hin und wieder der algebraischen Formelsprache annähert. Ich deute die Erundgedanken seiner Ethik an; im Ganzen bewegen sich dieselben in der Richtung des platonischen Denkens.

Ausgehend von der Frage, worin das höchste Gut des Menschen bestehe, in dessen Bezeichnung als Glückseligkeit (evdamoria) Alle übereinstimmten, findet Aristoteles durch eine jener sokratischen Induktionen, die auch bei ihm so oft wiederkehren, es misse bestehen in der Bethätigung der specifischen Tüchtigkeit der menschlichen Seele: wie für den Flötenspieler und den Bildhauer und überhaupt jedes Wesen, das eine Aufgabe und Verrichtung (egrov ti xai mages) hat, das gut' und vortrefflich' (τάγαθον καὶ τὸ εὖ) in der Erfüllung der Aufgabe liegt, so wird es sich auch beim Menschen verhalten. Was ist die eigentümliche Anfgabe oder Verrichtung des Menschen? Indem Aristoteles den Menschen in der Reihe der organischen Wesen betrachtet, findet er, daß ihm mit allen Wesen die vegetativen Funktionen, angerdem mit allen Tieren Empfinden und Begehren gemein= fam seien, daß dagegen ihm allein zukomme der Verstand (tò dorov Exov). Die eigentümliche Anfgabe des Menschen müsse denmach ge= setzt werden in die Bethätigung des Verstandes selbst oder die Aus= übung anderer Thätigkeiten mit Verstand (ψυχης Ενέργεια κατά λόγον η μη άνευ λόγου); und damit sei denn weiter gegeben, daß auch das höchste Gut für den Menschen in der Bethätigung dieser höchsten und vollkommensten Tüchtigkeit oder Tugend der Seele liege (Nikom. Ethif I, 6).

Daß nun das objektiv beste Leben auch die größte subjektive Bestriedigung gewähren müsse, steht dem Aristoteles aus seiner großen psychologischen Generalisation her sest: alle ungehemmte, gelingende Ausübung der in der Natur eines Wesens angelegten Kräfte wird mit Lustgefühlen begleitet. Die Glieder freuen sich der Bewegung, das Auge des Sehens, der Flötenspieler des Spiels, der Nedner der Nede und so jedes Wesen der Ausübung seiner specifischen Funktion: also ist für den Menschen die Vernunftbethätigung das Allerersfreulichste.

Am Schluß des Werkes (X, 7) nimmt er diese Betrachtung noch einmal auf: da die Vernunft  $(vo\tilde{v}_s)$ , mag sie nun selbst göttlich sein oder das Göttlichste in unserer Natur, die vornehmste Tüchtigkeit des Menschen ist, so wird die Bethätigung des ihr eigentümlichen Wesens die vollkommene Endämonie sein: das ist aber die theoeretische Bethätigung. Und das stimmt sowohl mit den Ansichten

der Früheren als mit der Wahrheit überein. Denn von allen Bethätigungen ist die Betrachtung am meisten unablässig und am meisten ımabhängig von äußeren Bedingungen; die Ausübung der übrigen Tüchtigkeiten ift abhängig von der Gelegenheit. Die Betrachtung ist dem Weisen immer und überall und ohne Weiteres möglich. Betrachtung allein ist sich selber genug, sie allein hat ihren Zweck absolut in sich selber; alle praktische Thätigkeit, auch die des Staats= mannes und Feldherrn, die für die höchsten und schönsten angesehen werden, haben ihr Ziel außer sich, jene allein wird nicht um eines äußeren Erfolges willen geübt. Die Betrachtung ist unter allen Bethätigungen, nach dem Urteil aller Kundigen, die allererfreulichste, wun= derbar sind die Freuden, welche die Philosophie gewährt, rein und unverlierbar. "Darum möchte ein solches Leben zu hoch für einen Menschen scheinen, freilich lebt er es nicht, sofern er ein Mensch, sondern sofern ein Göttliches in ihm ist. Wenn um die Vernunft im Vergleich zur menschlichen Natur ein Göttliches ist, so ist auch ein Leben, das ganz in seiner Bethätigung aufgeht, ein göttliches int Vergleich zum menschlichen Leben. Es gebührt sich aber nicht, nach jenem Spruch, menschliche Gedanken zu hegen, da man ein Mensch sei, und sterbliche, da man ein Sterblicher sei, sondern es gebührt sich, soweit als möglich das Leben der Unsterblichen zu leben (& 9avatizeiv)."

Wer fühlte nicht in diesen Worten die Gefühlserregung, mit welcher der sonst so kühle Denker die tiefste seiner Lebensersahrungen ausspricht.

Für den Menschen ist nun freilich das rein theoretische Leben unerreichbar, Gottes Leben allein geht im reinen Denken auf. In Menschen ist die Vernunft mit den Funktionen, welche er mit den Tieren und Pslanzen gemein hat, mit Empfindung und Begehrung, mit Ernährung und Fortpslanzung, untrembar verbunden. Hieraus erwächst dem menschlichen Leben eine Neihe von Aufgaben, welche im Allgemeinen charakterisirt werden können als Gestaltung der niez deren Funktionen durch die Vernunft und in Einklang mit den Zwecken der Vernunft. So entspringen die sogenannten ethischen Tugenden oder Tüchtigkeiten, im Unterschied von den intellektnellen oder theoretischen Tugenden oder Tüchtigkeiten, im Unterschied von den intellektnellen oder theoretischen Tugenden oder Tüchtigkeiten (doeral houxal — diavontixal).

Es wird hiernach so viele ethische Tugenden geben, als es eigentümliche Gebiete von Aufgaben giebt, Die aus der sinulichen Seite der menschlichen Natur entspringen. Derartige Gebiete von Aufgaben sind: das Verhalten zu den animalischen Bedürfniffen, das Verhalten zu den wirtschaftlichen Gütern, zur Ehre, zum Zorn, zum Bedrohlichen, zum geselligen und wirtschaftlichen Verkehr mit Men-Das tugendhafte Verhalten hinsichtlich der Befriedigung der animalischen Bedürfnisse ist die sogenannte Gesundsinnigkeit (owφροσύνη), hinsichtlich der Güter der liberale Sinn (ελευθεριότης), hinsichtlich der Ehre Hochsinn und Ehrliebe (μεγαλοψυχία und φιλοτιμία), hinsichtlich des Bedrohlichen die Tapferkeit (ανδρεία) n. s. f.

Das tugendhafte Verhalten stellt sich, wie auch die Sprache es an die Hand giebt, überall dar als ein mittleres zwischen zwei Aus= schreitungen, dem übermaß und dem Untermaß: Tapferkeit z. B. ist ber normale Habitus gegenüber bem Bedrohlichen, in der Mitte licgend zwischen dem Habitus des Feigen (δειλός), der in jeder Gefahr kopflos davonläuft, und dem Habitus des Tollkühnen (Gaavis), der ebenso blindlings auf das Bedrohliche losstürzt. Gesundsinnigkeit ist der normale Habitus gegenüber der sinnlichen Lust und dem sinn= lichen Schmerz, in der Mitte liegend zwischen dem Habitus des Lüstlings (axólaoros), der ganz widerstandslos ist gegen die sinn= lichen Gefühle, und dem Habitus, den man Gefühllosigkeit (avais97σία) nennen könnte, der jedoch kann vorkommt, weshalb es auch der Sprache an einem eigentlichen Namen für bas Gegenteil ber Zügellosigkeit fehlt; und dasselbe gilt von den übrigen.

Erworben wird der normale Habitus durch übung, wie Aristo= teles nachdrücklich betont gegenüber der sokratischen Auffassung. welche auch die ethischen Tugenden mit richtigen Ginsichten schlechthin gleichsetzte. Allerdings spielt die richtige Einsicht (geovyous) auch bei den ethischen Tugenden eine Rolle, sie ist es nämlich, welche anzeigt, welches Berhalten für jeden in jedem Gebiet das normale fei. Und so gewinnen wir jene Definition der ethischen Tugend, welche Aristoteles an die Spike der ganzen Untersuchung über die Tugenden stellt: sie ist die habituelle Richtung des Willens auf das zu unserer Natur stimmende Mittelmaß oder Normale, wie es durch die Bermmft und den Einsichtigen bestimmt wird (1106 b 36).

Es ist augenscheinlich, daß mit dieser Erklärung ein objektiver Maßstab noch nicht gegeben ift. Was ist denn das Normale? oder was ist der Gesichtspunkt, aus dem die Vernunft oder der Einsichtige es bestimmen? Aristoteles hat auf diese Frage eine Antwort nicht gegeben, wie es scheint, weil er sie für unmöglich hielt. Er betont häufig den Unterschied dieses Erkenntuisgebiets von dem der eigent= lich theoretischen Wisseuschaften, die von den Dingen handeln, die sid) "nicht anders verhalten können", während die praktischen und "poetischen" Disciplinen es mit Dingen zu thun haben, die sich "anders verhalten können". In der Erörterung des sechsten Buchs über die praktische Einsicht (poornois) im Gegensatz zur theoretischen Erkenntnis (σοφία) scheint er sogar zu der Absicht zu neigen, daß jene überall gar keine allgemeinen Urteile, sondern nur Ginzelentschei= dungen möglich macht, womit dann die Möglichkeit einer wissenschaft= lichen Ethik principiell gelenguet wäre. Und in der That umf man gestehen, daß Aristoteles in der Lehre von den ethischen Tugenden den Auforderungen, die an eine wissenschaftliche Behandlung gestellt werden müffen, schlechterdings nicht gerecht geworden ist; einen Bersuch, den Wertunterschied zwischen dem tugendhaften und dem laster= haften Verhalten zu begründen, wie ihn fpäter etwa Spinoza bei ganz ähnlichen allgemeinen Gesichtspunkten mit so großer Energie durchgeführt hat, macht er überhaupt gar nicht. Er beschräuft sich auf eine analysirende Beschreibung einiger tugendhafter Verhaltungs= weisen, die wesentlich aus dem griechischen Sprachgebrauch schöpft, und die systematische Vollständigkeit zu erreichen nicht einmal einen Anlauf nimmt. Was davon wertvoll ist, das sind nicht eigentüm= liche Gedanken des Aristoteles, sondern feinsinnige Entwickelungen der Bedeutung der Wörter, wodurch das griechische Volk moralische Wertunterschiede bezeichnete.

Ju dieser Weise ist von Plato und Aristoteles der sokratischen Forderung einer Wissenschaft vom Guten entsprochen worden. Sie versuchen, indem sie die Stellung des Menschen im Rosmos in Betrachtung ziehen, die Idee oder die natürliche und göttliche Bestimmung dieses Wesens zu bestimmen; sie unternehmen dann weiter nachzuweisen, durch welche Gestaltung des Lebens er diese Bestimmung ersülle oder eine angemessene Darstellung der Idee werde. Die

Gestalt des vollkommenen Menschen, welche sie entwerfen, gleicht im Wesentlichen dem Bilde, das in der griechischen Volksauschauung les bendig wirkt und in ihrem moralischen Urteil, wie es im Sprachsgebranch sich darstellt, zum Ausdruck kommt. Nur ein Unterschied tritt bemerkenswert hervor: die rein theoretische Bethätigung des Instellektes wird in dem Entwurf der Philosophen zum Hauptstück der menschlichen Vollkommenheit; das philosophische Ideal zeigt die allsgemeinen Züge des griechischen Wesens, empfängt aber aus den persönlichen Zügen der Philosophen seine bestimmtere Gestalt.

5. Die nacharistotelische Moralphilosophie hat neue Gesichtspunkte kann hervorgebracht, sie bleibt im Allgemeinen in den Spuren
der großen Vorgänger. Übrigens sehlt es ihr weder an bedentenden
und fruchtbaren Gedanken, noch an kraftvoller und eindringlicher
Moralpredigt. Ich muß mich beschränken auf eine Andentung über
den Standpunkt der beiden Hauptschulen, deren Disputation lange
Zeit das allgemeine Interesse an philosophischen Fragen beherrschte,
der Stoiker und der Epikureer.

In der Erfüllung seiner Naturbestimmung finden mit Plato und Aristoteles auch die Stoiker das höchste Gut und die höchste Glückfeligkeit des Menschen. Sie fassen diese Anschauung in eine Formel, wie in ein Recept: naturgemäß leben (δμολογουμένως τη φύσει  $\zeta \tilde{\eta} \nu$ ). Nach dem ungewöhnlich reichhaltigen und finnvollen Auszug aus den moralphilosophischen Schriften der Stoiker, welchen man bei Diogenes Laertius (VII, 84-131) findet, stellt sich die Ausführung dieser Formel etwa so dar. An der Spike steht der bemerkens= werte Satz: der Grundtrieb jedes lebenden Wesens ist auf Selbst= erhaltung gerichtet (την πρώτην δομην το ζώον ἴσχειν έπὶ το τηρείν ξαντό), mit dem polemischen Zusat: nicht aber auf Lust. Sein Naturgesetz ist daher: das Schädliche abstoßen, das seiner Natur Buträgliche (và olxeva) erstreben. Lust aber tritt als ein Zuwachs ein, wenn ein Wesen erlangt, was zu seiner Natur paßt (¿πιγέννημα, erinnernd an des Aristoteles έπιγιγνόμενον τέλος). So verhalten sich schon die Pflanzen, obwohl ihnen die Triebempfindung fehlt, wie es übrigens bei unseren vegetativen Funktionen auch der Fall ist. Bei den Tieren kommt die Triebempfindung hinzu, und darum ist ihr Naturgesetz: der Triebempfindung folgen (für sie ist

τὸ κατὰ φύσιν = τὸ κατὰ τὴν δομὴν διοικεῖσθαι). Den Menschen ist zur Triebempfindung auch noch die Vernunft (6 26705) gegeben, und darum bedeutet für sie naturgemäß leben soviel als vernunft= gemäß (xarà dorov) leben, denn die Vernunft ift ihrer Natur als Regulator des Trieblebens eingepflanzt (doros τεχνίτης επιγίνεται της δομης). Dem vernunftlosen Trieb folgen wäre für den Menschen widernatürlich. — Sofern aber jedem Einzelwesen seine Natur durch Die Natur des Alls gegeben ist, so bedeutet für den Menschen ver= munftgemäß leben zugleich: dem großen Naturgesetz des Alls, oder was dasselbe ift, dem höchsten Führer und Herrscher Zeus gehorchen. - Eben dies aber ift auch Endamonie und Wohlfahrt (ενοοια τον βιον), wenn man in Allem handelt in Übereinstimmung mit seinem Dämon, nach dem Willen dessen, der dem Universum seine Ordnung gegeben hat. Ebenso ist aber der naturgemäße Habitus für jedes Wesen auch seine Tugend oder Vollkommenheit (redeiwois); und diese ist daher um ihrer selbst willen erstrebenswert, nicht aber aus Furcht oder Hoffnung auf äußere Folgen: denn die Endamonie liegt in ihr felbst. — Wenn nun ein Mensch, welcher nach der Vernunft lebt, weise genannt wird, so kann man sagen: der Weise und zwar der Weise allein ist tugendhaft und glückselig.

Alle diese Gedanken lassen sich als Aussührungen und zum Teil genauere Fassungen der Aristotelischen Grundgedanken darstellen. Wenn man von dem Rigorismus der stoischen Ethik spricht, welche allein die Tugend für ein Gut gelten lassen will, so ist das im Grunde nichts anderes, als was auch Aristoteles und Plato lehren: daß die Endämonie allein bestehe in der Bethätigung der Tüchtigkeit. Auch in der Aussassing des Wertes alles Andern, im besonderen auch der sogenannten äußeren Güter, Reichtum, Gesundheit, Schönheit, Ansehen u. s. w. ist kein principieller Unterschied. Die Stoiker wollen diesen Dingen den Namen von eigenklichen Gütern nicht zugestehen, sie seien unenkschieden (ådiágoga), sosen sie an sich weder nützlich noch schädlich seien, sondern je nach Umständen das eine oder das andere sein, gut oder übel gebraucht werden könnten: gut aber seinur, was niemals schädlich, sondern immer nur nützlich sein könne. Doch geben sie zu, daß sie nicht völlig gleichziltig sind, daß Reichtum

vor Armut, Gesundheit vor Krankheit einen Borzug habe  $(\pi \varrho o \eta \gamma \mu \acute{e} \nu \alpha - \mathring{a}\pi o \pi \varrho o \eta \gamma \mu \acute{e} \nu \alpha)$ . And das sind im Grunde nur schematisirte, terminologisch bestimmte Aussührungen Aristotelischer Andeutungen. Mit einem vortresslichen Gleichnis hatte dieser den Wert der äußeren Güter bestimmt: sie seien für das Leben, was die Ausstattung  $(\chi o \varrho \eta \gamma \acute{\iota} \alpha)$  für die Tragödie, gehörten also allerdings zur vollsmunenen Endämonie des Lebens, wie die Choregie zur vollen Wirkung der Tragödie, ohne daß sie doch einen eigentlichen Bestandeteil der Endämonie ausmachten.

Wie es scheint, ist allerdings bei den Stoikern die Neigung immer stärker geworden, die Unabhängigkeit der Endämonie von den änßeren Gütern absolut zu setzen. Die Freiheit von den Leidenschaften ( $\pi a \theta \eta$ ), welche durch Erwerd und Verlust, durch Besitz und Entbehrung der änßeren Güter in dem Triedleben der Scele erregt werden, die Gemigsamkeit der Tugend zur Endämonie, alte und legitime Bestandteile der griechischen Moralphilosophie, treten in dem Maaße nicht in dem Voralpredigt ist es die dankbarste und fruchtbarste Ausgabe, den Menschen auf sich selbst und seine eigenen inneren Kräste zu verweisen, und diese Ausgabe hat die stoische Philosophie mit anerkennenswerter Energie gelöst: es giedt nicht wirksamere Aufstorderungen, sich von den Dingen, die nicht in unserer Macht sind, unabhängig zu machen und mit innerer Freiheit sich auf sich selbst zu stellen, als sie das Spruchbuch des Epistet enthält.

Mit der Wendung zur Moralpredigt hängt auch ein Anderes zusammen: der Werth des theoretischen Lebens tritt zurück, die Bethätigung der ethischen Tugenden, das Gebiet des Handelus, besonders in den Verhältnissen zu Menschen, in der Familie und dem Staat, wird mehr in den Vordergrund gestellt. Doch bleibt die Forderung, sich frei zu erhalten, daneben als die erste und höchste bestehen.

6. And, Epikur und seine Jünger suchen das höchste Gut und finden es in der Endämonie; aber in der Bezeichnung des Wesens der Glückseligkeit entfernen sie sich von den bisher genannten Philosophen, ja von der Anschauung des griechischen Volkes selbst: sie setzen die Eudämonie in die Empfindung der Lust. Hierdurch wird denn auch

die Stellung der Tugend oder der Tüchtigkeit verändert: sie wird zum Mittel für jenen Zweck\*).

Der Gegensatz der Standpunkte ist denklich genng. Die Stoiker setzen mit Aristoteles und Plato die Endämonie in eine zuständliche Bestimmtheit der Seele: ein Leben, das die natürliche Bestimmung des Menschen erfüllt oder seine Idee zur vollkommenen Darstellung bringt, ist selbst das höchste Gut. Freilich folgt der objektiven Beschaffenheit, wie dem Körper der Schatten, die subjektive Besriedigung; das ist aber an sich zusällig: die Besriedigung ist nicht das Gut, sondern ein Zuwachs. Die Epikureer sehen dagegen den Ertrag des Lebens an Lustgesühlen als das Gut selbst an, die Wesensbeschaffensheit, als deren Wirkung sie eintritt, als Mittel.

Wenn man den Blick von dieser Principienfrage abwendet und die Ratschläge für die Lebensführung ins Ange faßt, welche Epikur seinen Schülern giebt (z. B. dem Menoikens in einem Brief bei Diogenes X, 122-135), dann vermindert sich der Gegensatz sehr, ja man könnte beinahe versucht sein, ihn als eine bloße Schul= oder Doktorfrage zu bezeichnen. Auch Epikur empfiehlt durchans nicht Lust auf jede Weise zu suchen, er rät vielmehr ausdrücklich davon ab: wenn er sage, daß Luft das höchste Gut sei, so meine er nicht die sinnlichen Genüsse der Lüstlinge, wie man aus Migver= ständnis oder bösem Willen ihn gedeutet habe, sondern Freiheit von förperlichem Schmerz und Unruhe der Seele: er verstehe unter Glückseligkeit Gesundheit und Seelenruhe (την τοῦ σώματος ύγίειαν καὶ τὴν τῆς ψυχῆς ἀταραζίαν τέλος εἶναι τοῦ μακαρίως ζῆν). Die Summe der Lebensweisheit besteht daher nach ihm darin, die Ursachen ber Benuruhigung zu vermeiden. Solche sind Verlust und Entbehrung von Dingen, die man zu besitzen und genießen gewöhnt ist, so wie die Furcht vor Verlusten. Daher ist es ratsam sich nicht zu verwöhnen: die Gewöhnung an einfache Lebensweise erhält die Gesund= heit, macht aufgelegt zu den nötigen Geschäften, empfänglich für den selteneren Genuß und furchtlos gegen das Schickfal; darum halten

<sup>\*)</sup> Wie sehr übrigens dem Epikur auch in der Ethik durch jenen kraftvollen Denker, dem er in der Physik solgte, durch Demokrit vorgearveitet war, zeigt Köstlin in seiner trefflichen Rekonstruktion der demokritischen Ethik, Geschichte der Ethik I, 196.

wir die Genügsamkeit (adráqueia) für ein großes Gut. — Vor allem uns man die Scheinbedürfnisse hinausschaffen. Epikur unterscheidet wirkliche oder natürliche und Scheinbedürfnisse (¿πιθυμίαι φυσιαί — κεναί); die ersteren findet er, sind leicht befriedigt, die Natur macht nicht große Ansprüche, die andern dagegen, die Bedürfnisse der Üppigkeit und der Eitelkeit, sind unendlich und nie zu bestiedigen. Von dieser Plage befreit die Philosophie, sofern sie die richtige Einsicht in das, was man kliehen und erstreben nuß, verleiht.

Eine andere Duelle der Bennruhigung ist die Furcht vor dem Tode und dem, was nach dem Tode kommt. Auch hiervon befreit die Philosophie, indem sie zeigt, daß der Tod nichts schreckliches ist, denn so lange wir sind, ist der Tod nicht da und wenn der Tod da ist, sind wir nicht mehr. Wer aber wahrhaft begriffen hat, daß in dem nicht leben nichts surchtbares ist, sür den ist anch in dem leben nichts surchtbares. Ein begeisterter Jünger des Epikur, Lucretius, hebt gerade diese Seite hervor; jedes Buch seines Werkes über die Natur der Dinge beginnt mit der erneuten Lobpreisung des Mannes, der die Menschheit von den eingebildeten Schrecknissen befreit habe, mit welchen der Aberglande Himmel und Erde bevölkert habe.

"Also nicht Gelage und Wollust und gute Diners machen das Leben glückselig, sondern nüchternes Denken, das die Gründe des Wählens und Verwersens aufspürt und die Wahnvorstellungen vertreibt, welche die Seele bennruhigen. Vor allem aber ist der Ansang und das größte Gut die Vernünstigkeit (poórgois), weshald sie auch der Philosophie an Würde vorangeht: denn ans ihr entspringen alle übrigen Tugenden oder Tüchtigkeiten mitsammt der Einsicht, daß es weder möglich ist, augenehm zu leben, ohne vernünstig und schön und gerecht, noch vernünstig, schön und gerecht, ohne augenehm zu leben; denn die Tugenden sind mit dem augenehm leben zusammenzgewachsen und das augenehm leben ist von jenen unzertrennlich." Und so laugt dem auch Epikur bei jener gemeingriechischen überzeugung an, daß Tugend und Glückseligkeit unzertrennlich sind, wie es jener Vers ausdrückt:

'Ως ἀγαθός τε καὶ εὐδαίμων ἄμα γίνεται ἀνήο.

7. Fassen wir die Züge der griechischen Ethik zusammen, so können wir sagen: sie sieht mit der griechischen Volksanschauung das höchste

Gut in der Vollendung des Menschen als Naturwesens. Der Entwickelung der intellektnellen Seite wird besondere Wichtig= feit begelegt. Schon von der Volksanschauung wird die hervorragende Bedeutung des Intellektuellen für die menschliche Vollkommenheit überall anerkannt, worauf in dem oben genannten Werk von L. Schmidt über die griechische Volksmoral wiederholt aufmerksam gemacht wird (I, 156, 230 ff.). Die Philosophen gehen in dieser Richtung noch weiter, sie machen die Vernunft zur Wurzel und Krone aller mensch= lichen Vortrefflichkeit. Ihnen ist die Weisheit oder die Philosophie zugleich Mittel und Inhalt der Endämonie, jenes, sofern fie das höchste Gut kennen lehrt und das praktische Leben augemessen zu seiner Erreichung regelt, dieses, sofern Philosophie oder wissenschaft= liche Betrachtung des Universums die höchste, freieste, allein um ihrer selbst willen gewollte Bethätigung der menschlichen Natur ist. Anaxagoras wird erzählt, daß er auf die Frage, um weswillen einer wünschen sollte geboren zu sein? geantwortet habe: "um der Betrach= tung des Himmels und der durch die ganze Welt gehenden Ordnung willen". Es ist die Antwort, welche im Grunde die ganze griechische Moralphilosophie giebt. —

Diese Betrachtungsweise hat für uns zunächst etwas Befremd= Wir sind nicht gewöhnt, der intellektuellen Funktion so große Bedeutung beizulegen; weder erwarten wir, daß die richtige Einsicht das rechte Thun überall zur Folge haben werde, noch ist es eine uns geläufige Ansicht, daß in der Betrachtung oder Philosophie die eigent= liche Lebensaufgabe des Menschen bestehe. Vielleicht wird uns beides etwas verftändlicher, wenn wir auf die Verschiedenheit der Stellung achten, welche im griechischen und andererseits im modernen Leben die wissenschaftliche Erkenntnis einnimmt. In der gegenwärtigen Welt haben nicht nur die sogenannten gelehrten Berufe, sondern hat auch die wissenschaftliche Vorschung selbst, vom Staat in Universitäten und Akademien organisirt, die Stellung eines wirtschaftlichen Er= werbszweiges gewonnen; wie durch Anfertigung von Schuhen oder Uhren, so kann man in unserer Zeit auch durch Anstellung mathe= matischer und philologischer, naturwissenschaftlicher und philosophischer Untersuchungen sein Brod, und zwar unter günstigen Umständen ein recht ausehnliches gewinnen. Das war in Griechenland, wenigstens zur Zeit der Entstehung der Philosophie, nicht der Fall. Mit dem größten Nachdruck bestehen die Philosophen darauf, daß wissenschaft= liche Betrachtung und Broderwerb völlig unvereinbar seien: der Sophist, der sie zu vereinigen suche, verliere eben damit die Wissen= schaft, er sei, wie Plato im 'Sophisten' mit bitterem Humor aus= führt, ein Handelsmann mit Scheinweisheit. Die Betrachtung des Wirklichen war für Heraklit und Parmenides, für Plato und Aristote= les eine Sache, die sie nicht um Honorare oder Professuren zu ge= winnen, sondern lediglich um ihrer selbst willen trieben: wir arbeiten um Muße zu haben, sagt Aristoteles, die schönste Erfüllung der Muße aber ift die Philosophie. — Die Verschiedenheit der äußeren Stellung der wissenschaftlichen Forschung hängt aufs Engste zusammen mit ihrer veränderten inneren Konstitution: die moderne wissenschaftliche Forschung hat, verglichen mit der griechischen Philosophie, auch innerlich die Gestalt einer eigentlichen, oft kleinlichen und mühseligen Arbeitsleiftung. Der physikalische ober historische Forscher unserer Zeit arbeitet mit einem ungehenren Apparat von Kenntnissen und Fertig= keiten, von Sammingen und Instrumenten, um Licht in irgend einen noch unanfgehellten Winkel der Wirklichkeit zu bringen, der für die Masse der Menschen ein überaus geringes und auch für den Forscher felbst an sich nur ein sehr mäßiges Juteresse hat. Das Ergebnis der Arbeit mag einmal in irgend einem Zusammenhang für unsere Erkenntnis der Wirklichkeit überhaupt irgend welche Bedeutung ge= winnen; oft ist dieser Zusammenhang gar nicht erkennbar und mancher Forscher kümmert sich überhaupt und gleichsam grundsätzlich nicht darum, was für ein Gewinn unserer Gesammterkenntnis aus seiner Ar= beit erwachsen könne.

Die griechischen Philosophen dagegen lebten in der glücklichen Vorstellung, daß es möglich sei und jedem von ihnen gelingen könne, durch bloßes Nachdenken der Wirklichkeit ihr letztes Geheinmis zu entlocken; selbst Aristoteles, der große Beobachter, spricht es aus, daß von allen Thätigkeiten die wissenschaftliche Forschung am wenigsten der äußeren Hilfsmittel bedürfe; so sehr steht auch ihm der Apparat der Forschung in zweiter Linie. Es ist begreislich, daß eine theorestische Thätigkeit, die mit weltumspannenden Gedanken alle die großen Probleme, welche durch Welt und Leben dem Geist aufgegeben werden,

zu lösen hofft, für das perfönliche Leben eines Mannes eine andere Bedeutung hat, als etwa die Erforschung der Plautinischen Vers= maaße oder die Erfindung neuer Methyle und Phenyle. Es mag die Beschäftigung auch mit solchen Dingen, namentlich wenn sie sportsmäßig ausgebildet und von vielen gleichzeitig betrieben wird, ein ähnliches unmittelbares Interesse gewinnen, wie irgend ein anderer Sport, 3. B. Schachspiel oder Radfahren; aber schwerlich fann doch Jemand geneigt sein, in solcher Arbeit, wenn er sie auch lebensläng= lich treibt, die eigentliche Aufgabe seines Lebens zu sehen. Steht dagegen Welt= und Lebensweisheit durch die Beschäftigung mit der Philosophie in Aussicht, wen ginge dann die Sache nicht an und für wen wäre sie zu klein? "Weder ein Jüngling zögere", so beginnt jener oben erwähnte Brief des Epikur, "noch ein Greis werde müde zu philosophiren; denn an der Seele zu gesunden, dazu ist es für niemanden weder zu früh noch zu spät. Wer da sagen wollte, ihn sei es moch nicht oder nicht mehr Zeit zu philosophiren, gliche Einem, der sagte, daß es für ihn noch nicht oder nicht mehr Beit sei zur Glückseligkeit."

Nicht minder hängt auch der Glaube an die unwidersteh= liche Wirksamkeit der Einsicht, welche sich in der sokratischen Behauptung ausdrückt, daß mit der Einsicht in das, was gut und schlecht sei, auch das entsprechende Handeln gegeben sei, denn es sei body undenkbar, daß jemand thue, was er selbst für schlecht ausehe, (eine Behauptung, die in irgend einer Form bei allen Philosophen wiederkehrt) mit der Stellung der Philosophie im griechischen Geistesleben in erkennbarer Weise zusammen. Uns ist es ganz ge= läufig, daß Einer weiß, was er thun soll, aber es nicht thut. hören und wissen von klein auf, daß man den Feinden nicht Boses mit Bösem vergelten soll, sondern mit Gutem; aber wer thut so? — Aber, so würde Sokrates hierauf etwa gefragt haben, was nennt ihr benn "wissen"? Heißt wissen bei ench etwa vorgesagte Wörter nachsagen können? Wir bezeichnen damit eine lebendige Überzeugtheit des Verstandes. — Den Griechen war jenes "Wissen" überhaupt fremd: sie hatten keinen Schulunterricht, in dem das Gedächtnis mit fremder "Erkenntnis" vollgestopft wird, im besonderen keinen Unterricht in Moral und Religion. Und sofern dennoch, etwa im Homer, mo-

ralische Maximen und Urteile ihrer Jugend eingeprägt wurden, ge= hörten sie einer sittlichen Anschauung an, die dem natürlichen Menschen burchaus und unmittelbar einleuchtet. Der Unterschied zwischen ge= lernter Bekenntnismoral und wirklich empfundener Moral war bei ihnen überhaupt kann vorhanden. — Wenn aber ein Philosoph durch Nachdenken über die menschlichen Dinge über die gewöhnliche An= schanung zu neuen Ansichten hinaus geführt wurde, wenn Sokrates etwa fand, daß Ungerechtes leiden weniger schlimm sei, als Ungerechtes thun, so war das nicht eine leere Worthülse, gemacht um Schulkinder darüber zu verhören, sondern eine ganz persönliche Über= zeugung, die nun allerdings nicht verfehlte, auch dem Handelnden gegenwärtig zu sein und als Bestimmungsgrund in seinen Entschlüssen sid) wirksam zu erweisen. Und wenn Epiktet seinen Schülern dar= legt, daß der Weise unabhängig vom Schicksal sei, denn alles, was ihn wirklich angehe, sei in seiner Macht, was aber nicht in seiner Macht sei, gehe ihn auch nicht an, so war auch das nicht ein Sat, der zur Wiedergabe bei einer Confirmation oder einem Abiturienten= examen vorgesagt und abgefragt wurde, sondern ein Ausdruck für wirklich Erlebtes, das eben darum auch fähig war, lebendige Über= zengung zu bewirken, welche Überzengung sich dann selbst wieder wirksam erwies bei den Schülern. Es scheint mir daher nicht un= glaublich, daß der Satz: niemand thut wider besseres Wissen das Schlechte, unter den Griechen und besonders unter den griechischen Philosophen in viel erheblicherem Umfang Wahrheit enthielt, als er uns zunächst zu enthalten scheint. Schul= und Wortwissen thut es freilich nicht, aber ein wahres Wissen, das eine wirkliche persönliche Überzeugung darstellt, das wird sich allerdings auch im Leben nicht unbezeugt laffen.

War so wissenschaftliche Forschung oder Philosophie an sich eine Sache, die im persönlichen Leben der griechischen Philosophen notzwendig eine Stellung haben mußte, die sie gegenwärtig nicht notzwendig hat, nämlich die Stellung eines Selbstzwecks, so kam noch ein anderer, äußerer Umstand der absoluten Wertschäumg des theozretischen Lebens entgegen. Das praktische Leben war für einen Griechen gleichbedeutend mit dem politischen Leben. Die Erwerbsthätigkeit stand in geringem Ansehen, sie galt für gemein, selbst die

fünstlerische Thätigkeit macht hiervon keine Ausnahme\*). Von phi= lauthropischer, karitativer Thätigkeit, wie sie im driftlichen Ordens= wesen die Stellung eines Lebensbernfs erlangt hat, war überhanpt keine Rede. So blieb nur die Thätigkeit des Staatsmannes, des rednerischen und kriegerischen Führers, als praktischer Lebensberuf. Run hatte seit dem fünften Jahrhundert das öffentliche Leben in den fleinen griechischen Stadtstaaten eine Gestalt angenommen, daß einem ehrlichen Mann die Lust vergehen kounte, mit demselben sich zu be= fassen. Volksversammlung und Gericht waren zu Kampfplätzen ge= worden, auf denen die Parteiführer und Reduer mit wildester Er= bitterung darum ftritten, die "Minke der Gesetzgebung", d. h. des Volksbeschlusses in die Hand zu bekommen, um die Gegner zu tödten, zu verbaunen, ihr Vermögen einzuziehen. In der Verurteilung des Sokrates zum Tode tritt die granenhafte Unsicherheit aller Dinge in den griechischen Städten grell zu Tage: es ist, als ob eine Bande von halbwüchsigen Anaben sich des Schwertes der Obrigkeit bemäch= tigt hätte und mit ihm ihr Spiel triebe. Was übrigens ganz und gar dem Eindruck entspricht, den man von dem griechischen Staats= leben aus dem Geschichtswerk des Thuchdides erhält: ein zielloses, widerwärtiges Ringen und Zerren der Städte unter einander, der

<sup>\*)</sup> Dies tritt in einem für die griechische Anschauung überhaupt sehr charalteristischen Schriftchen Lucians, dem Traum, mit merkwürdiger Deutlichkeit hervor. Die Wiffenschaft und die Annst treten im Traum zu dem Anaben Lucian und wollen ihn jede bereden, zu ihr fich zu wenden. Unf Die Rede der Bilbhanerkunft, die an den Knaben ein Recht zu haben behauptet, weil seine Vorfahren ihr angehört hatten, erwidert die Wiffenschaft: "Die Borteile, die du zu erwarten hattest, wenn du ein Steinmet würdest, haft du von dieser hier vernommen: am Ende würdest du boch nichts mehr sein, als ein Sandarbeiter, ber die gange Soffnung feines Fortkommens auf feine Sande gründet, ohne Ausehen, wenig beffer als ein Tagelöhner bezahlt, niedrig und beschränkt in deiner Denkungsart, unbedentend im Staat, gleich unvermögend dich beinen Freunden nütlich und beinen Feinden furchtbar zu machen. — Gefett auch, du würdest ein Phidias oder Polyklet und hättest eine Menge bewundernswürdiger Werke geschaffen, so wird zwar jeder, der sie sieht, deine Kunft erheben, aber gewiß keiner von allen, so lange er bei Berstand ist, beinesgleichen zu sein wunschen. Denn so groß du auch in beinem Fach wärest, immer wirst bn boch für einen armseligen Sandwerker gelten, der sein Brod mit seiner hande Arbeit verdienen muß." Diese Rede giebt Lucians eigene Ansicht der Dinge, offenbar die Ansicht des ganzen gebildeten Griechenlands.

Parteien in jeder Stadt, mit einer Niedertracht und Tücke, einer Gransamkeit und Rachsucht gegen Überwundene, die mit dem tiefsten Abschen erfüllen müßte, wenn nicht dies Gefühl durch das tiefste Mitseid mit dem andererseits so schön begabten Volk zurückgedrängt würde. — Es ist verständlich, daß Männer, die vor dem Gebrauch der Mittel zurückschenten, mit denen in der Volksversammlung gestritten und gesiegt wurde, überhanpt zur Enthaltung von der Politik sich entschlossen: dem Beispiel des Plato, der sich, wie vor einem wirdelnden Umvetter hinter eine Maner tretend, aus dem öffentlichen Leben zurückzog, folgten seitdem die meisten Philosophen. Reservionen über das Thema, daß der Philosoph sich nicht in die öffentlichen Ansgelegenheiten mischen kömne (ròv sogòv μη πολιτεύεσθαι) sind bei den späteren Philosophen gewöhnlich. So blieb ihnen überhaupt nur ein objektiver Lebensinhalt: eben die Philosophie.

## Bweites Kapitel.

## Die Lebensanschauung des Christentums.

1. Die Bekehrung der alten Welt zum Christentum ist die größte und tiesste Nevolution, welche die europäische Menschheit erstebt hat. Es ist die vollständige Umkehrung der gesammten Lebensausschaumug; die Wertschähung der Dinge schlägt in allen Stücken ins Gegenteil um.

Wenn die Griechen in die vollkommene Ansbildung der Naturaulage das höchste Gut sesten und Selbsterhaltung und Selbstentsfaltung des natürlichen Menschen als die Summe aller Pflicht ansahen, so sest das Christentum mit dem deutlichsten Bewußtsein das Gegenteil als Lebensziel: die Ertödtung des natürlichen Menschen und das Auferstehen eines neuen, übernatürlichen Menschen. Sine neue Geburt von oben, so legt Jesus dem Nikodenus dar, ist der einzige Weg zum Neich Gottes: die Sinnesänderung (perävoia), welche er mit dem Tänser sordert (Matth. 4, 17), ist in Wahrheit eine Neuschöpfung. Als Fleisch (odos) und Geist (nverqua) werden der

alte und der neue Mensch einander entgegengesetzt (Joh. 3, 6). Der Apostel Paulus hat diesen Gegensatz begrifflich ausgeprägt: es giebt ein doppeltes Leben, das Leben nach dem Fleisch und das Leben nach dem Geist, jenes das Leben des natürlichen Menschen, dieses gewirkt durch die Gnade, jenes auf das Vergängliche gerichtet und zum Tode führend, dieses auf das Ewige gerichtet und zum ewigen Leben führend: "wer auf sein Fleisch säet, der wird von dem Fleisch das Verderben erndten; wer aber auf den Geist säet, der wird von dem Geist das ewige Leben erndten" (Gal. 6, 8). Das neue Leben aber ist der Tod des alten, durch den Geist werden die Thaten des Leibes getödtet (Köm. 8, 13).

Dieser Charakter der neuen Religion drückt sich aus in ihren heiligen Handlungen. Der Eingang in das Chriftentum geht durch die Taufe; sie wird von Paulus als ein Gleichnis (δμοίωμα, Röm. 6, 5) des Todes Jesu bezeichnet; ein sehr verständliches Symbol, so lange das Christentum mit der Welt in Krieg lebte, es erinnerte in sehr ernsthafter Weise an die Bluttaufe, welche die Wassertaufe zur Folge haben konnte. Nicht minder ift dem anderen Sakrament die Beziehung auf den Tod wesentlich: durch das Essen des Leibes und das Trinken des Blutes Jesu begehen die Gläubigen das Gedächtnis seines Opfertodes, sie selbst eine zum blutigen Opfer geweihte Gemeinde. Bemerkenswert ift auch, daß die nenen Kirchen in der Regel zugleich Grabstätten waren, daß im Altar selbst die Gebeine von Märtyrern bestattet wurden. Der natürliche Mensch schaudert zurück vor der Berührung mit dem Tode; fie vernnreinigt nach griechischer Auffassung auch in religiösem Sinn: dem Christentum ist der Tod vertraut, er ist der Eingang in das Leben.

2. Bon dieser Anschaumg wird nun das ganze Denken und Leben durchdrungen. Was der alte oder der natürliche Mensch besgehrt und schätzt, das erscheint dem neuen Menschen als wertlos oder gefährlich. Ich will im Folgenden den Gegensatz zwischen der natürslichen Lebensauschaumg, wie sie uns im Griechentum in reiner Ausphildung entgegentrat, und der supranaturalistischen Lebensauschaumg des alten Christentums in einigen Hauptpunkten der sittlichen Wertschäumg darlegen. Es ist meine Absicht, zunächst so scharf als mögslich den Gegensatz hervortreten zu lassen; in der Wirklichkeit hat es

natürlich an Vermittelungen und Annäherungen sowohl im Leben als im Urteil zu keiner Zeit gesehlt. Sie sinden sich auch schon in den Schriften des neuen Testaments, in den Evangelien sowohl als den Briesen, in heiden= wie in juden=christlichen; welcher Gegensatübrigens, wie mir scheinen will, in unseren historisch=kritischen Unterssuchungen weit über seine wirkliche Bedeutung getrieben wird.

Die Ausbildung und Bethätigung der intellektuellen Anlage erschien den Griechen als eine überaus wichtige, den Philosophen als die schlechthin wichtige Angelegenheit des menschlichen Lebens. Das ursprüngliche Christentum steht der Vernunft und dem natürlichen Erkennen mit Geringschätzung und Mißtrauen gegenüber. Die Armen am Geift werden von Jesu selig gepriesen; arme und ungelehrte Leute sind es, die ihm als Jünger folgen; den Ummündigen wird offenbart, was den Weisen und Klugen verborgen bleibt. Ja die natürliche Vermunft und Weisheit ift geradezu ein Hemmuis für das Reich Gottes: ihr ist das Wort vom Krenz eine Thorheit. "Wo ist der Weise", fragt Paulus die Gemeinde zu Korinth (1. Kor. 1, 20), "wo ist der Schrift= gelehrte, wo ift, der an der wissenschaftlichen Forschung dieser Zeit Teil hat? hat nicht Gott die Weisheit dieser Welt thöricht gemacht? Denn da in der Weisheit Gottes (oder: in ihrer Gottesgelahrtheit?) die Welt Gott nicht erkannte durch ihre Weisheit (oder: eben wegen ihrer Gelahrtheit?), so hat es Gott gefallen durch die Thorheit der Prediat felig zu machen, die daran glauben."

Die Kirche hat diesen Standpunkt nicht durchaus sestgehalten und konnte ihn als Kirche nicht sesthalten. In dem Maaße, als sie zu einer das ganze Leben der Bölker beherrschenden Macht wurde, mußte sie suchen, das wichtigste Mittel der Weltherrschaft, das Wissen, in ihren Dienst zu bringen. Aber das Urchristentum hat zur welt-lichen, wissenschaftlichen Erkenntnis eigentlich gar kein positives Ver-hältnis. "Die Knechtsgestalt, die geistige, wich im 3. Jahrhundert, als geistreiche Kirchenlehrer auftraten, auch schon reiche Bischöse; doch in seiner armen Gestalt hat das Christentum die Welt überwunden" (Hase, Kirchengesch. I, 258). Und eine Nachwirkung jenes ursprüng-lichen Verhältnisses ist doch durch die ganze Geschichte des christlich-kirch-lichen Lebens zu spüren: ich denke nicht blos an das Mißtrauen gegen die wissenschaftliche Forschung und die Forderung des Gehorsams, der

auch mit dem Intellekt zu leisten sei, eine Forderung, welche freilich oft aus sehr weltlichen Motiven entsprang, sondern vor allem an jene Einfalt des Herzens, welche zu jeder Zeit im Stande war, zwischen allen wahrhaft Christusgläubigen die Unterschiede der Bildung und der Erkenntnis, die zwischen weltlich gesinnten Menschen den Aus=tausch des innern Lebens im persönlichen Verkehr aufheben, völlig unerheblich zu machen. Und tief religiösen Menschen ist eine Ab=neigung gegen das aufblähende Wissen, gegen den Geist der Kritik und der Verneinung, der aus übermut stammt und übermut zeugt, gegen hochmütige Systemsucht und Schulsektirerei überall eigen ge=wesen.

So sind die Tugenden des Intellekts, Freiheit und Kühnheit des Denkens und die Kraft des Zweifelns, die eigentliche Lebenskraft der wissenschaftlichen Forschung, in den Angen des ursprünglichen Christentums wertlos und gefährlich. Glaube und Gehorsam ziemt dem Christen.

3. Wie die Tugenden des Intellekts, so find auch die ethischen Tugenden der Griechen, die nichts anderes als durch den Intellekt erzogene und disciplinirte Naturtriebe sind, nach der Auffassung des alten Chriftentums wertlos und gefährlich, um so gefährlicher als fie eben so wie jene einen guten Schein haben: fie sind, wie es ein= mal scharf ausgesprochen wird, glänzende Laster. "Wie löblich es scheinen mag, daß die Seele über den Leib und die Bermunft über die lasterhaften Triebe regiere, so kann doch die Seele und Vernunft felbst, wenn sie nicht Gott dient, wie Gott selber es vorgeschrieben, auf keine Weise richtig regieren; denn was für ein Herr des Leibes und der Laster kann ein Geist sein, der, des wahren Gottes unkundig und seiner Regierung nicht unterthan, den mit allen Lastern besleckten Dämonen zur Verderbung proftituirt ist? Und die Tugenden selbst, da sie nicht zu Gott Beziehung haben, sind in Wahrheit mehr Laster als Tugenden; denn wenngleich sie von Manchen dann für wahrhaft fittlich gehalten werden, wenn sie als Selbstzweck und nicht um eines Undern willen erftrebt werden, so sind sie doch dann voll Aufgeblasen= heit und Hochmut (inflatae ac superbae) und darum nicht für Tugenden, sondern für Laster anzusehen" (Augustin de civ. Dei 19, 25). Sicherlich, der natürliche Mensch wird, wie durch die Bewunderung der Vernunft und ihrer Weisheit vom Clauben, so durch die Bewunderung der natürlichen Tugenden und ihres Clauzes von Selbsterkenntnis und Wiedergeburt fern gehalten.

4. In der Schätzung des natürlichen Menschen ift Tapferkeit die erste Tugend, sie ist, wie griechischer und römischer Sprachge= brauch sagen, die Tugend oder Tüchtigkeit schlechthin und ihr Mangel ift gleichbedeutend mit Nichtswürdigkeit schlechthin. Tapferkeit beruht auf dem Trieb der Selbsterhaltung: sie sichert die Durchsetzung des Ich und seiner Ansprüche durch Befriegung derer, die sich ihm ent= gegenstellen; das ist wenigstens ihre nächste und ursprünglichste Bedeutung. Der Chrift, der Wiedergeborene, wenn er dem Gebot des Herrn folgt, "widerstehet nicht dem Bösen," er treibt es nicht zurück, sondern er duldet es: Geduld oder Aushalten (vnouvy) ift seine Tapferkeit. Der Christ nimmt das Schwert nicht in die Hand. Das Schwert ist das Mittel, seinen Anteil von dieser Welt zu er= langen; der Chrift hat und will keinen Teil an dieser Welt, sein Erbe ist in der zukünftigen Welt, es kann durch das Schwert nicht gewonnen und nicht genommen werden. Das Bewußtsein, daß das Schwert nicht in der Hand eines Chriften sein könne, ist in der alten Rirche überall lebendig; wenn auch bald Transaktionen mit den Bedürfnissen und Notwendigkeiten des Lebens stattfanden, so dürften sie doch nicht leicht ohne einige Gewissensunruhe geblieben sein. Christ= liche Soldaten erschienen den ersten Jahrhunderten ohne Zweifel als eine wunderliche Anomalie. Tertullian giebt doch wohl einer ursprüng= lich allgemeinen Empfindung Ausdruck, wenn er, freilich nur die Sache verschärfend und als Gebot fassend, sagt: "Es geht nicht zusammen, Gott und einem Menschen den Treneid leisten, unter der Fahne Christi und der Fahne des Teufels, im Lager des Lichts und im Lager der Finsternis dienen; es kann nicht eine Seele zwei Herren gehören, Gott und dem Kaiser. Indem der Herr dem Betrus das Schwert aus der Hand nahm, hat er alle entwaffnet" (De idololatria c. 19). Absolut widersinnig erschien es jedenfalls, daß ein Klerifer das Schwert trage. Bei allen Sekten, die das altchristliche Leben in sich erneuerten, tritt die Schen vor dem Blutvergießen sogleich in ihrer ursprünglichen Stärke wieder hervor. Auch gegen die Todes= strafe machte sich dasselbe Gefühl geltend.

Wie weit die moderne Welt von altchristlicher Empfindung sich entfernt hat, das zeigt sich vielleicht an keinem Punkt deutlicher als darin, daß die Schen vor dem Schwert und Blutvergießen völlig verschwunden, selbst aus der Kirche verschwunden ist. Die großen Kriegshelden sind die Nationalheiligen der modernen Völker, die Erinnerungstage siegreicher Schlachten werden als öffentliche Festtage gefeiert, die Straßen und Plätze unserer Städte benennen wir nach den Orten großen Blutvergießens. In der Schule lernt unsere Jugend die Kriegsgeschichte als das Hauptstück der Menschheitsgeschichte, die Siege unseres Volkes über die Nachbarvölker als seine wichtigsten und größten Thaten ansehen; in der Kirche wird allsountäglich für das königliche Kriegsheer zu Wasser und zu Lande gebetet. alledem nimmt unfer Christentum keinen Anstoß, ein sicheres Zeichen, daß es ein anderes ist, als jenes ursprüngliche Christentum, dessen Jünger ihre Tapferkeit nur durch Geduld im Ertragen und Heldenmut im Märthrertum bewiesen.

5. Verwandt mit der Tugend der Tapferkeit ist die Tugend der Gerechtigkeit, sofern man darunter den kräftigen Nechtssim verssteht, welcher überall sür die Durchsührung des Nechts, des fremden sowohl als des eigenen, eintritt. Nicht Unrecht thun ist die eine Seite der Gerechtigkeit; die zugehörige andere ist: nicht leiden, daß Unrecht geschehe, weder einem selber noch Anderen. So verstanden Griechen und Kömer die Pflicht der Gerechtigkeit und so ist sie neuersdings von Ihering in seinem "Kampf ums Necht" dargestellt worden. Der Proces oder der Nechtskampf ist die civile Form der Selbstershaltung und Selbstbehauptung, neben der militärischen durch das Schwert.

Das alte Christentum erkennt auch die Gerechtigkeit in diesem Sinn nicht als eine Tugend an; es kennt nur die Pflicht, nicht Unsrecht zu thun, aber nicht die Pflicht, Unrecht nicht zu leiden. Es sagt nicht: wenn jemand dich kränkt und dein Necht mit Füßen tritt, sollst oder darsst du ihm auf dem Wege Nechtens widerstehen, sondern ausdrücklich wird das Gebot Moses: Auge um Auge, Zahn um Zahn, abrogirt und durch ein neues ersetzt: "Sch aber sage Euch, daß ihr nicht widerstehen sollt dem Bösen  $(\tau \phi \pi \sigma \nu \eta \varrho \phi)$ , sondern so dir jemand einen Streich giebt auf deinen rechten Backen, dem biete den andern

auch dar, und so jemand mit dir vor Gericht will, um deinen Rock zu kriegen, laß ihm auch den Mantel, und so jemand dich zwingt eine Meile zu gehen, geh mit ihm zwei" (Matth. 5, 38-41). Und furz vorher (25): "sei willfahrend dem, mit dem du einen Rechts= handel haft  $(\tau \tilde{\varphi} \ \tilde{\alpha} \nu \tau \iota \delta i \varkappa \varphi)$ , schnell, so lange du noch mit ihm unter= wegs bist". Also ausdrücklich wird nicht blos Zorn und Haß und private Rache, sondern auch der Nechtsftreit unterfagt. So versteht auch Paulus das Gebot: er verweift den Korinthern streng, daß sie vor den heidnischen Richtern, vor den Ungerechten, die soust in der Gemeinde für nichts geachtet werden, Rechtshändel führen; ist nicht Einer unter euch, der zwischen Brüdern Schiedsrichter sein könne? Und dann fährt er fort: "Überhaupt aber ist es auch schon eine Niederlage, daß ihr Rechtshändel mit einander habt. Warum lasset ihr euch nicht lieber Unrecht geschehen? Warum lasset ihr euch nicht lieber die Sache wegnehmen?" (1. Kor. 6, 7). Ohne Zweifel wurde in der alten Christenheit auch dieses Gebot, wenn auch nicht stets gehalten, so boch als verpflichtend empfunden; der Schen vor dem Gebrauch des Schwerts entsprach die Schen vor dem Gebrauch des Rechtsftreites zum Schutz des eigenen Rechts\*).

Auch an diesem Punkt ist die Abweichung des gegenwärtigen Christentums von dem alten sichtbar genug; wir halten es für die sittlich unbedenklichste Sache von der Welt, um unser gutes Recht Processe zu führen oder den, der uns an Leib und Leben, an Chre und Gut geschädigt, dem Richter zur Bestrafung zu übergeben. Ich urteile nicht darüber, ob es gut ist oder nicht, daß wir dies thun, aber daß wir damit etwas thun, was dem alten Christentum zuwider ist, das ist nicht zweiselhaft.

6. Danit ist das Verhältnis des Christen zum Staat gegeben. Dem Griechen erschien die Teilnahme an der Regierung der Stadt

<sup>\*)</sup> Einen Ansatz zu einer positiveren Behandlung dieser Seite des Lebens giebt übrigens doch schon eine Stelle des Evangeliums (Matth. 18, 15—17): "Sündiget dein Bruder an dir, so gehe hin und strase ihn zwischen dir und ihm alleine; höret er dich, so hast du deinen Bruder gewonnen; höret er dich nicht, so nimm noch einen oder zween zu dir, auf daß alle Sache bestehe in zweier oder dreier Zeugen Munde. Höret er die nicht, so sage es der Gemeinde. Höret er die Gemeinde nicht, so halte ihn als einen Heiden und Zöllner". Wobei denn übrigens von Proces und Recht doch nicht die Rede ist.

als die höchste und wichtigste Bethätigung des Mannes. Der Chrift, der die beiden politischen Grundtugenden, Tapferkeit und Gerechtigkeit nicht achtet, steht dem Staat als einem ihm und seinem innern Lebensprincip Fremdartigen gegenüber: im Staat wird mit den Mitteln dieser Welt um die Dinge dieser Welt geworben und geftritten, Krieg und Gericht find seine beiden Grundfunktionen. Das gegebene Verhalten des Chriften gegen dieses ganze Wesen ist Ent= haltung. Er gehört ihm an, wie er der Welt überhanpt angehört, als ein Fremdling und Pilgrim, innerlich ihm noch viel fremder, als der Angehörige eines andern Staates. — Als Passiburger ift übri= gens sein Verhalten umfterhaft: er ift gehorsam in allen Dingen, die nicht wider seinen himmlischen Beruf gehen; er zahlt willig Steuern; er hält alle Gesetze, welche das Unrechtthun verbieten, nicht blos um der Strafe, sondern um des Gewissens willen, und sofern die Obrig= keit im Dienst der Gerechtigkeit steht, wird sie als Werkzeug Gottes auerkannt. Wenn jedoch von ihm Leistungen gefordert werden, die mit dem Gewissen streiten, dann kann er freilich nicht gehorchen; er opfert nicht den Göttern noch dem Kaiser, er schwört nicht bei ihrem Namen, er läßt sich durch kein Verbot abhalten von der Predigt des Reiches und vom Dienste Gottes und des Nächsten. Aber auch hier bewährt er insofern Gehorsam, als er ohne Widerspruch und Murren die Strafe auf sich nimmt, die ihm verordnet wird; er schreitet unter keinen Umständen zum aktiven Widerstand. — So waren die Christen zugleich unterthänig der Obrigkeit und doch keines Menschen Knechte. Db ein Chrift Beamter des Staates sein könne? In den ersten Zeiten war wenig Veranlassung die Sache zu erwägen: es waren nicht die Gewaltigen und Edlen nach dem Fleisch, die zuerst zur Gemeinde Chrifti kamen, sondern das Unedele und Verachtete vor der Welt; ohne Zweifel wäre es als ein sehr seltsamer Widerspruch empfunden worden, zugleich im Dienst des Gekrenzigten und im Dienst des Herrn dieser Welt zu stehen. In Tertullian reagirt diese ursprüngliche Empfindung gegen die beginnende Annäherung der Kirche an die Welt mit großer Stärke. Indem der Herr, so führt er aus (De idol. c. 18), die Macht und Herrlichkeit dieser Welt verschmähte, verwarf und verdammite er sie und zählte sie den Dingen bei, mit denen der Teufel Staat macht. "Wären sie sein, hätte er

sie nicht verdammt; was aber nicht Gottes ist, kann niemandes andern als des Tenfels sein. Aber and dies kann dich erinnern, daß alle Gewalten und Würden dieser Welt nicht nur Gott fremd, sondern feindlich sind, daß sie gegen Gottes Anechte den Tod dekre= tiren, die Strafen dagegen, die für Verbrecher bestimmt sind, ver= gessen." Noch im J. 305 gebot die Synode zu Elvira: wer das Amt des Dimmvir bekleidet, umß sich während seiner Amtsdauer von der Kirche fernhalten\*). Erft seit der Bekehrung Constantins der Verstaatlichung des Christentums trat ein vollständiger Um= schwung ein: nunnehr wurden einerseits die Staatsbeamten zu Trägern und Erhaltern des "Chriftentums", und andererseits die Clerifer zu einer Art Staatsbeamten. Und in der Gegenwart möchten Manche geneigt sein, das Wort Pauli umkehrend, zu meinen, daß das Christentum, oder wie man dann vielleicht lieber sagt, die Re= ligion in erster Linie eine Angelegenheit der Weisen und Gewaltigen, der Gebildeten und der Wohlgeborenen sei, und daß sie aussterben würde, wenn nicht die Fürsten und Herren und ihre Beamten sich ihrer annähmen.

7. Die vierte Cardinaltugend neben Weisheit, Tapferfeit und Gerechtigkeit, ist nach griechischer Anschaumng die Sophrosyne ober Gesundsinnigkeit. Sie ist das Verhalten desjenigen, der mit gesundem Sinne maaßvoll und schön zu genießen versteht, und, wenn es not thut, auch zu eutbehren. Die griechische Erziehung läßt sich die Anbildung dieser Tugend angelegen sein: durch die gymnastischen und umsischen Künste, die beiden Seiten der Erziehungsthätigkeit, ist sie bestrebt dem Leibe und der Seele des Knaben die Kraft der Selbstbeherrschung und die Fähigkeit, schön zu genießen, einzubilden. Die gymnastischen und umsischen Wettkämpfe sind die Höhepunkte nationaler Festfrende; an ihr teil zu haben, als Mitbewerber um den Kranz und als Zuschauer, ist Bildung (naldevois).

Das Verhältnis des alten Christentums zum Genießen ist ein völlig anderes und darum kann es auch diese Tugend nicht anserkennen, oder doch unr, wie bei der Gerechtigkeit, die negative Seite:

<sup>\*)</sup> Uhlhorn, die driftliche Liebestätigseit in der alten Kirche S. 356 S. auch Gaß, Geschichte der driftlichen Ethik (1881) I. 92 ff.

die Fähigkeit, der Lockung des Genusses zu widerstehen. Der Christ flieht die irdisch-finnliche Lust in jeder Gestalt; ist sie auch an sich nicht verwerflich, so wird sie doch allzu leicht der Seele gefährlich, indem sie dieselbe an das Irdische und Vergängliche kettet und den freien Aufschwung des Geistes zum Ewigen hemmt. In furchtbar ernsthaften Imperativen gebietet Jesus, jedes Glied, das Argernis giebt, auszureißen und von sich zu thun: es sei besser, einäugig und lahm und verstümmelt zum Leben einzugehen, als mit ganzem Leibe in die Hölle, in das ewige Feuer, geworfen zu werden. "Habt nicht lieb die Welt, noch was in der Welt ist. So jemand die Welt lieb hat, in dem ist nicht die Liebe des Vaters. Denn Alles, was in der Welt ist, des Fleisches Lust (¿midvuía) und der Augen Lust und hoffärtiges Leben, ist nicht vom Bater, sondern von der Welt." So ermahnt in seinem ersten Brief der Apostel Johannes die Christen, abschneidend nicht blos die grobe Sinnesluft, sondern auch die ästhetische (die Lust der Augen) und alles was dieses Leben herrlich und groß macht in den Angen der Kinder dieser Welt (αλαζονεία τοῦ βίου). In demfelben Sinne fordert der erste Brief Petri (2, 11) die Brüder auf, als Fremdlinge und Pilgrime in dieser Welt sich der fleischlichen Lüste zu enthalten, welche wider die Seele zu Felde liegen. Und Paulus wird nicht müde zu mahnen, daß es denen, die Christi find, zieme ihr Fleisch zu kreuzigen. Nirgend dagegen findet sich die Aufforderung, Leib und Seele für den schonen Lebensgenuß em= pfänglich zu machen oder zur Teilnahme an dem heiteren Spiel leib= licher und geistiger Kräfte auszubilden. Die Erziehung eines Christen hat eine völlig andere Aufgabe, als die Erziehung eines Griechen hatte: sie hat das Verständnis zu öffnen einerseits für die Nichtigkeit und Vergänglichkeit dieses Lebens, andererseits für seinen ungeheuren Ernst, sofern das ewige Leben daran hängt, wie man es lebt. Musische und gymnastische Künste aber sind nicht geeignet, zum ewigen Leben geschickt zu machen; sie gehören zu jener Aussaat auf das Fleisch, von der das Verderben geerntet wird. Wie könnte ein Christ, der nach der unvergänglichen Krone sich streckt, zugleich nach den Vorzügen trachten, wodurch bei den heidnischen Spielen Kränze erworben werden? Wie könnte an den Fabeln der Dichter Geschmack finden, wer die Reden des Herrn und seiner Apostel hört? Wie

könnte nach "Bildung" streben, wer nach "Heiligkeit" ringt? Das ist alles so selbstverständlich, daß es gar nicht erst gesagt zu werden brancht; bei einem wirklichen Christen ist schon die Begierde nach solchen Dingen undenkbar.

Bei den Christen steht nicht die Bildung und die Eloquenz, sondern das Schweigen in hoher Schätzung. Schweigen ist das Erste, was Ambrosins in seinem Werk über die Pflichten des Klerus (De off. ministrorum I, 2) empfiehlt: "Es stehet geschrieben: beinen Worten wirst du verdammt werden. Was rennst du also durch Reden in die Gefahr der Verdammniß, da du durch Schweigen in Sicherheit bleiben kanust? Ich habe Viele durch Reden in Sünde fallen sehen, kann Einen durch Schweigen. Darum weise ist, wer schweigen kann." Und bald darauf (I, 23): "es mag anständige und liebenswürdige Scherze geben, zur kirchlichen Regel paffen fie nicht; was in der Schrift nicht vorkommt, wie könnten wir das in Gebrauch nehmen? Auch muß man Angst haben bei den Fabeln der Dichter, daß sie nicht die Strenge des ernsteren Vorhabens biegen. Wehe euch, die ihr lachet, denn ihr werdet weinen; so fagt der Herr, und wir follten nach Stoff uns umthun hier zu lachen, daß wir dort weinen? Id) meine, man ung nicht blos die ausgelassenen Scherze, sondern alle überhaupt meiden; nur eines ziemt uns: ein Mund voll Süßigkeit und Unade."

8. Hierdurch ist unn auch das Verhältnis des Christentums zu den irdischen Gütern bestimmt. Da der Reichtum in erster Linie dem sinnlichen Wohlleben, in zweiter dem schönen Genießen und der Bildung dient, so kann, wer diese Dinge nicht als Güter schätzt, auch zu den Mitteln, dadurch sie ermöglicht werden, kein positives Verhältnis haben: der Neichtum ist für den Christen wertlos, er hat genug, wenn er hat, was ansreicht, das tägliche Bedürsnis zu bestriedigen. Aber der Neichtum ist nicht blos wertlos, er ist gefährlich. An sich ist der Besitz desselben nicht sündlich, er ist eben etwas an sich völlig Gleichgültiges; aber er ist für seinen Besitzer eine ungesheure Gefahr, insofern er beständig zum Gebrauch reizt und dadurch die Seele gesangen ninnnt. Es giebt keinen Zug in den Evangelien, der so oft wiederkehrte, als die Warnung vor den Gefahren des Neichtums. Beinahe unmöglich erscheint es Sesu, daß ein Neicher

in das Reich Gottes komme, eher möge wohl ein Kameel durch ein Nadelöhr gehen. Der Neichtum macht satt und genußsüchtig, erpicht aufs Diesseitige und unbekümmert um das Jenseits, wie es der reiche Mann erfuhr, dem seine Ernte wohl geraten und der als= bald aufing zu überschlagen, wie er seine Schäße unterbringen und amlegen solle; der Reichtum macht satt und gleichgiltig gegen die Not des Nächsten, wie es der reiche Mann erfuhr, vor dessen Thür der arme Lazarus lag; der Reichtum entfremdet Gott, denn er duldet keinen andern Herrn neben sich: ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon. Darum untersagte er den Jüngern, als er sie anssendete zu predigen, Gold und Silber, Beutel und Tasche zu tragen; und es ist sicher nicht zufällig, daß Judas, der den Bentel führte, doch wohl weil er unter den Zwölfen am meisten ökonomisches Talent hatte, zum Verräter werden mußte. Daher die dringende Aufforderung an den guten Jüngling, des Reichtums sich zu entledigen: gehe hin und verkaufe alles, was du hast und gieb es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben.

Von den Anslegern pflegt hier gegen ein Mißverständnis mit Eifer protestirt zu werden: als ob die wirkliche Hingabe des Reich= tums dem Jüngling zugemutet wurde. Schon Clemens von Alexandrien in seiner Betrachtung über das Thema, welcher Reiche selig wird? zeigt: die Anfforderung, alles zu verkaufen und es den Armen zu geben, bedeute nicht, wie einige vorschnell annähmen, die Habe selbst wegznwerfen, sondern die falschen Meinungen, die Gier und Sucht darnach wegzuwerfen. Unzählige Male ist diese sinnreiche Entdeckung wieder gemacht worden. Nach genau derselben Interpretations= kunft könnte man auch sagen: wenn eine Mutter ihrem Kind, das ein scharfes Messer in die Hand genommen hat, zuruft: thu das Messer weg! so bedeute das nicht, daß es das Messer weglegen, sondern nur, daß es sich nicht damit schneiden solle, das Messer möge es wohl behalten. Db der Jüngling wohl betrübt hinweg= gegangen wäre, wenn Jesus selbst jene Auslegung seiner Rede gleich hinzugefügt hätte? Db er nicht alsbald gesagt hätte: so hab ich es and von Jugend auf gehalten?

Ich urteile auch hier nicht, ob es gut ist, daß Jesu Gebot nicht befolgt wird, ob es überhaupt deukbar wäre, daß es allgemein be-

folgt werbe, ich halte blos an dem wirklichen und unzweifelhaften Sinne desselben fest gegenüber den Deutungen, welche das Evangeslium zur Verträglichseit mit der Welt herabzustimmen versuchen. Man sagt, die Erfüllung dieses Gebotes würde unser ganzes Kultursleben zerstören. Es ist sehr wahrscheinlich, daß das der Fall sein würde. Aber was beweist das hier? Wo steht, daß es erhalten werden müsse? Tertullian erwidert auf die Einwendung, mit welcher die Ansforderung, dem heiduischen Eult dienende Handwerke oder Geschäfte nicht zu treiben, abgelehnt würde: man müsse doch leben! mit der Frage: mußt du leben? Was hast du für Gemeinschaft mit Gott, wenn du nach deinem eigenen Gesetze leben willst? Du wirst darben? Aber der Herr preist die Darbenden selig! Du wirst keinen Unterhalt haben? Aber der Herr sagt: deukt nicht an euren Untershalt; sehet die Lilien an.

9. Vergleichen wir noch das Verhältnis des Griechen und des Christen zur Ehre. Nach der griechischen Auschaumug ist Ehrliebe eine Tugend: der rechtschaffene Mann strebt darnach, in seinem Kreis der erste zu sein (πρωτεύειν) und dasür zu gelten. Die Steigerung der rechten Ehrliebe ist der hohe Sinn (μεγαλοψυχία). Der Hochssinlige hält sich großer Dinge wert, wie er es auch ist; so definirt Aristoteles und sührt mit vielen freien Zügen das Bild eines solchen Mannes aus (Nikom. Ethik IV, 7 st.).

Die Tugend des Christen ist die Demut. Als einst unter den Jüngern ein Streit um die vornehmsten Stellen im neuen Reich sich erhob, da verwies ihnen Jesus solches: in den weltlichen Reichen sei es so, daß die in der Umgebung der Fürsten Ansehen und Gewalt hätten: aber also soll es unter euch nicht sein, sondern welcher will groß werden unter euch, der soll euer Diener sein, und welcher unter euch will der Erste werden, der sei Aller Anecht (Marc. 10, 35 ss.). Das ist die Ordnung im Himmelreich, das genane Gegenstück zu der Ordnung in den irdischen Königreichen. — Und völlig selbstverständlich ist, daß der Christ der Ehre dieser Welt weder nachjagt noch teilhaftig wird. Vor der Welt gilt er nichts, Schmach und Hohn ist seine Ehre, wie es Jesus den Jüngern ankündigt. Und er preist sie selig darum: "selig seid ihr, wenn sie euch schmähen und versolgen und euch mit jeglichem Bösen verläumden, nur meinetwillen;

seid fröhlich und hochgemut, demt euer Lohn im Himmel ist groß: so haben sie ja auch die Propheten vor euch verfolgt" (Matth. 5, 11, 12). Und das Evangelium Lucas, das überall den Gegensatzgegen die Welt noch schärfer betont, fügt hinzu: "Wehe euch, wenn euch jedermann wohlredet; denn desgleichen thaten ihre Väter den falschen Propheten" (6,26).

So lange das Christentum seine ursprüngliche Stellung zur Welt behielt, blied Schnach vor der Welt ein Merkmal des Christen; und wo immer von der Kirche, die ihren Frieden mit der Welt gemacht hatte, Sekten sich loslösten, um nach der Weise des alten Christenstums zu leben, da trat alsbald wieder die Empfindung hervor, daß das Schmachleiden um Fesu Namens willen eine notwendige Beswährung des ächten Christentums sei. In seiner Lebensbeschreibung erzählt A. H. Francke, daß er als fleißiger und ehrbarer studiosus theologiae, dessen Intention gewesen, ein gar vornehmer und gelehrster Mann zu werden, "der Welt gar wohl gefallen habe. Ich liebte die Welt und die Welt liebte mich. Ich bin da gar frei von Verfolzung gewesen." Nach seiner Bekehrung aber sei es anders geworden, da habe er erst recht erkannt, was Welt sei und worin sie von den Kindern Gottes unterschieden, denn alsbald habe sie angefangen ihn zu verachten und zu hassen.

Dem Verhalten des Christen zur Ehre bei Andern entspricht die Umstimmung seines Selbstgefühls. Dem Griechen ist die Emspfindung der eigenen Kraft und Tüchtigkeit eine notwendige Begleitserscheinung der Sache selbst. Seine Moral warnt vor dem Hochmut (ößqus), der bei Göttern und Menschen verhaßt macht, aber nicht minder vor dem Gegenteil, dem Niedriggesinntsein (raneuroggovestv). Der Grieche ist stolz auf seine Tugend, er hat sie selbst erworden, sie ist die Frucht harter Arbeit. "Es giebt etwas, sagt Seneca (Epist. 53), worin der Weise Gott übertrisst; dieser dankt es seiner Natur, daß er nichts sürchtet, der Weise dankt es sich selbst." "Sch sterbe ohne Neue", sagt sterbend Inlianus der Abtrünnige, "wie ich ohne Schuld gelebt habe." — Dagegen ist das niedrig von sich selbst denken (raneuroggoodvy) der Aufang des Christentums. Mit Reue und Zerknirschung des Henzens beginnt die Bekehrung, und das Gefühl der eigenen Ohnmacht und Sündhaftigkeit gehört zur bleibenden

Grundstimmung des Christen; er betet täglich mit dem Zöllner: Gott sei mir Sünder gnädig. Eine merkwürdige Äußerung der Fürstin A. v. Galihin\*) zeigt, in etwas frankhafter Entwicklung, diese Stimmung und zugleich die seltsame Dialektik, welche im Wesen der christelichen Demut liegt: "Etwas Wichtiges ist mir von Hamanns Geist und Lehren in der Seele geblieben, nämlich daß das Streben nach einem gnten Gewissen ein sehr gefährlicher Sanerteig in mir wäre, und die Hamptsache des Glandens das Dulden meiner Nichtigkeit und das völlige Zutranen in Gottes Barmherzigkeit sein müßte. Ich sühlte es lebhaft, daß das Wohlgefallen an dem bittern Unwillen über meine eigene Unvollkommenheit und Schwäche der versteckteste und gefährlichste Schlupfwinkel meines Stolzes wäre."

Es ift also in Wahrheit so, alle griechischen Tugenden sind, im Licht des Christentums gesehen, glänzende Laster: sie haben alle im Selbsterhaltungstrieb des natürlichen Meuschen ihre Wurzel, im Wiffenstrieb, im Vergeltungstrieb, im Bildungstrieb, im Chrtrieb, sie stellen dar die Vollendung seiner Natur in vollkommener Kultur. Es ist in Wahrheit so, daß nicht weniger als der Tod des alten und die Geburt eines neuen Menschen erforderlich ist, wenn aus einem Griechen ein Chrift werden soll. Alles was im Griechentum galt, gilt nicht im Chriftentum, und umgekehrt, alles was hier gilt, galt dort nichts. Es ist in Wahrheit so, daß die Tugenden des Griechen ein Hindernis der Wiedergeburt sind: die Zöllner und Sünder, die, welche mit ihrer natürlichen Kraft und Tugend gescheitert find und auf ein zerschelltes Leben zurückblicken, die verlorenen Söhne und Töchter, sie stehen jener großen und radikalen Wandlung des inneren Lebens näher, als die Gerechten. Durch Sünde und Leiden geht der Weg zur Bekehrung.

10. An die Stelle all der natürlichen Tugenden des Griechenstums setzt das Christentum eine einzige neue: die Barmherzigkeit oder die brüderliche Liebe des Nächsten. Sie ist das neue Gebot, das Jesus den Jüngern giebt.

In der That, die Barmherzigkeit oder die Bruderliebe findet sich nicht in jenem Verzeichnis, worin Aristoteles so sorgfältig allen Eigen=

<sup>\*)</sup> Briefwechsel und Tagebücher der Fürstin A. v. Galipin. Neue Folge 1876, S. 359.

schaften nachgeht, welche bei den Griechen in Schätzung standen. Man könnte sagen, eine Art Gegenstück von ihr nimmt ihre Stelle ein, die Freigebigkeit oder Liberalität (έλευθεφιότης) und ihre Steigerung, das großartige Wesen oder die Noblesse (μεγαλοπρέπεια). Freigebig ist, nach des Aristoteles Ausführung (IV, 2 ff.), wer um des Schönen willen gern und nach seinen Verhältnissen reichlich giebt, großartig, wer großen Reichtum schön anwendet, z. B. zu Weihgeschenken für die Götter, oder zur stattlichen Aufführung einer Tragödie oder zu einem Fest für die Bürgerschaft. Es handelt sich hierbei also nicht eigentlich um den Empfänger des Geschenks, sondern um den Geber, nicht darum, einer Not abzuhelsen, sondern den Namen des Spenders zu verherrlichen. In der ganzen langen Erörterung des Aristoteles kommt auf keine Weise die Bedürftigkeit des Empfängers zur Sprache: Mitleid ist gar nicht als Motiv im Spiel. Zur höchsten Ausbildung gelangten Magnificenz und Muni= ficenz in Rom: von dem Ranbe aller Bölker beschenkten die Römi= schen Großen die Bevölkerung der Hauptstadt mit Theatern und Bädern, mit Geld und Brot.

Es ift augenscheinlich, daß dies das genane Gegenteil der dyristelichen Barmherzigkeit ist; diese hat zum Grundzug ihres Wesens die Selbstwerlengung, während die Liberalität eine Form der Selbstwerhaltung ist. Die Barmherzigkeit sieht auf die Not des Nächsten und giebt sich selbst dahin, ihm zu helsen, die Liberalität sieht darauf, daß es dem Geber wohl ansteht. Die Barmherzigkeit wird im Versborgenen geübt; der Liberalität ist die Öffentlichkeit wesentlich. Die Barmherzigkeit wird an dem Fremden geübt, der dich nach der Ordnung der Natur nichts augeht, die Liberalität dagegen an der Verswandtschaft, der Clientel, der Bürgerschaft.

So wenig die chriftliche Nächstenliebe ihre Wurzeln in dem Trieb hat, durch hülfreiche Bethätigung seine eigene Überlegenheit zu genießen, so wenig erwächst sie auch aus den natürlichen Trieben der Sympathie, welche, im Gattungsleben wurzelnd, den Menschen mit seinen Nächsten verbinden. Die Erzählung vom barmherzigen Samariter zeigt diese Seite. Sie ist die Antwort auf die Frage, wem denn die Nächstenliebe gelte? Daß Nächstenliebe des Gesetzes Erfüllung sei, darüber ist der Schriftgelehrte mit Sesu völlig einverstanden;

aber wer ist denn mein Nächster? Der natürliche Mensch autwortet: meine Familie, meine Kinder, meine Eltern, mein Weib, meine Ver= wandten, meine Hausgenossen und Nachbarn, meine Volks= und Glaubensgenoffen. Das wird auch die Ansicht des Schriftgelehrten gewesen sein. Jesus belehrt ihn: nicht diese, sondern der erste beste, dem du begegnest und der Not leidet. Denn dies ist doch offenbar der Sinn der in unserem Bericht etwas verschobenen Erzählung. Der Commentar liegt in den Versen, die im Evangelinm Matthaei (5,43) das neue Gebot an die Stelle des Mosaischen Gebots der Nächsten= liebe setzen: Moses hat geboten die Nächsten zu lieben und die Feinde zu haffen. Aber was wäre das Sonderliches? Thun das nicht auch die Zöllner? Wenn ihr euch nur zu euren Brüdern freundlich thut, was thut ihr daran mehr? Thun das nicht auch die Heiden? Ihr aber sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist. Wie er in seinem Wohlthun keinen Unterschied macht, so auch ihr nicht, es sei denn, daß ihr die Fremden den Freunden vorgehen laffet: "Wenn du ein Mittags= oder Abendmahl machest, so lade nicht deine Freunde, noch deine Brüder, noch deine Verwandten, noch reiche Nachbarn, denn die möchten dich wiederladen und so dir ver= golten werden: sondern rufe Bettler, Krüppel, Lahme, Blinde und du wirst selig sein" (Luc. 14, 12). Das Höchste aber ist: den Feinden selbst Entes thun; um des Enten willen Böses leiden und nicht zürnen, das ist Vollkommenheit. Savonarola faßt einmal die Summe des Christentums in die Worte: "Mein Sohn, gut sein, heißt Gutes thun und Böses leiden und darin nicht müde werden bis zum Ende".

11. Von hieraus ergiebt sich nun das Verhältnis des Christentums zur Familie. Die Familie ist der Ausgangspunkt aller natürzlichen Nächsteuliebe. Das Christentum, dem es überall nicht um die Entwickelung der Naturtriebe zu thun ist, kann auch die Bedeutung der Familie nicht, wie aus seiner Schähung der Menschenliebe zunächst erwartet werden möchte, absolut setzen. Die Gemeinschaft nach dem Fleisch steht ihm entschieden zurück gegen die Gemeinschaft nach dem Geist. Wie Sesus selbst von seiner Familie sich losgelöst und eine neue, nicht durch die Bande des Bluts, sondern des Geistes gestistete Familie um sich gesammelt hat, nicht ohne wenigstens zeitweilige

Entzweiung mit den Blutsverwandten, so fordert er dieselbe Zer= reikung der natürlichen Bande, wo es notthut, auch von denen, die "Wenn jemand zu mir kommt und haffet nicht ihm nachfolgen. seinen Vater und seine Mutter und sein Weib und seine Kinder und seine Brüder und seine Schwestern, noch aber auch seine eigene Seele, so kann er mein Jünger nicht sein" (Lucas 14,26, abgeschwächt bei Matth. 10, 34). Er weiß, daß seine Predigt als ein auflösendes und scheidendes Element in die natürlichen Verbindungen eindringen wird: Von nun an werden fünf in einem Hause uneins sein: drei wider zwei und zwei wider drei. Es wird sich loslösen der Vater vom Sohn und der Sohn vom Vater, die Mutter von der Tochter und die Tochter von der Mutter, die Schnur von der Schwieger und die Schwieger von der Schuur (Luc. 12, 51 ff.). Die natürlichen Bande verlieren ihre Bedeutung für diejenigen, die nicht mehr nach dem Fleisch leben.

Die Fähigkeit, sie ganz zu zerreißen ist von den Nachfolgern Christi zu allen Zeiten als ein Prüfftein der Vollkommenheit angesehen worden. Die Heiligen werden oft ausdrücklich darum gepriesen, daß die Bande des Blutes für sie ihre Kraft verloren haben. Bei Hartpole Lecky (Sittengeschichte Europas von Angustus bis auf Karl d. Gr., deutsch von Jolowicz, II, 99 ff.) findet man eine Reihe von Stellen aus der Heiligenlitteratur, in welchen an Beispielen die Verdienstlichkeit der vollständigen Gleichgültigkeit gegen die Blutsverwandten aus Licht gestellt wird. Eines der Beispiele mag hier mitgeteilt sein. In Cassian's Schrift de coenobiorum institutis (IV, 27) wird von einem Mutius erzählt, daß er sein Besitztum verließ und in Begleitung seines achtjährigen Knaben in ein Kloster kam, um Mönch zu werden. Die Mönche gingen zunächst daran, sein Herz zu disci= pliniren. "Er hatte bereits vergessen, daß er reich war, er mußte nun vergeffen lernen, daß er Vater war." Das Kind wurde in schmutzige Lumpen gekleidet und auf allerlei Weise übel behandelt. Der Vater sah, wie es Tag für Tag hinschwand; aber "so groß war die Liebe zu Christus und die Tugend des Gehorsams, daß das Vaterherz unbewegt blieb. Er dachte wenig an die Thränen seines Kindes, er war einzig um seine eigene Demut und Vollkommenheit bekünnnert." Endlich sagte ihm der Abt, er solle das Kind nehmen

und in den Fluß werfen. Er ging ohne Murren oder sichtbaren Schmerz dem Gebot zu gehorchen und erst im letzten Augenblick traten die Mönche hindernd dazwischen. — Die Geschichte mag, in Nachsahmung der Opferung Tsaaks, erfunden sein; die Anerkennung eines solchen Verhaltens, wie sie der Erzähler ausdrückt, ist nicht erfunden. Ohne Zweisel ist dies Verhalten nicht mehr im Sinne Sesu. Man nuß aber gestehen, daß es als die äußerste Folgerung aus gewissen Stellen der Evangelien gezogen werden kann. Auf die Frage des Petrus: wir haben alles verlassen und sind dir nachgesolgt, was wird uns dafür? antwortet Sesus nicht abwehrend, sondern mit der Versheißung, daß sie in der Herrlichseit dafür ihm die Nächsten sein werden; "und wer verläßt Häuser oder Brüder oder Schwestern oder Vater oder Mutter oder Weib oder Kinder oder Acker um meines Namens willen, der wird es hundertsältig nehmen und das ewige Leben ererben" (Matth. 19, 27 ff.).

Es ist natürlich, daß solche Denkweise zur Stiftung neuer Familienbande nicht ermuntert. Wie Jesus selbst für sich ehelos blieb, so deutet er einmal an, daß auch Andere um des Hinmelreichs willen auf die eheliche Gemeinschaft verzichten könnten (Matth. 19, 12).

Der Apostel Paulus, so hoch er von der wahren Che denkt, daß er von ihr das Bild des Verhältnisses Chrifti zur Gemeinde nimmt, giebt doch dem ehelosen Leben auf das Bestimmteste den Vorzug. Die Gemeinde zu Korinth hatte sich mit Fragen über die cheliche Gemeinschaft an ihn gewendet. Seine Antwort (1. Kor. 7) stellt mit Nachdruck den Sat an die Spitze: "Schön (xalo'v) ist es einem Mann, kein Weib zu berühren"; aber die Gabe der Enthalt= samteit sei nicht jedem gegeben; und darum sollen Gatten einander nicht meiden. "Doch den Ledigen und Verwittweten sage ich: schön ist es ihnen, wenn sie bleiben, wie ich bin." "Der Ledige sorget, was des Herrn ist, wie er dem Herrn gefalle; wer aber freiet, der sorget um die Dinge dieser Welt, wie er dem Weibe gefalle." Freilich sei das nicht ein Gebot; und wer die Enthaltsamkeit nicht habe, dem sei es besser ehelich werden. In der Offenbarung Johannis erscheint die Virginität als ein Vorzug, der auch im neuen Reich seine Aner= kennung findet (14, 4). Also die eheliche Gemeinschaft ist um der Schwachheit des Fleisches willen zuzulassen, nirgend aber wird sie

als eine zur vollkommenen Entwickelung des menschlichen Wesens notwendige Seite des Lebens angesehen.

12. Der Punkt, von welchem diese radikale Umwälzung im Leben des Chriften ausgeht, ist die Gewißheit, daß dieses irdische Leben nicht das wahre Leben ift. Die alten Griechen kannten kein anderes Leben als dieses zeitliche, alles Gute und Schöne und Große, von dem sie wußten, hat in ihm seinen Ort; das Leben der Todten, von dem ungewisse Fabeln handeln, ist ein Schattendasein. Und dieses Leben auf der Erde ist schön und reich und lebenswert dent, der es schön zu leben weiß; es bietet alles, wonach ein ge= sunder Sinn verlangt. — Den alten Chriften ist es die allergewisseste überzeugung und die allertiefste Empfindung, daß dieses zeitliche Leben mit all seiner Herrlichkeit vergänglich und nichtig und in ihm selber unwert ist. Wahres Leben und wahre Güter bietet die Erde nicht; erst die Welt, die da kommt (δ αλών μέλλων), wird sie ans Licht bringen. Diefer zukünftigen Welt, deren Anbruch mit der Wiederkunft des Herrn der Glaube der apostolischen Zeit vor der Thür sah, gehören die Chriften an; in der irdischen Welt sind sie Fremdlinge und Vilger. Wie ein Reisender der Dinge im fremden Lande sich nicht annimmt, sondern mit ihnen sich behilft und abfindet, so gut es geht, so halten es die Christen mit dieser Welt. Sie sind nur nach dem Fleisch in der Welt, aber ihr Geist ist hier nicht heimisch; sie leben in der Welt, aber ihr Herz ist droben; sie ver= richten die Geschäfte, welche das Leben in der Welt notwendig macht, aber ohne innern Anteil. Die Begierden sind die Bande, durch welche die Welt das Gemüth au sich zu ziehen strebt; die Christen kreuzigen täglich ihr Fleisch sammt seinen Lüsten und Begierden. Die Erund= stimmung ihres Lebens ist die Sehnsucht nach dem Ende dieses leiblichen Lebens. Der natürliche Selbsterhaltungstrieb ist abge= ftorben, er ist abgelöft durch einen übernatürlichen Selbsterhaltungs= trieb nach dem Wort Jesu: wer seine Seele zu erhalten trachtet, der wird sie verlieren (umbringen, anolései) und wer sie umbringt (haffet heißt es im Evang. Johannis), der wird sie lebendig machen (Que. 17, 23).

13. In der im Obigen gegebenen Darstellung vom Christentum und seiner Lebensauschaumng werden manche das Bild, das sie von ihm sich gemacht haben, nicht wiedererkennen. Viele meinen, Christen= tum und Kultur ober Humanität seien, wenn and, nicht ganz das= selbe, so doch nah verwandte und verträgliche Dinge. So ist es lange üblich gewesen, von der Vereinigung driftlicher Religiosität und hellenischer Bildung als der Aufgabe unserer Gymnasien zu reden. Als ich in der Geschichte des gelehrten Unterrichts, wo man hierüber weitere Nachweisungen findet, einen Zweifel an der Richtig= keit der hierbei zu Erunde liegenden Auffassung von dem Verhältnis von Christentum und Griechentum äußerte (S. 708 ff.), trug der Zweifel dem Buch manche zornige Zurechtweisung ein, ein Beweis, daß es der Auffassung an Vertretern auch heute nicht fehlt. So ist es auch nichts Ungewöhnliches, Jesum als einen liebenswürdigen, heiteren und sanftmütigen Sittenlehrer dargestellt zu finden, der sich zur Lebensaufgabe gesetzt habe, allen Haß und alle Feindseligkeit auf Erden auszutilgen und ein Reich des Friedens und der Liebe zu begründen. Selbst für alles Schöne und Gute empfänglich, habe er auch seinen Nachfolgern jede reine Freude, die das Leben biete, ge= gönnt. Hafe in seiner "Geschichte Jesu" hat sein Bild so gemalt: unbefangen habe er teilgenommen an den Gütern dieser Welt, wennschon er sich um seines höheren Berufes willen nicht mit ihrem Besit beladen; wie ein Bräntigam habe er unter den Genossen ge= wandelt; auch der Tranlichkeit des geselligen Weingenusses sei sein Gemüt nicht verschlossen gewesen, kurz: "nie hat ein religiöser Heros weniger als er die Freuden der Welt geschent" (§ 53). nicht ein Weib genommen, könne nur aus zufälligen Ursachen so ge= kommen sein: "nehmen wir etwa an, die einst ihm Verlobte sei ge= storben. Oder auch das mag als Vermutung gelten, daß demjenigen, aus dessen Religion die dem Altertum fremde ideale Anschamma von der Che hervorgegangen ift, in seiner Zeit kein Herz begegnete, das soldzem Bunde gewachsen war" (§ 52). Er spricht von der "echten Humanität", welche Jesus gegenüber den asketischen Satzungen bewährt habe und findet die eigentümliche Bildung Jesu "in seiner religiösen Vollkommenheit als der Blüte rein menschlichen Strebens" (§ 29). Ahnlich Th. Keim in seiner Geschichte Jesu (3. A. 1875): so

liebend wie Sesus habe kein Religionsstifter allen Formen irdischen Daseins sich zugewendet, so "weltmännisch" keiner gelebt (165); an einer anderen Stelle (S. 145) wird sogar von einer "behaglichen, stillsihenden Gemütlichkeit" geredet, welche der ganze Lebenscharakter Sesu begünstigt habe. Im Kampf mit den Pharisäern um den Sabbat siegt Jesus, "indem er die Fahne der Humanität schlicht und überwältigend entfaltet" (199)\*).

Es ist gewiß, daß in den Schriften des neuen Testaments Züge aus Jesu Leben und Sprüche seiner Lehre überliesert werden, die zu einem solchen Bild verwendet werden können. Ob dieselben auf verschiedene Entwickelungsstusen in dem Leben Jesu selbst deuten, oder ob durch die Überlieserung seine Lehre und das Bild seines Lebens selbst verschoben worden, sei es in ebionitischer Umdentung, wie Hase meint, sei es in der umgekehrten Nichtung, wie es dem natürlichen Menschen näher lag — konnten sich doch die Jünger während seines ganzen Lebens von der Vorstellung nicht tremen, daß er ein weltzliches Reich anfrichten werde mit aller Macht und Herrlichseit eines solchen — darüber wage ich keine Vernutung anszusprechen. Ich teile ganz die Ansicht von Stranß, daß es überhaupt ein anssichtseloses Unternehmen ist, auf Erund der uns vorliegenden Duellen eine wirkliche Lebens= und Entwickelungsgeschichte Sesu zu schreiben; und ebenso scheinen mir auch einer systematischen Darstellung des Lehr=

<sup>\*)</sup> D. Stranß geht in seinem Leben Jesu nicht so weit in der Verkennung des Wesens des Christentums. Doch redet auch er von der "humanen Liebesstimmung", "der heiteren mit Gott einigen, alle Menschen als Brüder umfassenden Gemütsstimmung" Jesu u. neunt "Dieses Beitere, Ungebrochene, Dieses Sandeln aus der Lust und Freudigkeit eines schönen Gemüts herans das Sellenische in Jesu". Doch betont er daneben, daß wesentliche Lücken in der humanität Jesu feien: Familie, Staat, Erwerb, Runft und ichoner Lebensgenuß lagen außerhalb seines Gesichtskreises. Aber diese Ginseitigkeit habe teils in der jüdischen Bolkstümlichkeit, teils in den Zeitverhältnissen ihren Grund; sie lasse sich auch leicht aus anderen Volkstümlichkeiten, Zeit-, Staats- und Bildungsverhaltnissen erganzen, und solche Ergänzungen schlössen sich an das von Jesu Gegebene aufs Beste an, wenn man nur erst dieses selbst als eine menschliche, mithin der Fortbildung so fähige als bedürftige Errungenschaft begriffen habe (Leben Jesu 4. Aufl. I, 262, II, 388). In seiner letten Schrift (Alte und neue Glaube § 24) scheint übrigens Strauß unter dem Einfluß Schopenhauers zu einer schärferen Fassung des Wegenfates von Chriftentum und Welt gelangt zu fein.

inhalts seiner Predigt unüberwindliche Schwierigkeiten entgegenzu= stehen. Uns sind nur einzelne Aussprüche und Gleichnisse überliefert, die zu dem einheitlichen Gedankengang eines philosophischen Systems sich überhaupt nicht zusammenfügen lassen. Was übrigens ihren Wert nicht vermindert; im Gegenteil: die Allwirksamkeit der Evangelien beruht eben darauf, daß sie nicht ein philosophisches oder theologisches System ausmachen. Systeme vergeben, Begriffe sind Werkzeuge, mit denen eine Zeit die Dinge erfaßt und handhabt, und in gewissem Sinn nuß jede Zeit diese Werkzeuge neu hervorbringen, da= mit sie ihm ganz handlich seien. Dagegen sind die großen Dichtungen ewig, wie ihr Inhalt, das menschliche Leben selbst. Es giebt keine Lebenslage und keine Gemütsstimmung, die nicht in den heiligen Schriften alten und neuen Testaments eine Erzählung, einen Spruch fände, in den sie sich fassen, aus dem sie Erhebung und Trost schöpfen könnte; wäre darin blos ein System überliefert, so wären fie längst veraltet und vergangen, aber es ist das wirkliche Menschen= leben mit allen seinen Höhen und Tiefen und auch seinen Wider= sprüchen darin, und darum sind sie unvergänglich.

Das aber scheint mir nicht zweifelhaft zu sein, daß auch in den Evangelien, wie sie uns vorliegen, die Sprache der Weltverleugnung sehr viel stärker und öfter erklingt, als der Ton der Lebensfreude. In welcher Gemütsstimmung mögen wohl die Menschen am häu= figsten zu diesen Schriften greifen? In dem Inbel des Siegs und der Festfreude? oder in dem Schmerz des Unterliegens, in der Not der Krankheit und des Todes? Es ist wohl niemand darüber in Zweifel. Mir scheint es auch nicht zweifelhaft, daß im Leben Jesu der Grundton nicht auf Sieg und Lebensfreude, sondern auf Tod und Weltüberwindung gestimmt war. Und wäre es nicht die allerselt= famste Verwechslung gewesen, wenn an den Jesus Hases das Christentum sich angeknüpft hätte? Hafe meint, die Essäer hätten Jesun, wenn er, wie behauptet worden sei, von ihnen ausgegangen wäre, als einen Abtrünnigen verwünscht: "wie würden diese lichtscheuen Pietisten über den lebensfrendigen und thatkräftigen Mann die frommen Häupter geschüttelt und die andächtigen Augen verdreht haben." Aber wie seltsam dann, daß an diesen Mann der Täufer seine Jünger wies, daß von ihm Paulus ausging, mit seiner schroffen Gegenüber= stellung von Fleisch und Geist, daß an seinen Namen sich die apostolische Gemeinde mit ihrer Neigung zum Ebionitismus, die ganze alte Kirche mit ihrem ethischen Supranaturalismus auschloß? War das alles ein einziges großes Mißverständnis? Mir scheint, es ist das abenstenerlichste Unterfangen von der Welt, aus den geringen Bruchstücken der großen, lebendigen Tradition, welche uns in den Evangelien ershalten sind, diese lebendige Tradition selbst korrigiren zu wollen. Wenn die ältesten Gemeinden, welche die lebendigen Zeugen von Jesu Leben, Lehre und Tod unter sich hatten, nicht gewußt haben, was diese Dinge bedeuteten, dann ist es nicht wahrscheinlich, daß wir es durch Prosessoren der Theologie im 19. Jahrhundert ersahren.

Die Ursache dieses Mangels an Verständnis für das Christentum liegt offenbar darin, daß dasselbe noch nicht ganz 'historisch' ge= worden ift. Gehörte es schon mit seinen letten Wirkungen gang der Vergangenheit an, dann würde die rein hiftorische Forschung über seinen Grundcharafter schwerlich lange in Zweifel bleiben. liegt die Sache nicht, wir finden uns noch von allen Seiten umgeben, wenn auch nicht mehr von dem ursprünglichen Christentum selbst, so doch von verkörperten Wirkungen desselben. Unsere Sprache selbst ist durch seine Sahrhunderte lange Einwirkung auf allen Punkten bestimmt; die Begriffe dristlich und gut, undristlich und bose sind so verschmolzen, daß niemand auf den Namen wenigstens eines Chriften verzichten mag. Und hierdurch wird man denn weiter bestimmt, von dem Christentum eine solche Vorstellung sich zu machen, daß dasselbe als die Sdealisirung der eigenen Lebensführung erscheint. So geschieht es, daß ein Jeder in den Schriften des neuen Testaments grade seine Welt= und Lebensanschauung wiederfindet, höchstens be= darf es hie und da einer leichten Nachhülfe. Der Unhänger eines konservativen Staatskirdjeutums findet, daß eben dies die rechte und von Jesu vorausgesehene und gewollte Entwickelung des Christentums sei; denen, die Gewalt haben, unterthan sein, die Institutionen des Staats und der Kirche, der Familie und des Eigentums respektiren, ist hiernach das Hauptstück des Christentums. Der liberale Protestantismus dagegen erblickt in Jesu den Mann, der die Freiheit gepredigt, der den Bann der jüdischen Orthodoxie gebrochen, der die asketischen Satzungen verachtet: also offenbar war er ein Anhäuger

des Princips der freien Forschung, einer der großen Kulturherven, die dem Menschen das Joch des Aberglanbens abgenommen und ihn auf den Weg des Fortschritts gewiesen; heute würde er etwa ein libe-raler Theologieprosessor oder ein Socialresormer geworden sein.

Est liber hic, in quo quaerit sua dogmata quisque; Invenit pariter dogmata quisque sua.

Aber, wird man sagen, ist es denn nicht wahr, daß Jesus von dem Wert der afketischen Übungen gering dachte? Hat er nicht, im Gegensatzt zu dem Tänfer, seinen Jüngern dieselben erlassen? Hat er nicht dadurch den Pharifäern Argernis gegeben, so daß sie ihn einen Fresser und Weinsäufer schalten? — Es ist so, obwohl er affetische Übungen nicht untersagt hat, sondern vielmehr voraussetzt, daß auch feine Sünger fasten werden, wie es denn auch geschehen ist. warum gebietet er sie nicht? Etwa darum nicht, weil dieselben dem Genuß des Lebens, der Beteiligung an der Welt hinderlich find? Mir scheint nicht. Sondern doch wohl darum, weil sie ihm nicht Sie erschienen ihm als zugehörig zu jenen Dingen, genng thaten. welche von den Pharifäern statt des wahren Gottesdienstes, der in Gerechtigkeit und Barmherzigkeit besteht, Gott gleichsam als Abfindung geboten wurden: Almosen und Gebete und Verzehntung von Dill und Kümmel als Ersat für Werke echter Gerechtigkeit und Nächstenliebe, äußerliche Übungen der Enthaltsamkeit als Ersat für die Opferung des ganzen Lebens. Es entging Jesu nicht, wie stark die Neianna des menschlichen Herzens, auch des aufrichtigen und wohlmei= nenden, ist, in dieser Art Gott oder sich selbst zu betrügen, und darum konnte er seine Jünger nicht zu derartigen Begehungen ver= pflichten, sondern ließ sich vielmehr angelegen sein, sie von der Hoch= schähung derselben frei zu machen. Er forderte mehr, er forderte völlige innere Loslösung des Herzens von der Welt und ganze Hin= Der Vollkommene bedarf nicht mehr der Vor= gebung an Gott. übungen; wer durchgedrungen ift zum neuen Leben, bedarf nicht mehr jener kleinen Exercitien in der Enthaltsamkeit von der Welt, sie fallen für ihn von selbst dahin; womit denn nicht gesagt ist, daß sie für den Anfänger nicht förderlich und nützlich sein können. Paulus be= schreibt das Leben des vollkommenen Christen: "die da Weiber haben, als die keine haben, und die da weinen, als die nicht weinen, und die sich freuen, als die sich nicht freuen, und die da kaufen, als die nicht besitzen, und die die Welt brauchen, als die sie nicht brauchen: denn die Gestalt dieser Welt geht vorüber" (1. Cor. 7, 29 ff.). Was bedarf, wer sich so völlig gelöst hat, der übungen in der Askese?

Daß unn ein solcher innerer Habitus nicht eben dienlich ift, die Entwickelung bessen, was man Kultur neunt, zu fördern, ist wohl nicht zweifelhaft; Menschen, deren Herz im Himmel ist, deren Wille nicht auf das Vergängliche, sondern auf das Ewige gerichtet ist, werden es sich schwerlich sehr angelegen sein lassen, das irdische Leben reich und schön und großartig auszustatten. So viel ich sehe, würden fie Tadel von Seiten Jesu darum nicht zu besorgen gehabt haben. Es heißt in den Evangelien nirgend: erwirb und spare, sorge für deine und der Deinigen wirtschaftliche Wohlfahrt. Dagegen heißt es: sorget nicht für euer Leben, was ihr essen und trinken werdet; auch nicht für euren Leib, was ihr anziehen werdet, und, fügt das Evangelium Lucas (12, 28) hinzu, macht ench keine hohen Gedanken (un uerewoίζεσθε). Und ferner: sammelt ench nicht Schätze auf Erden, da sie die Motten und der Rost fressen und da die Diebe nach graben und Nach solchem allen trachten die Heiden (tà 89ry tov xoonov hat Lucas). Ihr aber trachtet am ersten nach dem Reich Gottes. Es heißt nirgend: bilde die natürlichen Anlagen des Leibes und der Seele zur größtmöglichen Vollkommenheit; sorge durch gymnastische Übungen für die Entwickelung des Leibes zu Kraft und Schönheit; forge für die Bildung der geistigen Kräfte, daß du genießen mögest, was die Kunst Schönes geschaffen, daß du Teil haben mögest an dem, was die Wissenschaft erforscht hat. Dagegen heißt es: so dich eines deiner Glieder ärgert, reiß es aus und wirf es von dir! Und werdet wie die Kinder, sonst werdet ihr nicht in das Himmelreich kommen. Es heißt nirgend: geh hin und nimm ein Weib und ziehe bem Staate tüchtige Bürger auf. Dagegen heißt es, daß sich etliche um des Himmelreichs willen verschnitten haben. Es heißt nirgend: geh hin und diene dem Staate, mit dem Schwert oder mit dem Rat; dagegen heißt es: mein Reich ist nicht von dieser Welt. Es heißt nirgend: geh hin und arbeite für die Glückseligkeit des menschlichen Geschlechts; das Wort Glückseligkeit oder ein gleichbedeutendes kommt in den Schriften des neuen Testaments überhaupt nicht vor. Dagegen heißt es: gehet hin und lehret alle Völker und taufet sie; löset von diesen irdischen Leben, so viele ench hören wollen und werbet Seelen für das Himmelreich.

Wenn es wirklich Jesu Meinung gewesen wäre, daß seine Jünger der Welt sich nüßlich machen sollten, nicht durch die Predigt von der Vergänglichkeit alles Irdischen und von dem ewigen Reich, sons dern durch die Beteiligung an den Aufgaben, welche die Welt selbst für die wichtigsten und größten hält, dann müßte man sagen, daß er nichts unterlassen hätte, um mißverstanden zu werden. War es dagegen seine Meinung, durch Beispiel und Lehre zur Überwindung der Welt aufzusordern, dann wird man sagen dürsen: seine Predigt war ebenso saßlich, als wirksam. Ist es doch auch bisher den Commentatoren niemals gelungen, sie ganz zu verdunkeln.

Wer aber weder aus der Predigt Jesu selbst, noch aus der Aus= legung, die ihr die Apostel gegeben haben, ihr Wesen zu erkennen vermag, den könnte die Anfnahme belehren, die sie bei der Welt ge= funden. Wenn Jesus jener liebenswürdige Prediger humaner Lebens= weisheit gewesen wäre, dann hätten seine Zeitgenossen wohl nicht es für notwendig erachtet, ihn ans Krenz zu schlagen; die Liebenswür= digen, die Korreften, die Charmanten, die leben und leben lassen, die Religion und Bildung zu vereinigen wiffen, die zu "ftillsitender Gemütlichkeit" und zur "Traulichkeit geselligen Weingenusses" neigen, die hat man zu keiner Zeit für gefährlich gehalten und ans Kreuz geschlagen. Wenn das Chriftentum der erften Zeiten gewesen wäre, was man daraus in späteren Zeiten hin und wieder gemacht hat, dann wäre die tödtliche Feindschaft, die es in der Welt wachrief, völlig unbegreiflich. Den Aposteln ist sie nicht so vorgekommen, sie fanden dieselbe, wie es scheint, völlig in der Ordnung. Jesus hatte sie ihnen im Voraus angekündigt: "ihr werdet gehasset sein von Sedermann um meines Namens willen". "Wäret ihr aus der Welt, so hätte die Welt das Ihre lieb; dieweil ihr aber nicht aus der Welt seid, sondern ich habe euch ausgelesen aus der Welt, darum haffet euch die Welt." "Es wird die Zeit kommen, da, wer ench tödtet, meinen wird, Gott einen Dienst zu thun." Es ist von Jesu nichts öfter und bestimmter angekündigt worden und nichts genauer von seinen Verkündigungen eingetroffen. Woher der Haß? Weil die

Christen verachteten, was der Welt das höchste Gut ist. Es giebt keinen besseren Grund Jemanden zu hassen, als daß er nicht verehrt, was ich verehre. Wer Kaiser und Reich nicht für das Höchste der Dinge hält, wie verdiente der nicht Haß? Wer Bildung und Wissenschaft geringschätzt, wie verdiente der nicht Haß? Wer Reichtum und Wohlleben und gesellschaftliches Ansehen verachtet, wer unserer Gesselligkeit, unseren Vergnügungen sich entzieht, wie verdiente der nicht Haß? Verschmäht er nicht uns selbst, wenn nicht durch Worte, so durch sein Leben? Wer nicht mit mir ist, der ist wider mich! Das ist die Maxime, nach der die Welt zu allen Zeiten empfunden und gehandelt hat\*).

Übrigens kann man hier wieder das scharssinnige Wort des Aristoteles bestätigt sinden, daß die Dichtung 'philosophischer' ist als die Geschichte. Daß die Evangelien nicht historische Berichte sind, wie wir solche von dem Leben Kants oder Friedrich des Großen haben, darüber ist unter solchen, die einer kritischen Untersuchung, wie Strauß sie bietet, zu solgen willens und im Stande sind, kein Zweisel. Es sind Dichtungen, geboren aus dem Glauben, daß das Leben und Sterben Jesn die absolut bedeutenden Thatsachen der Menschheitsgeschichte seien, Abschluß und Ende des alten Bundes, Ausang und Grundlage des neuen. Diesen Glauben auszudrücken und fortzupflanzen haben unsere Evangelien eine ganz einzige und unvergleichliche Kraft. Hätten wir eine "wissenschaftliche" Biographie Zesu,

<sup>\*)</sup> Es giebt keinen besseren Kommentar zu den Evangelien als das Leben Savonarola's in dem vortrefflichen Werk des Italieners Villari (dentsch von Berduschek). Das Leben Jesu in den Evangelien erscheint wie ein auf Goldgrund gemaltes heiligenbild, auf dem die hauptfigur in einigen Situationen mit voller Rlarheit, aber ohne ausgeführten hintergrund hervortritt; das Leben Savonarolas dagegen gleicht einem großen hiftorischen Gemälde, mit detaillirt ausgeführtem, farbigem hintergrund. Der dargeftellte Inhalt ift in den Grundzügen derfelbe; die einzelnen Büge kehren mit einer Erstaunen erregenden Regelmäßigkeit wieder: die Predigt vom Reich Gottes und von der Nichtigkeit der Welt und ihrer Luft, ihrer Macht und Herrlichkeit, ihrer Rultur und Runft, bewirkt zuerst eine seltsame Gährung in den Gemütern, befonders der kleinen Leute, fie jubeln dem großen Prediger und Wunderthäter zu. Dann thun sich die Herren dieser Welt, geiftliche und weltliche, zusammen und beraten, wie dem Argerniß, das die Ruhe zu stören droht, zu steuern sei; sie überzeugen sich, daß es nur durch Beseitigung des Ruhestörers geschehen könne. Unter dem Beifall aller Gebildeten wird demfelben der Brocek gemacht, und endlich wird er, als falscher Prophet, Schwindler und vorgeblicher Wunderthäter, der sich doch selbst nicht helfen konne, unter den Berwünschungen des fanatisirten Pöbels hingerichtet.

## Drittes Kapitel.

## Die Bekehrung der alten Welt zum Christentum.

1. Unter allen Greignissen, von denen die Geschichte berichtet, ist keines so erstaunlich, als die Bekehrung der alten Welt zum Christentum. Niemals hat es eine geistige Bewegung gegeben, der so sehr alles fehlte, was nach dem gewöhnlichen Lauf der Dinge die Welt zu erobern geschickt macht, als das Christentum. Die Anhänger der neuen Religion, arme, ungebildete Leute, ohne Wissenschaft, ohne Reichtum, ohne Ansehen, ohne Tapferkeit, als die im Erdulden alles Schmählichsten sich bewies, ohne Leidenschaft, als die seltsame Schwärmerei für ein Reich in einer jenseitigen Welt, ohne alle Dinge, die in dieser Welt Einfluß verschaffen, ja ohne den Trieb selbst, diese Dinge zu erwerben: so stellte sich das Christentum den Zeitgenoffen seiner Anfänge und seiner ersten Ansbreitung dar. Ausgegangen von dem verachtetsten aller Völker, den Juden, bestehend in der Anbetung eines von diesem Volk ausgestoßenen und am Rreuz gestorbenen Schwärmers und Betrügers, schien es in kurzer Zeit, bedeckt mit der Verachtung und dem Haß aller Einsichtigen, wie so mancher andere in jener unruhigen Zeit auftanchende Aberglaube, ruhmloser Vergessenheit anheimfallen zu müssen.

In einem nachgelassenen Werk von Th. Keim, Rom und das Christentum (herausgegeben von H. Ziegler 1881), sindet man die Zeugnisse aus der griechisch-römischen Litteratur beisammen, in denen sich der Eindruck spiegelt, welchen das Christentum auf die damalige Welt machte: es ist Verachtung und Haß. "Die Christen", so sagt der Philosoph Celsus (unter Marcus Aurelius lebend), "schließen ab-

durch gründlichste Forschung aus zuverlässigen und ausreichenden Quellen geschöpft und aufs Vortresslichste dargestellt, wie etwa das oben genannte Leben Savonarolas, so würde die Wirkung derselben, verglichen mit der der Evangelien, doch gleich Rull sein. Ist Wirksamkeit der Maaßstad der Wirklichkeit, wie unsere Sprache zu sagen scheint, so wird es dabei bleiben, daß die Evangelien das "Wirklichste" sind, was von menschlichen Federn geschrieben worden ist. — Mir scheint, daß dies hin und wieder von den Evangelienkritikern, noch mehr aber von denen, die vor der Kritik Furcht haben, als ob durch sie die Evangelien zerstört werden könnten, vergessen wird. Der Buchstabe tödtet, der Geist aber machet lebendig.

sichtlich und ausdrücklich alle Weisen und Gebildeten von ihren Versammlungen aus und wenden sich, wie die Marktschreier mit der schlechtesten Waare, nur an den ungebildeten Pöbel. Ja sie wenden sich nicht, wie sonst Priester, an die Neinen und Sündlosen, sondern an die Unglücklichen und Sünder, an die Verbrecher, als ob Gott die Sündlosen nicht annähme, als ob er, wie ein schwacher Mensch, von dem Wehklagen der Schlechten, nicht von der Gerechtigkeit in seinem Gericht sich bestimmen ließe! Dies thun die Christen aber nur, weil sie brave und rechtschaffene Menschen doch nicht gewinnen können." (S. 402.)

Das ist das Urteil der Philosophen. Die Masse verabschent sie als Atheisten, die in ihren heimlichen Zusammenkunften die wider= wärtigsten Grenel, wie Schlachtung von Kindern und Blutschande trieben (362 ff.). Die Staatsmänner, welche eigentlich erft im zweiten Jahrhundert dem Chriftentum einige Aufmerksamkeit zu schenken begannen — die Verfolgungen im ersten Jahrhundert waren Ausbrüche zufälliger Laune — betrachteten es als ein schäbliches Unkraut, dessen gelegentliche Ausraufung vom Interesse des Staates und der Gesell= schaft gefordert werde. Trajan gab seinen Statthaltern Anweisungen in diesem Sinne: "Die Christen sollen zwar nicht aufgesucht, aber, wenn sie angeklagt und überführt werden, mit dem Tode bestraft werden, so jedoch, daß wer das Christentum ablenguet und dies durch die That bestätigt, indem er unseren Göttern Verehrung be= zeugt, für das Vergangene Nachsicht erlangt" (520). Dies blieb im Wesentlichen das Verhalten der Staatsgewalt während des zweiten Jahrhunderts; man wird Keim Recht geben muffen, daß ein Zweckmäßigeres zur Unterdrückung des Christentums nicht gewählt werden konnte. Indem man die Mitte hielt zwischen Straflosigkeit und Berfolgung, entzog man der neuen Religion einerseits die Möglichkeit sich als staatlich erlaubten oder approbirten Cultus einzuführen, anderer= seits die Anziehungsfraft, welche eigentliche Verfolgung einer Sache giebt: nur der sinnlose Eigensinn, den Göttern des Staates und Volkes auf geschehene Aufforderung jedes Zeichen der Verehrung ausdrücklich zu verweigern, wurde bestraft. Denn als bloßer Eigenfinn, wie der Kaiser Marcus Anrelins das Verhalten der Christen gelegentlich mit Geringschätzung neunt (XI, 3), mußte der an die Mischung aller Religionen der Welt gewöhnten Zeit jene Weigerung der Christen erscheinen.

Und dennoch geschah das Unglaubliche. Das Christentum breitete sich immer mehr aus, bis es endlich als die allgemein angenommene Religion in der großen Völkergemeinschaft des Römischen Reichs gelten komte. Wie war dieser große Absall der alten Welt von sich selbst möglich? Wie konnte es geschehen, daß Griechen und Römer sich zu einer Religion bekehrten, welche alles verachtete, was kein Grieche und Römer, ohne sich selbst zu verachten, verachten durste: die Wissenschaft und die Philosophie, die Dichtung und die Kunst, das Vaterland und die Götter?

2. Der Versuch, diesen Vorgang zu verstehen, wird sich immer wieder auf Betrachtungen, wie sie schon oft angestellt worden sind, hingewiesen sehen. Die alte Welt hatte sich überlebt; ihr Lebens= princip war im Absterben begriffen. Die Form des antiken Lebens ist der Stadtstaat, die freie souveräne Bürgerschaft ist der Träger der antiken Tugenden. Die Stadtstaaten waren untergegangen, inner= lich und äußerlich: innerlich durch die Zerspaltung der Bürgerschaft in die beiden in blutigen Kämpfen sich bekriegenden Parteien der Armen und Reichen; dann äußerlich durch die Einfügung in das Römische Reich. Der orbis terrarum wurde beherrscht von dem Rönnischen Hof. "Bin ich nicht", so läßt Seneca in seiner Schrift über die Gnade (de clementia I, 2), mit welcher er den jungen Nero nach seiner Thronbesteigung schmeichelnd begrüßte, den Kaiser zu sich selbst sprechen, "bin ich nicht aus allen Sterblichen erwählt, um als Stellvertreter der Götter auf Erden zu walten? Bin ich nicht Schiedsrichter über Leben und Tod der Bölker? Ift nicht in meine Hand eines jeglichen Loos und Stellung gelegt? Verkündigt nicht Fortuna durch meinen Mund, was sie einem jeden gönnen will? Ist nicht unfer Bescheid für Bölker und Städte der Grund zum Jubel? Blüht irgend ein Glied des Reiches irgendwo ohne meinen Willen, ohne meine Gnade? Diese viele tausende von Schwertern, welche mein Friedensgebot in der Scheide hält, werden sie nicht auf meinen Wink gezogen? Ist es nicht mein Urteilsspruch, der Nationen aus= rottet oder verpflanzt, die Freiheit giebt oder nimmt, Könige zu Sklaven macht und front, Städte zerftort und entstehen läßt?" Und

wenn nun diese übermenschliche Gewalt, wie es so oft der Fall war, der Spielball von Freigelassenen und Sklaven, von Buhlerinnen und Lustknaben wurde, welch furchtbarer Abgrund des Verderbens mußte sich zu Kom aufthun und alle Völker und Fürsten mit seinem Hanche vergiften!

In diesem Neich war für die alten Tugenden kein Raum mehr. Ganz anders als in der modernen Welt war bei den alten Bölkern alle Tugend und Tüchtigkeit auf den Staat oder die Stadt bezogen. Jene vier Kardinaltugenden, Einsicht, Tapserkeit, Gerechtigkeit und Gesundsimnigkeit, sind ihrem Wesen nach dürgerliche Tüchtigkeiten. Durch die Vernichtung der alten Gemeinwesen war ihnen der Boden, auf dem sie gediehen und sich bethätigten, entzogen. Statt Tapserseit und Gerechtigkeit waren im Kaiserreich Unterwürfigkeit und Schmeichelkünste, und, zur rechten Zeit gedraucht, Hinterwürfigkeit und Schmeichelkünste, und, zur rechten Zeit gedraucht, Hinterkürfigkeit und Gewaltthat die Mittel zu Reichtum, Macht und Würden zu gelangen; der gute Wille einiger Kaiser konnte die Wirkung der Dinge nur in beschränktem Maaße und im engen Kreis aufhalten. Mit der alten Mannhaftigkeit und Chrenhaftigkeit ging die Sophrosyne zu Grunde. Prunf und Üppigkeit auf der einen und proletarisches Elend auf der anderen Seite traten an die Stelle des schönen und maaßvollen Genießens.

Friedländer hat in seiner Sittengeschichte Roms von dem Leben der Kaiserstadt in den beiden ersten Jahrhunderten eine aktenmäßige Darstellung gegeben; wenn ich meiner Empfindung glauben darf, fann niemand das Werk ohne ein Gefühl des Granens aus der Hand legen, obwohl es gar nicht in der Absicht geschrieben ist, dieses Gefühl hervorzubringen: bei so viel Reichtum und Macht, bei so viel Glanz und Größe ein so furchtbar leeres und verwüstetes Leben! Als der eigentliche Zweck des unermeßlichen Reiches erscheint es: die Bevölkerung der Hauptstadt zu füttern und zu amusiren. Rom ist feine Arbeitsstadt, sie hat eigentlich feinen Handel und feine Fabrikation, nur einen ungeheuren Import: aus allen Teilen der Welt werden die Güter zur Verzehrung hierhergebracht. Die Verteilung dieser Güter durch Krämerei ist einer der begehrtesten Erwerbszweige für den dritten Stand. Anßerdem hat Rom die Börse: es besorgt die Geldgeschäfte der ganzen Welt. Bezahlt werden jene Güter mit Paulfen, Ethit.

dem Raube derselben Provinzen, die sie schicken. Die Staatsver= waltung erscheint den Römern wesentlich als eine Veranstaltung zur Ausbeutung der Provinzen durch die Angehörigen der Familien, die zur guten Gesellschaft, zum Senatoren= und Ritterstande, gehören. Die Bevölkerung der Stadt zerfällt denmach in zwei Hälften: Die regierenden Familien, welche die Provinzen ausbenten, und die Masse, welche durch alle Art von Schmarogertum wieder von den Ausbeutern "Alle Menschen, die ihr in dieser Stadt sehet", schreibt Be= tronius, "find in zwei Parteien geteilt: entweder angeln sie oder laffen sich angeln"; oder mit anderem Bild: "ihr werdet eine Stadt sehen, die einem Gefilde in einer Pest gleicht, auf dem es nichts giebt als Leichen und Raben, die sie zerfleischen" (Friedländer I, 371). Die Raben sind die Schaaren von Clienten, Bettlern, Erbschleichern, Sängern, Mimen, Künstlern, Aftrologen, Schmarogern aller Art, die Leichen, von denen sie sich nähren, sind die Latifundienbesitzer, die Großkapitalisten, welche zu Rom vergeuden, was sie oder ihre Vor= fahren aus der Verwaltung der Provinzen heimgebracht, oder selbst wieder durch Schenkung, Erbschleicherei u. f. f. erworben haben. Jedes vornehme Haus ernährte, außer einem Heer von Sklaven, ein Heer von Clienten, deren einzige Leiftung darin bestand, durch ihr Dasein die Vornehmheit des Mannes, in dessen Atrium sie sich frühmorgens einfanden, den sie bei Ausgängen begleiteten, zu bezeugen. Durch Rost oder Rostgeld und gelegentliche Geschenke wurden diese Dienste belohnt, künnnerlich genng natürlich nach der Ansicht derer, die sie leisteten.

Außerdem fand schon seit den letzten Zeiten der Republik eine Fütterung der Masse der hauptstädtischen Bevölkerung direkt durch den Staat statt. Nach Uhlhorn (Gesch. der christl. Liebesthätigkeit in der alten Kirche, S. 10 ff.) setzte E. Gracchus zuerst durch, daß den Kömischen Bürgern der Weizen vom Staat unter dem Selbststostenpreis verkauft wurde; bald folgte unentgeltliche Austeilung. Säsar soll schon 320000 Getreideempfänger vorgesunden, ihre Zahl sedoch auf 150000 herabgesetzt haben. Unter Augustus stieg sie wieder auf etwa 200000 (auf etwa  $1^{1/2}$  Million Einwohner). Dazu kannen Geschenke au Sl, Salz, Fleisch und Geld: bei allen außersordentlichen Anlässen, Thronbesteigungen, Jubiläen, Testamenten, siel

für "das Volk" etwas ab; Uhlhorn verauschlagt den Betrag der Geldspenden auf durchschnittlich etwa 6 Mill. Mark im Jahr.

Die zweite große Sorge der regierenden Gesellschaft war, die Masse zu annistren. Hierzu dienten Theater, Spiele im Cirkus und Amphitheater, Bäder u. f. f. Auch in diesen Dingen war der Anfang schon unter der Republik gemacht worden; die Konkurrenz um die Gunft der Wähler steigerte beständig den Aufwand für die Spiele, welche die Erwählten zu geben hatten. Unter dem Kaisertum traten die Wettrennen, Gladiatorenkämpfe und Schanspiele, namentlich die ersteren, an die Stelle der öffentlichen Angelegenheiten. "Es ist bein Vorteil, Cafar, daß das Volk sich mit uns beschäftigt", so rief schon dem Angustus einmal ein Pantomime zu (Friedländer II, 257). Die Pracht und Großartigkeit sowie die Zahl der Spiele nahmen unter den folgenden Kaisern immer mehr zu: unter Angust füllten sie, nach dem Festkalender, 66 Tage, unter Tiberius stiegen sie auf 87 Tage, die häufigen Gladiatorenkämpfe und Tierhetzen nicht gerechnet; um die Mitte des vierten Jahrhunderts waren es 175 Tage. Dazu kamen außerordentliche Spiele: zur Einweihungsfeier des flavischen Amphi= theaters gab Titus ein Fest von 100, zur Feier des zweiten dacischen Triumphes Trajan ein Fest von 123 Tagen. Sämmtliche größeren Schauspiele begannen mit Tagesanbruch, und danerten bis Sonnen= untergang. Die Zahl der Pläte in den drei Theatern betrug zu= sammen 49 590, im Amphitheater 87 000, im Eirkus unter Cafar 150 000, nuter Vespasion 250 000, im 4. Jahrh. 385 000. Häufig übernahm der Kaiser auch die Bewirtung. "Bei einem Fest, das Domitian im J. 88 gab, war nach Statius' Beschreibung die Zahl der im Amphitheater aufwartenden jungen, schönen und reich geschmückten kaiserlichen Diener eben so groß als die der Zuschauer. Die einen brachten köstliche Mahlzeiten in Körben und weiße Tisch= tücher, die anderen alte Weine herbei. Kinder und Frauen, Volf, Ritter und Senat, alles speiste wie an einer Tafel; der Kaiser selbst geruhte am Mahle teilzunehmen und der Armste war glücklich in dem Gefühl sein Gaft zu sein" (II, 277).

Der Ort des Festes war das Amphitheater, der Mittelpunkt, um den sich die große Tafelgesellschaft gruppirte, die Arena, die große Schlachtstätte, auf welcher Verbrecher, Sklaven, Geworbene,

endlich vor Allem Kriegsgefangene aus allen Bölkern, nachdem sie hierfür in den Gladiatorenschulen abgerichtet waren, zur Augenweide für die Gäste des Kaisers sich abthaten. Unter Angustus fochten in den 8 Fechterspielen, die er überhaupt gab, im Ganzen 10 000 Mann; bei dem 4 Monate danernden Fest, das Trajan nach der Eroberung Daciens gab, allein 10 000 Mann. So hatten die Kriegsgefangenen aller Völker die Ehre, vor dem Herrn der Welt noch einmal zu fechten und unter seinen Augen zu sterben. Mit dem Blut aller Völker vermischte sich auf der Arena das Blut aller Tiergeschlechter der Erde. Bei den Spielen des Pompejus sah man 17 oder 18 Elephanten, 500 bis 600 Löwen und 410 andere afrikanische Tiere. In den 26 von August gegebenen Spielen wurden allein etwa 3500 afrikanische Tiere, bei dem Einweihungsfest des flavischen Amphitheaters unter Titus etwa 9000 zahme und wilde Tiere gehetzt und umgebracht. Immer neues Raffinement der Ausstattung wurde erfunden: zu den Schlachten bei Tage kamen nächtliche, mit den Landschlachten wechselten Seeschlachten, indem die Arena unter Waffer gesetzt wurde. Und rings um diese Stätte des Bluts und Grenels der Raiser und die Senatoren, Ritter und Volk, Männer und Weiber, effend und trinkend, lachend und buhlend, jauchzend und brüllend: eine Stätte des Grauens, eine Stadt des Grauens, wie es auf Erden keine zweite gegeben hat. Die Sittengeschichte Roms ist der Kommentar zur Offenbarung Johannis.

Dem Beispiel der Hamptstadt folgten die Provinzen, dem Beispiel des Kaisers die Statthalter. In allen großen Städten entstanden Amphitheater mit Fechterspielen und Tierhetzen: "von Jernsalem dis Sevilla, von England dis Nordafrika hat es keine bedeutende Stadt gegeben, in deren Arena nicht Jahr für Jahr zahlreiche Opfer geschntet hätten". Nur das griechische Volk hatte von feinerer Empfindung und Bildung soviel bewahrt, daß es diesen Schauspielen nur allmälig und mit Mühe einigen Geschmack abgewann; und die Gebildeten blieben ihnen hier ganz fern (II, 380 ff). Nicht mehr Geschmack dürften sie an den Theaterstücken gesunden haben, mit welchen die Herren der Welt unterhalten wurden, an den Atellanen und Mimen, den Pantomimen und Ballets. "Neben den gewaltigen Ausfregungen, die Eirkus und Arena boten, konnte die Bühne ihre

Anziehungsfraft für die Massen nur durch unedle Mittel behaupten, durch rohe Belustigung und raffinirten Sinneskitzel: und so hat sie, austatt dem verderblichen Einsluß jener andern Schauspiele die Wage zu halten, zur Corruption und Verwilderung Roms nicht am wenigsten beigetragen" (Friedländer II, 391).

3. Es ist nicht befremdlich, daß tiefe Gefühlsverstimmung diesem Leben entsprach. Lust folgt, nach jener aristotelischen Einsicht, der tüchstigen Thätigkeit; ein Leben, das von Müßiggang und Vergnügungen lebt, geht in Unlust und Ekel unter.

Die Philosophie ist ein Spiegel der Gemütsstimmung einer Beit. Es sind nicht die jenem Leben Hingegebenen, die philosophiren, sondern die sich daraus zu retten trachten und doch aus ihrer Zeit sich nicht verpflanzen können. Sie fühlen die ganze Nichtigkeit und Leere des Daseins; ihre Philosophie ist Erlösungsphilosophie. Eitelkeit aller Dinge, denen die Welt, gefangen im Schein, nachjagt, und die Möglichkeit, durch Philosophie frei zu werden, das ift das Grundthema der Betrachtungen Seneca's, Epiktets, Marc Aurels: zieh dich in dich selbst zurück, wolle nicht, was nicht in deiner Macht ist, laß die Welt gehen, wie sie geht, so wirst du ohne Unruhe sein. "Nicht darauf richte bein Streben, daß die Dinge gehen, wie du willst, sondern darauf, daß du wollest, wie sie gehen; so wirst du gute Fahrt haben." "Wenn einer Krähe Krächzen Unglück vorbebeutet, laß dich nicht hinreißen, wenn du es hörft. Sondern fogleich erwäge bei dir und sprich: das Vorzeichen geht nicht auf mich, sondern auf meinen Leib, oder meine Güter oder meinen Namen oder meine Kinder oder mein Weib. Mir giebt es blos glückliche Vorzeichen, wenn ich nur selbst will. Denn was immer von jenem ein= treffen mag, bei mir steht es, auch dadurch gefördert zu werden." "Gedenke daran, daß dein Benehmen sei wie bei einem Gastmahl. Die Schüssel wird herungereicht und kommt an dich: strecke die Hand aus und nimm mit Anstand. Sie geht vorüber: halt sie nicht Sie ist noch nicht da: wirf nicht von Ferne gierige Blicke darauf, sondern warte, bis sie an dich kommt. So mit Weib und Rind, mit Stellung und Reichtum, und du wirst würdig sein mit den Göttern zu Tische zu sitzen. Kannst du aber, wenn dir vorgelegt ist, mit Gleichmut die Hand davon lassen, dann wirst du nicht nur

Tischgenosse, sondern Mitherrscher der Götter sein. So thaten Diogenes und Heraklit und die ihnen glichen und waren wert göttlich zu sein und zu heißen." "Tod und Verbammung und alle anscheinenden Schrecken laß dir jeder Zeit vor Angen sein, von allen zumeist den Tod: und niemals wird dir Niedriges in die Gedanken kommen, noch wirst du etwas zu sehr begehren." So Epiktet (Handbücklein 8, 15, 18, 21). Ertragen und Entsagen, das ist der Weisheit letzter Schluß.

Noch stärker tritt die Stimmung schwermütiger, wenn auch gefaßter Resignation in den Betrachtungen Mark Aurels hervor. "Des menschlichen Lebens Daner ist ein Angenblick, sein Wesen Wandel= barkeit, sein Bewußtsein dunkel, die Mischung des Leibes schnell verwestich, die Seele ein Umlauf, das Schickfal ungewiß, der Ruf urteils= los; mit einem Wort: der Leib ein Strudel, die Seele ein Traum und Rauch, das Leben ein Krieg oder ein Aufenthalt in der Fremde, der Nachruhm Vergessenheit. Was fann da geleiten? Einzig und allein die Philosophie. Das ist: den Dämon drinnen bewahren vor Vergewaltigung und Schaden, ihn stark erhalten gegen Lust und Schmerz, daß er nichts thue auf Geratewohl, nichts trüglich und heuchlerisch, daß er nicht angewiesen sei auf einen Andern, was der thue oder lasse, daß er alles, was begegnet, annehme als von dort kommend, von wannen er selbst kam, daß er endlich den Tod mit ruhig-heiterem Sinn erwarte als die Auflösung der Elemente, aus denen das lebende Wesen besteht" (II, 17). "Beständig halte dir vor, wie Alles, was jetzt geschieht, auch früher geschah und ferner geschehen wird. Und die ganzen Schauspiele und Scenen von gleicher Art, die du selbst erlebt oder aus der Geschichte kennst, stelle dir vor Angen, wie den ganzen Hof Hadrians und den ganzen Hof Antonins und den ganzen Hof Philipps, Alexanders, Krösus': überall dasselbe Schauspiel, nur die Personen andere" (X, 27). "Jagd nach nichtigen Pomp, Schanspiele, Heerden, Speerkämpfe, den Hündchen ein Anöchel= den hingeworfen, ein Biffen in die Fischbehälter, Mühfal und Last= tragen von Ameisen, Durcheinanderrennen erschreckter Mäustein, Ruppen am Draht gezogen —: ruhig und ohne Anfregung muß man darin stehen; sich jedoch sagen, daß ein jeder so viel wert ist, als die Dinge wert find, um die es ihm Ernft ist" (VII, 3). "Was ist es also, um das es mir Ernst sein muß? Dies allein: gerechte Gesimung, gemeinnützige Handlungen, wahrhafte Nede, eine Gemütsstimmung, die jedes Begegnis als notwendig, als wohlbekannt, als aus derselben Duelle fließend mit heiterer Fassung hinnimmt" (IV, 33). "Wirf die Meinung hinaus und du bist erlöst. Wer hindert dich, sie hinaus=zuwersen"? (XII, 25). "Alles ist Meinung und die ist bei dir. So thu die Meinung ab, wenn du willst, und wie der, der um die Landspitze herum ist, bist du in windstiller und wellenloser Bucht" (XII, 22).

Niemals vielleicht, sagt Lecky (Sittengeschichte I, 231), war eine so thätige und nicht erschlaffende Tugend mit so wenig Enthusiasmus vereinigt und von so wenig Täuschung über den Erfolg erheitert.

Es find dieselben Züge, die uns in der Philosophie dieser Zeit überall begegnen. Die Erscheinungen, welche Zeller in dem letzten Band seiner Geschichte der griechischen Philosophie unter dem Titel: Vorläufer des Neuplatonismus zusammenfaßt, die Neupythagoreer, die späteren Chniker, die Essacer, die jüdisch=griechische Philosophie Philos, haben alle, aus gleicher Lebensstimmung entsprungen, den gleichen Charafter: sie predigen Ergebung und Resignation, Enthaltung von der Welt, unterstützt durch Affese, Rückfehr in die übersinnliche Welt, der die Seele eigentlich angehöre. Das Leben im Leibe ist ihnen ein Leben im Kerker, der Tod für den Rechtschaffenen eine Erlösung. Mit bedentender Kraft hat die letzte auf dem alten Stamm gewachsene Philosophie, der Neuplatonismus, die Ergebnisse aller voraufgegangenen philosophischen Forschung benutzt, um auf dem Grund dieser Lebens= ftimmung eine einheitliche Weltauschauung aufzubauen. der Plotinischen Philosophie ist eine rein supranaturalistische Ethik. Durch Loslösung von den sinnlichen Trieben und von der sinnlichen Erkenntnis vermag sich die Seele von dem zeitlich-perfönlichen Selbst= bewußtsein überhaupt zu lösen und in der Efstase zur Einheit mit dem Göttlichen zu erheben. Zu ihrem Ursprung zurückfehrend erreicht sie so ihre höchste Bestimmung. Von Plotin wird erzählt, daß er sich nicht habe malen lassen wollen, weil er sich seines Leibes ge= schämt habe. — So ist die Philosophie ganz das geworden, was Sokrates sie einmal nennt: Streben und Sorge um den Tod (μελέτη θανάτου).

Man würde natürlich irren, wenn man annähme, daß diese Richtung der Philosophie die allgemeine Anschammg der Zeit zum Friedländer hat in dem Abschnitt seines Werkes, Ausdruck brachte. welches der Darstellung des Verhältnisses der Philosophie zu der Beit gewidmet ist (III, 5), eine Menge Zengnisse zusammengestellt, aus denen hervorgeht, daß es der Philosophie an Feinden und Ver= ächtern nicht fehlte. Gebildete und Ungebildete verhöhnten die Philosophen als lächerliche Thoren, die mit ihrer brotlosen Kunst weder Beförderung noch Ansehen, weber Geld noch Gunft erwürben; sie haßten sie zugleich als solche, die durch ihr Wort und ihr Leben die Anderen und ihre Bestrebungen geringschätzten und tadelten. Vielen wurde die Beschäftigung mit der Philosophie wenigstens als unziemlich für den Staatsmann angesehen; zeitweilig erschien sie auch als staatsgefährlich, im ersten Jahrhundert fanden zwei Vertreibungen der Philosophen aus Rom statt. Die Philosophie steht zu ihrer Zeit überhaupt nicht in dem Verhältnis, daß sie ausdrückt, was diese Zeit hat, sondern eher in dem, daß sie ausdrückt, was ihr fehlt; sie zeigt, was die Nachdenklichsten und Sensibelsten unter denen, welche eine Zeit erleben, suchen und erstreben; ihr Ideal trägt die Züge der Gegen= wart, aber wie ein Negativbild. Und insofern zuletzt jede Zeit von ihrem Ideal als dem verborgenen Anziehungspunkt bewegt wird, kann man auch sagen: die Philosophen divinieren die Zukunft; man kann aus ihnen lernen, nicht was ist und gilt, aber was kommen In diesem Sinne wird man die Philosophie der Kaiserzeit als eine Andentung dafür ausehen dürfen, daß im innersten Leben der alten Völker eine fundamentale Veränderung im Begriff ift, sich zu vollziehen: ihr tiefstes Verlangen geht nicht mehr auf die Entfaltung und Vollendung des natürlichen Lebens; sie beginnen, ermüdet von der Luft und dem Janmer dieser Welt, mit geheimer Sehnsucht nach Erlösung zu trachten.

4. Indem das Chriftentum diese Erlösung und dazu ein ewiges Leben in jenseitiger, übersinnlicher Herrlichkeit anbot, kam es dem gesheimsten und tiefsten Verlangen der Zeit entgegen. Was die Philossophen zunächst den Gebildeten und Vornehmen antrugen, das wurde den Armen und Elenden, den Mühseligen und Beladenen vom Christenstum angetragen: Erlösung von der Knechtschaft, in welcher die Seele

von irdischer Furcht und Begierde, von Welt und Schein gehalten wird. Zene stellten die Erlösung als Frucht der Erkenntuis, diese als Wirkung der Gnade in Aussicht, und insosern ist der innere Habitus des Philosophen von dem des Christen grundverschieden; der Tugendstolz oder, wie die christliche Predigt sagt, die Selbstgerechtigsteit des alten Adam ist in jenem noch derselbe. Aber in ihrem Urteil über das Leben und die Menschen begegnen sich beide fast in allen Stücken.

Das Christentum war nicht die einzige Religion aus dem Orient, welche in dieser Zeit Jünger fand. Auch die ägyptischen, sprischen, persischen Götter und Kulte fanden im römischen Kaiserreich gläubige und dankbare Anhänger, so gut wie das Judentum, das alte und das neue, als welches das Christentum zuerst erschien. Friedländer (III, 4) führt die Aufnahme der fremden Kulte auf die durchgreifende Mischung der Bölker zurück; der Polytheismus sei seiner Natur nach nicht ausschließend gegen die Götter der nen hinzutretenden Bölker, er lasse ihnen ihren besonderen Wirkungsfreis; die Römer auf fremdem Boden haben ohne Bedenken sich an die dortigen Götter gewendet. — Sicherlich war die Bölkermischung die Bedingung der Religions= mischung; aber warum waren es gerade die orientalischen Kulte, der Dienst des sprischen Baal und der Aftarte, des ägyptischen Ofiris und der Isis, des persischen Mithras, die auf die Bevölkerung des Raiserreichs solche Anziehungsfraft übten? Denn mit Recht betont 3. Burckhardt in seinem schönen Werk über die Zeit Constantins des Großen (Abschnitt V), "daß die späteren Römer in ihrem wahrhaft universellen Aberglauben in Gallien so gut wie anderswo den ört= lichen Kultus mitmachten; allein man übertrug keinen gallischen Gott nach Stalien ober Griechenland"; wogegen die orientalischen Kulte in Griechenland und Rom wirklich einheimisch wurden. Der Grund kann doch wohl nur darin gefunden werden, worin Burckhardt ihn sucht, daß die orientalischen Religionen durch ihre innere Eigentüm= lichkeit einem Bedürfnis der römischen Welt, das von der alten einheimischen Religion nicht mehr befriedigt wurde, entgegenkamen. Das Eigentümliche jener Kulte ift nun, daß ihnen allen die Beziehung auf ein Leben nach dem Tode wesentlich ist. Sie verheißen dem Glänbigen burch harte Büßungen und Kasteiungen Sühnung und Neinigung,

fraft deren er vor den Strafen bewahrt bleibt, welche des unbuß= fertigen Frevlers im Jenseits warten. Menschenopfer und Selbstver= stümmelung sind in jenen Kulten herkömmlich. Der klassischen Zeit hatte der Gedanke an ein Leben nach dem Tode ziemlich fern ge= legen; dies irdische Leben war ihr das wahre Leben, das Leben nach dem Tode ein Schattenbild des gegenwärtigen. Soweit sich die Sorge des Menschen über seinen Tod hinaus erstreckte, ging sie auf die Er= haltung eines guten Gedächtnisses unter den Lebenden (Friedländer, III, 5). In der Kaiserzeit wurde es allmälig anders: das Jenseits erlangte auf Rosten des Diesseits immer größere Bedeutung. mm wollten die alten Götter nicht mehr genügen. Wie den Menschen der klassischen Zeit, so war auch ihren Göttern das Jenseits fremd gewesen: sie waren Götter der Lebenden, nicht der Todten; sie waren Geber und Bewahrer irdischer Gaben: Gesundheit und Schönheit, Sieg und Reichtum schenkten sie ihren Lieblingen und wurden dafür mit fröhlichen Festen geehrt. Mit den Todten hatten sie nichts zu schaffen. Die neue Sorge um das jenseitige Leben suchte neue Götter und Kulte und fand sie in den alten Religionen des Oftens.

5. Unter den Mitbewerberinnen trug die christliche Religion den Wodurch sie siegreich war, wird sich mit einer dem Historifer genügenden Sicherheit vermutlich niemals Man wird doch glauben dürfen: durch ihren inneren Wert. Vielleicht war es zunächst vor allem die simmlich = übersimmliche Ge= wißheit von der unmittelbar bevorstehenden Wiederkunft des Herrn zum Gericht über die Welt und zur Aufrichtung des Reiches der Herrlichkeit, welche sowohl den Gliedern der Gemeinde Kraft zur Verachtung der Welt als ihrer Verkündigung des Reichs überwälti= tigende Wucht verlieh. Sodann war durch eben dies Moment die Gemeinschaftsempfindung bei den Bekennern des Chriftentums wohl stärker als bei den übrigen Kultgenossenschaften: sie fühlten sich als eine aus der Welt ausgesonderte Gemeinde der Heiligen. nur zufällig noch im Fleisch wandelnden Genossen des Reichs Herrlichkeit. Diese Aussonderung von der Welt wurde begünstigt durch die eifersüchtige Ansschließlichkeit ihres Gottesdienstes. Erbteil des jüdischen Monotheisnung, der aller Verehrung fremder Götter das Brandmal des Götzendienstes aufgeprägt hatte.

Propagationsfraft einer Bewegung steht aber im umgekehrten Vershältnis zu ihrer Neigung, Mischungen einzugehen. Endlich lebte in den christlichen Gemeinden von der opferwilligen Hingebung des Stifters wohl mehr als in den Anhängern der übrigen Kulte, obswohl alle Opfer sorderten und keinem Märtyrer sehlten. Aber sür keinen warb eine solche Schaar von Blutzengen, wie für das Christenstum. Es ist eine wunderbare, sür die menschliche Natur bezeichnende und man darf wohl sagen, ehrenvolle Thatsache, daß auf sie keine Predigt tieseren Eindruck macht, als die von einem Krenz herab geshalten wird.

6. Vielleicht läßt die Bekehrung der Griechen und Römer zum Christentum noch eine Betrachtung unter einem weiteren Gesichtspunkt zu, dem Gesichtspunkt nämlich der Entwickelung eines Volkslebens überhaupt. Ich wage denfelben nur anzudenten, denn von einer Er= fenntnis der Regelmäßigkeiten in der Entwickelung eines Volkslebens, ähnlich der, die wir von dem Entwickelungsgang eines Individual= lebens besitzen, kann freilich im Ernst nicht die Rede sein. fann versuchen, die Bekehrung eines Volkes zu einer Erlösungs= religion als die lette und abschließende Entwickelungsstufe seines geistigen Lebens überhaupt anzusehen. Die Erlösungsreligion wäre dann die geistige Schöpfung des Greisenalters eines Volkes: wie es im Ingendalter Mythologie und Hervendichtung, im Mannesalter Philosophie und Wissenschaft hervorbringt, so brächte es in seinem Greisenalter Consolationsphilosophie und Erlösungsreligion hervor. Den Entwickelungsstufen der Vorstellungswelt könnte man parallele Entwickelungsstufen in der praktischen Welt gegenüberstellen: das Jugendalter sucht Bethätigung in Jagd und Krieg; das Mannes= alter in Arbeit und Erwerb, in Handel und Industrie; das Greisen= alter legt die Arbeit aus der Hand und zehrt von dem Erwerb früherer Arbeit; es sehnt sich nach Ruhe und zieht sich zurück aus der Gegenwart, es lebt in der Erinnerung an die Vergangenheit und in Gedanken an das Jenseits. Religion wäre denmad, ein Ersat für Dichtung und Wissenschaft, für Arbeit und Kampf, den Abend des Lebens wie mit einer fanften Abendröte hoffnungsreich verflärend.

Zu einer solchen Betrachtung der Bekehrung der alten Völker zum Chriftentum scheint auch die gleichartige Entwickelung des großen östlichen Zweiges des arischen Stammes aufzufordern. Auch die Inder waren einst unter dem Schutz stammverwandter kriegerischer Götter auf Eroberung und Sieg ausgezogen und hatten sich Wohnsitze am Indus und Canges erkämpft. Auch fie erreichten hier eine hohe geistige und wirtschaftliche Kultur. Und endlich schlug auch hier die Kulturtendenz in Religiosität um. Brahmanismus und noch mehr Buddhismus, beide in immanenter Entwickelung erzengt, find dort dasselbe, wie in der griechischerömischen Welt das Christentum. Die Gleichartigkeit der Lebensauschauung hat zu einer so überraschen= den Ahnlichkeit im Einzelnen geführt, daß sich immer wieder der Gedanke der Ableitung des Christentums ans indischen Quellen auf= gedrängt hat. Die Vorschriften des Dhammapadam, einer Spruch= sammlung buddhistischer Lebensweisheit\*), treffen mit der Spruch= sammlung der sogenannten Bergpredigt oft nad Sinn und Wort aufs Genaueste zusammen. Ausreißung der Begierden, welche sich auf die Dinge richten, die dem natürlichen Menschen als die höchsten Güter erscheinen, Erduldung der Kränkung ohne Zorn und Rache, ein reines Herz und eine friedfertige Gesinnung, das ist hier wie dort der Mittelpunkt der Anforderungen an die Glänbigen. And Lebensformen, in denen die Verwirklichung dieser Forderung gesucht wird, zeigen die auffallendste Gleichartigkeit: hier wie dort finden wir Klöster und Mönche mit den drei Gelübden, der Armut, der Reusch= heit und der Demnt oder des Gehorfams.

Allerdings fehlt es nicht an sehr tiefgehender Verschiedenheit zwischen Buddhismus und Christentum; sie ist vorgebildet in dem Leben der beiden Stifter: in Buddha, dem Erlenchteten, ist keine Leidenschaft, fast könnte man sagen, kein persönlicher Wille; ein

<sup>\*)</sup> Eine Überschung sindet man in W. Webers Indischen Studien I 29—86. Das vortrefsliche Buch von H. Oldenberg, Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde (1881) giebt die geschichtliche Grundlage für die Auffassung und das Verständnis jener Sprüche. In Dunckers Geschichte des Altertums, Bd. III, liegt der Versuch einer Entwickelungsgeschichte des Indischen Volksgeistes vor, in welcher der Gegensaß einer kulturellen und einer religiösen Entwickelungsstufe sehr klar hervortritt.

sanftmütiger Lehrer zieht er von Ort zu Ort, die ihm gewordene Erleuchtung mitteilend, daß das Leben Leiden sei und daß der Weg zur Erlösung durch die Einsicht in das Wesen des Daseins gehe. Jesu Leben ist Rampf mit der Welt und dem Bosen, das im Satan in persönlicher Gestalt ihm gegenübertritt. Buddhas Tod ist ruhiges Erlöschen, Jesu Tod ist der siegreiche Tod des Helden. Die Worte Jesu sind Flammen, die Leidenschaft erregen, die Predigt Buddhas wirkt durch monotone Wiederholung, man könnte fast sagen, hypnotifirend. Wenn Schopenhauer überall das Chriftentum hinter den Buddhismus zurückstehen läßt, so ist das nur aus seiner apriorischen Abneigung gegen das Chriftentum oder vielmehr gegen Kirche und Theologie verständlich; er hätte sonst sehen mussen, wie viel größer, rein menschlich oder poetisch betrachtet, der Wert des Christentums als der des Buddhismus sei. Je höher der Wille zum Leben im Abendland entwickelt ist, desto größer das dramatische Interesse we= nigstens der Bekehrung. Sofern aber jene Unterschiede als verschie= dene Bestimmtheiten des ursprünglichen oder erworbenen Charafters der Völker sich darstellen — es ist oft bemerkt worden, daß das in= dische Volksleben einen pflanzenartigen Charakter an sich trage — darf man sagen: Christentum und Buddhismus sind homologe Entwickelmigsvorgänge.

## Viertes Kapitel.

## Das Mittelalter und seine Jebensanschanung.

1. Das Mittelalter erscheint auf den ersten Blick ganz und gar beherrscht von der christlichen Lebensanschauung. Die Kirche ist der Rahmen, in den sein ganzes geistiges Leben gefaßt ist. Die Kirchen= lehre beherrscht die Erkenntnis; als die dem Ideal entsprechende Le= benssührung gilt ohne Widerspruch die vita religiosa, das Mönchs= leben, welches aus dem Princip der Weltentsagung und Selbstver= lengnung entworfen ist. Armut, Renschheit und Gehorsam, die drei Klostergelübde, bedeuten ja nichts anderes, als die Ausreißung der drei stärksten Triebe des natürlichen Meuschen: der Triebe, die sich

auf Besit, auf Familiengründung, auf Ansehen und Herrschaft richten. Eigentlich gilt die Forderung der vita religiosa für den ganzen klerikalen Stand, der dem Volk das christliche Leben vorbildlich darzustellen berusen ist: doch ist die Durchführung des kanonischen Lebens für die außerhalb des Klosters lebende Geistlichkeit nie ganz gelungen; nur der Verzicht auf Ehe und Familiengründung wurde allmälig durchgesetzt\*).

Dennoch würde man sich offenbar täuschen, wenn man meinte, das mittelalterliche Leben habe wirklich denselben inneren Charafter, wie das Leben der alten Chriftengemeinden in der griechisch=römischen Wenn in der oben angedenteten Ansicht über das Wesen der Erlösungsreligion irgend welche Wahrheit ist, dann kann dem gar nicht so sein. Die germanischen Völker erlebten im Mittelalter nicht ihr Greisenalter, sondern, wenn es gestattet ift, den Vergleich eines Gesammtlebens mit einem Einzelleben festzuhalten, ihre Schuljahre: sie gingen beim Altertum in die Schule, Sprache und Wissenschaften, Philosophie und Religion, nügliche und schöne Künfte erlernend. So wenig nun ein Schulknabe im eigentlichen Sinne des Wortes sich bekehren kann, so wenig kounten es jene jugendlichen Völker. fehren kann sich unr, wer gelebt hat und nun findet, daß das Leben, welches er geführt, nicht hält, was es zu versprechen schien. alten Bölfer hatten am Ende einer langen und glänzenden Kultur= laufbahn diese Entdeckung gemacht; sie suchten, nachdem sie die Glückseligkeit durch Erfüllung der Begierden nicht gefunden, unnmehr den Frieden durch Erlösung von der Begierde. Als die germanischen Wölker in der zweiten Hälfte des erften Jahrtausends Christen wurden, hatten sie den Kulturweg noch kann betreten; sie konnten nicht mit denselben Empfindungen die Tanfe empfangen, wie jene.

Hierüber läßt schon die Geschichte ihrer Christianisirung gar keinen Zweifel zu. In der alten Welt war die eigentliche Bekehrung zum Christentum völlig spontan und von innen heraus geschehen. Das

<sup>\*)</sup> Eine anziehende Darstellung des mittelalterlichen Geistes giebt H. v. Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen Weltanschauung (1887). Weltverneinung und Weltbeherrschung in ihrem Gegensatz und in ihrer geschichtlich notwendigen Einheit sind die beiden herrschenden Aussalfungskategorien.

Chriftentum war zu ihnen gekommen nicht mit Gewalt der Waffen, wie später der Islam, nicht mit überlegener Kultur und Wissenschaft, es hatte von alle dem gar nichts, sondern der Mangel an diesen Dingen war ursprünglich ihm wesentlich. Es hatte sich durchgesetzt, nicht durch die Mittel der Politik, sondern gegen den Willen der politischen Mächte. Freilich, nachdem es sich durchgesetzt hatte, nachdem es eine Macht geworden war, da änderte sich dies Verhältnis: die alles benutenden Politiker begannen um auch das Christentum zu benuten, der Staat selbst wurde driftlich oder das Christentum verstaatlicht und die Reste des Heidentums sind schließlich von der Staatsgewalt ausgerottet worden. Welcher Vorgang denn natürlich nicht ohne Rückwirfung auf das innere Wesen des Christentums blieb: seitdem es chriftliche Kaifer gab, was Tertullian noch gelegentlich als einen inneren Widerspruch bezeichnet hatte (Apol. c. 21), konnte die Kirche nicht mehr in dem schroffen Gegenfatz zur "Welt" stehen bleiben, welchen die ersten Gemeinden einnahmen; es fand eine Art von Aus= gleichung zwischen Christentum und Welt statt, bei der dasselbe so viel Welt in sich aufnahm, als notwendig war, um die Welt, wenn nicht mehr, wie ursprünglich, zu überwinden, so doch zu beherrschen. So hatte in den letzten Zeiten der alten Welt die Kirche als neue Weltmacht sich entwickelt, nicht ohne in den Klöstern eine Art Bufluchtsftätte für ein un= oder außerweltliches Christentum geschaffen zu haben: und in der Hochhaltung des flösterlichen Lebens spricht sich noch ein Bewußtsein der Kirche von dem eigentlichen Verhältnis des Christentums zur Welt aus.

Ein Borgang nun von völlig anderer Art als jene ursprüngliche Bekehrung der alten Völker zum Christentum ist die sogenannte Bekehrung der germanischen Völker; sie bekehrten sich, könnte man sagen, ursprünglich nicht zum Christentum, sondern zur Kirche. Politische Erwägungen waren überall für die Annahme der Tause wenigstens mit entscheidend und oft Ausschlag gebend. Die germanischen Stämme im besonderen, aus welchen das deutsche Volk erwachsen ist, sind sogar durchweg mit Wassengewalt zum Auschluß an das Christentum oder also vielmehr an das politischestischliche System des Frankenreichs gezwungen wurden. Die Kriegse und Verwaltungsgeschichte Karls des Großen weiß von der "Bekehrung" der Sachsen gräßlich blutige

Dinge zu erzählen. Wer sich der Taufe entzieht, so wird im Capitular von Paderborn (785) verordnet, der soll des Todes sterben. Wer das Vaterunser und den Glauben nicht hersagen kann, verordnet ein späteres Capitular, soll mit Schlägen oder Fasten bestraft werden, es sei Mann oder Weib\*).

2. Wie die Christianisirung der Germanen eine andere war, als die ursprüngliche Bekehrung der Alten, so ist nun auch ihre Lebensempfindung und Lebensführung eine andere, als die des ursprünglichen Christentums. Das Mittelalter ist nicht weltmüde und lebenssatt, sondern voll Thatendurst und Lebensdrang. Es sehlt nicht an Einzelnen, in denen die ächt christliche Lebensstimmung durchbricht; in manchem mittelalterlichen Kirchenlied spricht sich das Gefühl der Ermüdung von der Welt und der Sehnsucht nach der

<sup>\*)</sup> Die betreffenden Verordnungen sind so bezeichnend, daß ich ein paar Stellen im Driginaltert mitteile. Das Cap. Paderbr. vom 3. 785 (Mon. Germ. III, 48) bestimmt in § 8: si quis deinceps in gente Saxonorum inter eos latens non baptizatus sc abscondere voluerit et ad baptismum venire contempserit, paganusque permanere voluerit, morte moriatur. § 4. Si quis sanctum quadragesimale jejunium pro despectu christianitatis contempserit et carnem comederit, morte § 7. Si quis corpus defuncti hominis secundum ritum paganorum flamma consumi fecerit et ossa ejus ad cinerem redierit, capite puniatur. Da3 Capit. eccles. vom 3. 804 (Monum. Germ. III, 130; Budinger, die Anfänge bes Schulzwangs, Zürich 1865, sest es mit Recht in das J. 806 als Abschluß einer Reihe verwandter Verordnungen aus den vorhergehenden Jahren) enthält folgende Bestimmungen: symbolum et orationem dominicam (das im Tert folgende vel signaculam seil. fidei wird von Budinger als Glosse zu symbolum mit Recht gestrichen) omnes discerc constringantur. Et si quis ea nunc non teneat, aut vapulet aut jejunet de omni potu excepto aqua, usque dum haec pleniter valeat. Et qui ista consentire noluerit, ad nostram praesentiam dirigatur. Feminae vero aut flagellis aut jejuniis constringantur. Quod missi nostri cum episcopis praevideant, ut ita perficiatur; et comites similiter adjuvant episcopis, si gratiam nostram velint habere, ad hoc constringere populum, ut ita discant. Bu bemerken ift noch, daß es fich um die Erlernung des Glaubens und des Baterunsers in lateinischer Sprache haudelt; erft die Mainzer Synode von 813 erlaubt in zweiter Linie die Bulgarsprache dem, der es nicht anders fann. - Man darf hoffen, daß auf dem langen Weg vom Hof König Karls bis zu den fächsischen Dörfern das Mandat von seiner Schärfe etwas verlor; man möchte es auch daraus schließen, daß bei der Wiederholung vom 3. 809 (M. G. III, 160) die Strafdrohung weggeblieben ift.

Heimfahrt aus diesem Elende ins himmlische Vaterland ergreifend aus\*). Aber das ist doch nicht die herrschende Lebensstimmung. Neben der firchlichen Poesie — übrigens vergesse man nicht, daß auch die Carmina burana von Klerifern stammen — lebt die volkstümliche Heldendichtung; ohne Zweifel dem Herzen des Volkes näher, hat sie durch das ganze Mittelalter in lebendiger Überlieferung sich fort= gepflanzt. Ihr Charafter ist gar nicht ein driftlicher. Die bewunderte Tugend ist nicht die Geduld, sondern die Tapferkeit, der streitbare und fühne Held ist das Ideal des Niblungenliedes so gut als der Ilias. Feinde lieben und Kränkung dulden ift den deutschen Recken so fremd als den Helben des Homer. Der rechte Mann ist, wie den Freunden ein starker und treuer Freund, so den Feinden ein furchtbarer Feind. Die altsächsische Dichtung vom Leben Jesu (der Heliand) macht Chriftus zu einem mächtigen Gefolgsherrn und die Jünger zu seinen Mannen; die Umbildung zeigt, wie unvorstellbar der wirkliche Jesus mit seiner Gefolgschaft den bekehrten Sachsen war. Chenso wenig, als die epische Dichtung, zeigt die Lyrik des Mittelalters driftlichen Charafter. Ihr Gegenstand ist Liebeslust und Liebesleid, Frühlingsfreude und Weltluft.

Das ist die Dichtung, die unmittelbar aus dem Leben des Volks entspringt. Es ist kein Zweifel, daß sie ein treuer Spiegel des wirk= lichen Lebens ist. An der Forderung des Evangelinus gemessen:

<sup>\*)</sup> In keinem, nach meiner Empfindung, ergreifender, als in jenem Gebet zur Gottesmutter, welches dem Hermannus Contractus vom Kloster Reichenau zugeschrieben wird; ich kann mir nicht versagen es herzusehen:

Salve Regina,
Mater misericordiae,
Vita, dulcedo,
Et spes nostra, salve.
Ad te clamamus exules filii Hevae,
Ad te suspiramus gementes et flentes
In hac lacrymarum valle,
Eia ergo, advocata nostra,
Illos tuos misericordes oculos ad nos converte,
Et Jesum, benedictum fructum ventris tui,
Nobis post hoc exilium ostende:
O clemens, o pia,
O dulcis virgo Maria.

der Welt und ihrer Lust den Nücken zu kehren, ist das Leben der germanischen Völker im Mittelalter nichts weniger als ein christliches. Die große Aufgabe der Männer ist der Krieg; kriegerische Spiele und Jagd füllen die Muße der Vornehmen. Auch die Frenden des Mahles und der Geselligkeit weiß man zu schätzen, und die Beziehung der Geschlechter wird Gegenstand einer Kunst und eines Studiums, wie man dies alles in Weinholds Buch über die dentschen Franen im Mittelalter aussührlich dargestellt findet.

3. Auch das wirkliche Leben des Klerus entspricht, wie oft genug bemerkt worden ist, durchaus nicht immer seiner afketischen Form. Der Papst, der sich in Erinnerung an jenes Gebot Christi den Anecht der Anechte nennt, ist in Wirklichkeit der Herr der Welt, die Bischöfe sind Fürsten und Gewaltige, viele unter ihnen vielmehr bekümmert um Land und Leute, um Macht und Reichtum, als um das Heil der Seelen. Die Klöfter, in denen Weltflucht und Afkese zu Haufe sein sollten, sind Brennpunkte der Kultur und hin und wieder wohl auch Stätten üppigen und unheiligen Genießens. Benediktiner und Cisterzienser bringen, wohin sie kommen, Handwerke und Künfte, Obstzucht und Feldbau. Selbst die Schätze der heidnischen Wiffenschaft und Litteratur haben sich in die Klöster gerettet und sind von ihnen, wie oft gerühmt worden, für die Nachwelt erhalten Der Ruhm ist wohlverdient, aber seltsam genug ist es doch, daß die Brüderschaften der driftlichen Aftese darin Ruhm ge= sucht und gefunden haben, daß sie die Verse des Dvid und Horaz, die Schriften des Aristoteles und Lufrez nicht blos abgeschrieben, sondern auch studirt, erklärt, nachgeahmt und so gewisser Maaßen beständig am Leben erhalten haben. Und nicht minder seltsam erscheinen von diesem Gesichtspunkt gesehen, jene kriegerischen Orden, die Schwert und Kreuz, Panzer und Ordenskleid als Krieger Christi tragen und in seinem Dienst sowohl Wunden schlagen als Wunden verbinden.

Auch das intellektuelle Leben des Mittelalters, das am unsmittelbarsten unter der Herrschaft der altchristlichen Tradition zu stehen scheint, hat in Wahrheit doch einen ganz anderen Charakter als das der alternden griechisch=römischen Welt. Ein starker jugendlicher Erstenntnistrieb ist unverkennbar; er mißtraut noch seinen eigenen Kräften,

Wiffenschaft bei Anderen, aber er nimmt sie, wo sucht die sie findet; aus den Büchern der Heiden, Juden und Sarra= cenen schöpfen die mittelalterlichen Universitäten die Erkenntnis der Dinge. Die scholastische Theologie selbst ist ein erster schüchterner Versuch die heilige Lehre zu rationalisiren. Das Wort des Anselmus: ich glaube, um zu begreifen, ist bezeichnend für die mittelalterliche Theologie: sie will nicht eine neue Wahrheit schaffen, die Wahrheit ist vorhanden, aber sie will dieselbe, nachdem sie zuerst ohne Einsicht angenommen, nun durch die natürliche Vernunft aneignen und gleich= sam innerlich bewältigen. Das ift das hohe Ziel der gewaltigen intellektuellen Anstrengungen des Mittelalters, ein Ziel, das sich freilich im Fortgang der Arbeit immer mehr als merreichbar herans= Man wird nicht sagen können, daß ein solches Bestreben im Sinne des ursprünglichen Christentums ist; Paulus wenigstens, in welchem die thörichte Predigt vom Krenz mit griechischer Weisheit zuerst sich begegnete, weiß nichts von einem Ausgleich zwischen beiden oder von einem Begreifen der Heilswahrheit durch die natürliche Vernunft; ihm steht offenbar Tertullian mit seinem: ich glanbe, weil es widerfinnig ist, näher als Anselmus. Das Verlangen, den Glauben zu begreifen, ist in gewisser Weise ein erster Anfang des Verlangens, sich von ihm zu emancipiren, sich über ihn zu stellen. So sah Luther Die Sache an; er haßte Die scholaftische Theologie und Philosophie, weil sie mit dem driftlichen Glauben die heidnische Weisheit des Aristoteles mische; er wollte jenen in seiner Reinheit wiederherftellen.

Also das mittelalterliche Christentum ist nicht dasselbe, wie das ursprüngliche Christentum; sind die Germanen christianisirt, so ist auch das Christentum germanisirt worden; es hat die natürliche Kulturtendenz der jugendlichen Bölker in sich aufgenommen und mit ihnen auf eigentümliche Weise sich durchdrungen. Übrigens war es, wie bereiß bemerkt, schon innerhalb der alten Welt allmählich in ein positiveres Verhältnis zur Welt und ihren Bestrebungen getreten und dadurch gleichsam sür die Aufgabe vorbereitet, den neuen Völkern mit dem neuen Glauben auch die Elemente der alten Kultur zu bringen.

4. Ist die Vermischung des Christentums mit der Welt als Verderbung desselben anzusehen? Von den Sekten, die

sich von der verweltlichten Kirche aussonderten, ist es so empfunden worden: sie vermochten in der Kirche nicht mehr die Gemeinde der Heiligen zu erkennen, welche sich um das Wort vom Kreuz in den den ersten Zeiten gesammelt hatte. Das eigentümliche Wesen und die Kraft des Christentums schien ihnen dahin zu sein, seitdem die Kirche mit dem Staat sich in die Herrschaft der Welt teilte, sei es ihn regierend, wie es die katholische Kirche jederzeit erstrebte, sei es von ihm regiert, wie die protestantischen Kirchen.

Vom Standpunkt des ursprünglichen Christentums aus wird es schwer sein, dies Urteil zu widerlegen. Das Christentum ist ur= sprünglich Kampf mit der Welt, das heißt, der Gesammtheit der Bethätigungen und Bestrebungen, der Einrichtungen und Anstalten, worin der natürliche Mensch die Bestimmung des Daseins erblickt. Ein Christentum ohne diesen Kampf, ein von der Welt anerkanntes, vom Staate gebilligtes und autorisirtes Christentum ist nicht mehr dasselbe: wären alle Menschen wirklich Christen geworden, dann gäbe es keine Welt und keinen Staat mehr, dann wäre die Zeit erfüllet, die Geschichte beschlossen. — Auch das ist gewiß, daß durch die Mischung driftlicher Form und Redeweise mit weltlichem Wesen ein Charafter= typus erzeugt worden ist, der zu den widerwärtigsten Verbildungen gehört, welche die Natur des Menschen überhaupt erlitten hat; er wird mit dem Namen des Pfaffentums bezeichnet: Hochmut als christ= liche Demut, Härte und Anmaaßung als Liebe und Sorge um die Seele des Bruders verkleidet, Herrschsucht und Habsucht im Namen Jesu geübt macht sein Wesen aus. Dieser Typus war dem antiken Leben ganz fremd, er ist so alt als die Kirche, findet sich nun übrigens gar nicht allein unter den Dienern der Kirche, sondern ebenso unter den Dienern des Staats und der Wissenschaft, überhaupt unter allen, die das geistliche oder weltliche Regiment in Händen halten. Erblickt man in den Pfaffen die Repräsentanten der Kirche überhaupt, dann kann man in ihr schwerlich etwas anderes als eine große Entartung erblicken\*).

<sup>\*)</sup> Als ein Versuch, eine Geschichte des unkirchlichen Christentums als des wahren evangelischen Christentums zu schreiben, hat ein Werk von L. Keller, die Resormation und die älteren Resormparteien (1885), Interesse. Daß dem Versasser das Unternehmen gelungen sei, einen ununterbrochenen geschichtlichen Zusammenhang

Das Urteil des Historisers wird doch ein anderes sein können und müssen. Sollte das Christentum zu dem Sanerteig werden, der die ganze Menschheit durchsäuert hat, sollte es nicht blos die Euthanasie der alten Völker, sondern ein Lebensprincip für die neue Völkergemeinde werden, die eben die Bühne der Weltgeschichte betrat, so nuchte es zu der Welt und der Kultur in ein positives Verhältnis treten, nuchte es sich auch in die festgesügte und danernde Form der Kirche nach Art eines Weltreichs sassen. Daß es dadurch innerlich ein anderes wurde, ist freilich unzweiselhaft; aber nicht minder scheint es mir unzweiselhaft, daß dies die Bedingung war, unter der allein es auf das werdende geschichtliche Leben der modernen Völker Einsluß gewinnen konnte. Und auch das dürfte dem Betrachter der Geschichte

"evangelischer Gemeinden" von der Berstaatlichung des Christentums unter Konstantin bis auf die Reformation und darüber hinaus bis auf unsere Tage nachzuweisen, wird von den Sachkundigen wohl mit Recht bezweifelt. Man ung aber nicht vergessen, daß nicht alles, was sich begeben hat, in den Überresten von Aufzeichunngen steht, die auf uns gekommen sind; und jedenfalls verdient diese Unterftrömung in der Geschichte des Christentums mehr Interesse, als sie in der Geschichtichreibung vom Standpunkt der officiellen Rirchen zu finden pflegt. — Überans leidenschaftlichen Protest gegen das Staatschriftentum vom Standpunkt des urfprünglichen Chriftentums erhebt in seinen letten Schriften ber Dane Soren Rierkegaard. In den zerfleischenden Sarkasmen, welche er im 3. 1855 in einer Reihe von Blättern unter dem Titel "Augenblick" erscheinen ließ (deutsch unter dem Titel: Chriftentum und Kirche, Samburg 1861) werden mit immer neuen Wendungen gegeneinander gehalten die ursprünglichen Berkunder des Christentums, die ihr Leben bafür hingaben, und die tausend von der Rgl. banischen Regierung angestellten "Wahrheitszeugen", welche burch die Berkundigung des Leidens Christi Brotstellen, silberne Tafelaufjäte, Ritterkrenze, bordirte Lehnstühle und andere Herrlichkeiten gewinnen. Den wirklichen Chriften erkennt man anch heute am Rreng, nicht an dem goldenen oder silbernen, bas an einem bunten Bandchen am hals oder an der Bruft getragen wird, und seinen Trager als Ritter oder Kommandeur kennzeichnet, sondern an dem Rrenz, das von freiwilligen und officiellen Bertretern ber Welt benen, Die um Chrifti willen Die Welt verachten, gur Schande und Marter auferlegt wird. — Es durfte in der That wohl die feltsamste Fronie ber Weltgeschichte sein, daß das Rrenz, oder, aus dem Römischen Gebrauch ins Moderne übersett, der Galgen gegenwärtig als Chrenzeichen und Schunckgegenstand getragen wird. Gin merkwürdiges Buch, das ähnliche Betrachtungen über das Berhältnis des Christentums zur griechisch-orthodoxen Kirche anstellt, ift das Buch des berühmten russischen Romandichters E. Tolstoi, Mein Glaube (Leipzig, 1885).

dieser Völker nicht zweifelhaft sein, daß ihrem Leben durch das kirch= liche Christentum sehr wertvolle Elemente zugeführt worden sind. Hat die mittelalterliche Welt, verglichen mit dem heidnischen Altertum, eine eigentümliche Schönheit moralischer Bildung entwickelt, so ift es in erster Linie das firchliche Chriftentum, dem dieselbe ihren Ursprung Man denke an die Ausbildung jenes zarten, hochsinnigen Rechtsgefühls, welches, auf die kriegerische Tüchtigkeit der germanischen Völker gepfropft, im Nittertum einen so eigenartigen Typus morali= scher Vortrefflichkeit erzengt hat. Man denke an die Barmherzigkeit gegen Arme und Elende, welche in taufend Stiftungen, die auf unfere Tage gekommen sind, noch heute Not lindert und Thränen trocknet. Man denke an die Verinnerlichung des Verhältnisses zur Frau, an die Schen vor Unreinheit des geschlechtlichen Lebens überhaupt; mag diese oft nicht ausreichend gewesen sein zu verhindern, was dem natürlichen Menschen kaum auftößig ist, mag jene selbst wieder im Minnedienst eigentümliche Verirrungen im Gefolge gehabt haben: dennoch sticht in diesem Punkt die Strenge und die Zartheit des Mittelalters vorteilhaft gegen die Leichtfertigkeit und Außerlichkeit der antiken Welt ab. Man denke an die allmälige Ansbreitung Empfindung, daß Stlaverei, die Ordmung der Gesellschaft nach dem natürlichen Recht des Stärkeren, dem Gebot der Liebe nicht entspreche. Hat auch die Kirche auf keine Weise die Aufhebung der Sklaverei gefordert, vielmehr dieselbe, wie jede andere weltliche Ordnung, als indifferent gegen die Ordnung im Himmelreich bestehen lassen, ja sie ausdrücklich auerkannt und unbefangen selbst Sklaven gekanft und besessen, so hat sie doch nicht verhindern können und wollen, daß der Geist des Evangeliums, soweit er durchdrang, das Verhältnis zwischen Herren und Sklaven innerlich umgestaltete, so daß zulett auch die rechtliche Form selbst ummöglich wurde\*). Man denke endlich an die Einheit der Völker in der Kirche, welche den nationalen Gegenfähen ein gewiffes Gegengewicht gab, das freilich Kriege zu verhindern nicht ftark genug war, aber doch stark genug, den Kriegen

<sup>\*)</sup> Man sehe einen lehrreichen Aufsatz von Fr. Overbeck über das Berhältnis der alten Kirche zur Sklaverei im Röm. Reich in seinen Studien zur Geschichte der alten Kirche (1875).

den Charafter von Vernichtungsfämpfen zu nehmen, zu denen jene Gegenfätze nach der natürlichen Ordnung der Dinge führen.

In allen diesen Dingen wird man schwerlich umbin können, den Einfluß des in der Kirche organisirten und durch Aufnahme von Kulturelementen aller Art zu einer Weltmacht gewordenen Chriften= tums zu erblicken. Es ist nicht wahrscheinlich, daß den altchristlichen Gemeinden als solchen die Bekehrung und Erzichung der friegerischen germanischen Völker gelungen wäre. Sie bengten sich vor der glän= zenden und mächtigen Gefolgschaft Chrifti in der Kirche, es erscheint mehr als zweifelhaft, ob sie sich vor der Gefolgschaft gebeugt hätten, von welcher umgeben Jesus selber einft auf Erden gewandelt hatte. Und die herrliche Entfaltung der mittelalterlichen Runft, die viel ver= heißenden Anfänge wiffenschaftlichen Studiums, wären sie möglich ge= wesen ohne die Weltfirche? Die "evangelischen Gemeinden", welche das alte Verhältnis des Chriftentums zur Welt festhielten, haben gegen die Kunft und Wiffenschaft ftets Gleichgültigkeit oder Schen Wer also nicht alle Kultur für einen Irrweg hält, oder wer nicht in der Hineinziehung der germanischen Bölker in den Kreis des Christentums und der antifen Kultur einen Abweg von ihrer eigenen immanenten Entwickelung erblickt — ein Standpunkt, den man als einen möglichen wird gelten lassen können, der aber freilich so wenig der Begründung, als der Widerlegung fähig ist — der wird in der Vermischung des Christentums mit der Kultur wenigstens nicht blos eine Verderbung des Evangeliums erblicken können.

## Fünftes Kapitel.

## Die moderne Lebensanschanung.

1. Mit dem Ende des 15. Jahrhunderts beginnt in dem Leben der europäischen Menschheit ein neuer Abschnitt: das Mittelalter wird durch die Neuzeit abgelöst. In der That ist der Einschnitt tief und deutlich genug. Eine neue Philosophie, begründet auf eine neue Kosnwlogie und Physik, tritt allmälig an die Stelle der alten, auf

die Bibel und den Aristoteles begründeten Weltanschanung. Neue Lebensformen verdrängen die alten: der Staat wächst allmälig zum imiversellen Kulturinstitut aus und nimmt der Kirche eine Aufgabe nach der andern aus der Hand, die Rechtspflege, den Unterricht, die Wohlfahrtspolitif. Der Staat steht ganz im Diesseits, sein Ziel ist die irdische Wohlfahrt, während die Kirche ihre tiefsten Wurzeln im Dennoch wird, von dem Gesichtspunkte aus gesehen, Jenseits hat. von welchem das Mittelalter soeben betrachtet worden ist, die Um= wandlung nicht als eine radikale erscheinen. Es findet nicht eigent= lich eine Umkehr statt, wie bei der Bekehrung der alten Völker zum Christentum; eher könnte man sagen: es sindet ein entschiedenes Durchbrechen der Kulturtendenz statt, die auch schon im Mittelalter als starke Grundströmung vorhanden war, aber hier durch die darüber gebreitete supranaturalistische Religion verdeckt wurde. Das Mittel= alter gleicht einer jugendlichen Gestalt, welche sich in die Tracht des Algehüllt hat. Die Abwerfung der Hülle bezeichnet den Beginn der neuen Zeit: Renaissance und Reformation.

Die Renaissance bedeutet die Auferstehung des klassischen, d. h. des heidnischen Altertums. Es war mit der Bekehrung der Alten zum Christentum begraben worden. Die neuen Völker hatten bisher unter dem Einfluß des driftlich gewordenen Altertums gestanden. Von ihm hatte ihr intellektuelles und moralisches Leben sein Gesetz empfangen. Sie hatten sich zu kultiviren geftrebt, aber mit der Empfindung der Schen: Kultur ist eigentlich die Frucht des Baumes, von dem Gott verboten hat zu effen. Ihr Lehrmeifter, das Altertum, hatte diese Frucht gepflückt und davon gegessen, dann aber, tief durch= drungen von dem Bewußtsein ihres Unwerts, sie weggeworfen. Das Mittelalter hatte bisher mit einem Gefühl der Begierde und Be= wunderung, aber zugleich der Schüchternheit, einiges von den Uberresten aufgelesen. Jett wird die Schüchternheit abgelegt. emancipirt sich von dem alten Lehr= und Zuchtmeister. die Entbeckung, daß er selbst einmal jung war und findet das jugend= liche Altertum viel liebenswürdiger als das altgewordene. leidenschaftliche Bewunderung des heidnischen Altertums bemächtigt sich der Gemüter; die Erzengnisse seiner Litteratur, seiner Kunft, seiner Philosophie werden mit brennender Begierde gesucht, studirt,

nachgeahmt, ins innerste eigene Leben aufgenommen. Die litterarischen und künstlerischen Erzeugnisse des Mittelalters werden mit der Ver= achtung weggeworfen, mit welcher ber eben entlassene Schüler seine alten Schulerercitien und Lehrbücher bei Seite wirft; gothische Barbarei wird die stehende Bezeichnung für alles, was aus dem Mittelalter Man will denken, empfinden, dichten, bilden, leben, wie jene vorbildlichen Menschen des klassischen Altertums. In der Abwerfung der alten und der Annahme neuer, latinisirter oder gräcisirter Namen erhält die Anziehung des neuen Menschen ihren symbolischen Ausdruck. — Zu seiner vollen Darstellung ist übrigens das Wesen der Renaissance nur in Italien gekommen. In J. Burckhardts Rultur der Renaissance in Italien (3. A. 1877) mag man sehen, was es mit der "Wiedergeburt", mit der Geburt des neuen Menschen auf sid) hat. Hier hat sid) die Entwickelung mit innerer Notwendigkeit vollzogen. Diesseits der Alpen, besonders in Deutschland, ist sie weder spontan erfolgt, noch ist sie so in das Wesen des Volkes ein= gedrungen; sie hat hier einigermaaßen den Charakter einer Nachahmungs= bewegung, einer gelehrten Imitation. Und dann wurde hier der Kampf ber alten und der neuen Bildung, nachdem die letztere eben erst auf den Universitäten Fuß gefaßt hatte, durch den Ausbruch eines anderen Rampfes abgebrochen, des Kampfes, den Luther im Namen des Evangeliums gegen die Kirche erhob. Derfelbe nahm das Interesse des deutschen Volks und bald auch der übrigen Völker so sehr in Auspruch, daß die Renaissancebewegung darüber vollständig in den Hintergrund trat. Erst nach der wenigstens vorläufigen Austragung jenes Kampfes im 17. Jahrh., nachdem ein gewisses Gleichgewicht zwischen katholischer und protestantischer Macht hergestellt war, begann seit der Mitte des 18. Jahrhunderts, diesmal vom protestantischen Deutschland ausgehend, eine Art litterarischer Nachblüte Renaissance.

2. Die Reformation ist in ihrem Ursprung eine Bewegung von völlig anderer Art. Das tief religiöse, leidenschaftlich wahrhafte und durch und durch volkstümliche Gemüt Luthers empörte sich gegen das System todter Werke und todter, aus Vernunft und Autorität zusammengeschweißter Lehrsätze, welche, wie ihm die Sache sich darstellte, als kirchliche Praxis und kirchliche Theologie den ein=

fachen, lebendigen, thatfräftigen und beseligenden Glauben des alten Christentums verdrängt hatten; empörte sich nicht minder gegen das weltlich-aristokratische Gennßleben und Bildungsstreben des von den Anschauungen der Renaissance durchtränkten hohen Klerus, gegen das Neuheidentum eines Leo X. und Albrecht von Mainz, das ihm als ein Hohn auf das Christentum erschien. Luther war keineswegs ein Mann der modernen Bildung und Wissenschaft, diese verständigte sich vermutlich mit Leo X., wenigstens mit der Person, wenn denn nicht mit dem Inhaber der Stellung, viel leichter. Ebenso wenig war er ein Mann des Lebensgenusses und der Kulturanbetung, auch diese hätten bei Leo leicht feineren Geschmack und innigere Anerkennung Luthern war die Kirchenlehre nicht zu wenig vernünftig und das firchliche Leben nicht zu wenig weltlich, eher kann man das Gegenteil sagen: er verwarf die Vernunft in Glaubenssachen schlecht= hin und er hatte für den Wert dieses irdischen Lebens und seines Inhalts an Kultur nur eine sehr mäßige Schätzung. nicht schlechthin den Genuß und er forderte die Arbeit im Dienst der irdischen Lebensaufgaben; aber keineswegs würde er der Emancipation des Fleisches und der vollständigen Hingebung an die Aufgaben irdischer Kultur haben das Wort reden wollen. Wenn er die positive Seite betonte, so geschah es nicht um der irdischen Kultur und Glückseligkeit willen, sondern im Gegensatz zu der officiellen Auffassung der Kirche, welche das mönchische Leben als an sich verdienstlich und heilig bezeichnete. Luther sah darin eine falsche Selbstopferung, welche, auch wenn ernstlich durchgeführt, die wahre Opferung des Herzens leicht hindere, und, wenn nicht ernstlich durchgeführt, unter den Formen der Entsagung zu einem schnöden Rult des Fleisches Gelegenheit gebe. Sein Verhältnis zur Kirche und ihrer Affese war im wesentlichen dasselbe, wie das Verhältnis Jesu zu der Gerechtig= keit und dem Gottesdienst der Pharisäer: nicht weniger, sondern mehr und innerlicher Gott dienen und sich selbst verleugnen.

Wenn man aber auf die Summe der Wirkungen, namentlich auch der entfernteren Wirkungen blickt, welche an die Reformation sich angeschlossen haben, dann wird man schwerlich umhin können zu sagen: auch sie hat die Entbindung des modernen Geistes, seine Los-lösung von der supranaturalistischen Weltanschauung und Lebensauf-

fassung gefördert. Durch die Reformation ist die äußere Form des mittelalterlichen Lebens, die Kirche, zerbrochen worden. Die neuen Rirchenbildungen find nicht selbständige Lebensformen, sie sind, in Geftalt der Landeskirchen, in denen der Fürst auch das geiftliche Oberhaupt ist, thatsächlich zu einer Art Anhang des Staates, zu politischen Einrichtungen geworden. Die Geiftlichen der neuen Kirche bilden eine Beamtenschaft, deren Zahl daher auf das Maaß des Bedürfnisses reducirt wird; im Mittelalter bildete der Klerus einen Stand, deffen erste Aufgabe nicht war, Bernfsgeschäfte zu erledigen, sondern die Ehre Gottes durch sein Leben und Dasein zu mehren, daher es zu viel Priester, Altäre und Kirchen nicht geben konnte. In der ganzen Erscheinung des Lebens tritt diese Veränderung der Stellung der Kirche zu Tage. Eine mittelalterliche Stadt erhielt ihren Charafter von ihren Kirchen; die Häuser der Menschen schaaren sich um die Gotteshäuser als die gegebenen Mittelpunkte des Lebens; das Gepräge der alten Rheinstädte, oder der alten Harz- und Oftsee= städte, Hildesheim, Halberstadt, Wismar, Rostock, wird heute noch von ihren firchlichen Bauten bestimmt. In einer modernen Stadt, wie Berlin oder Altona, herrscht das Staatsgebände: das Schloß, die Regierung, das Gericht, die Post, die Kaserne, das Zuchthaus, und dazu die Fabrik und der Bahnhof; einer Kirche begegnet man selten, und die wenigen, die da sind, stehen verlegen und gedrückt inmitten himmelhoher Häuser, von denen sie überragt werden, oder auf großen leeren Pläten, die sie nicht zu beherrschen vermögen.

Es wird niemand lengnen wollen, daß zu dieser Säkularisirung der baulichen Erscheinung unserer Städte direkt und indirekt die Resformation beigetragen hat. Und ebensowenig kann gelengnet werden, daß zu ihrem Gesolge die entsprechende Säkularisirung der ganzen Darskellung des modernen Menschen und Lebens gehört. Das asketische Leben ist mit den Klöstern verschwunden; die Geistlichen, an Zahl und Bedeutung hinter den Staatsbeamten immer mehr zusrückbleibend, haben aufgehört ein besonderes, außerhalb der weltlichen Gesellschaft stehendes Element der Bevölkerung zu sein, sie gehören durch die Ehe der Gesellschaft als Glieder an; die sakramentalen Handlungen, die tausend heiligen Bräuche und Eeremonien, mit denen das ganze Leben durchzogen war, sind bis auf geringe Reste, die

auch im Begriff sind rudimentär zu werden, verschwunden; die zahlsreichen Festtage sind in Arbeitstage verwandelt, der tägliche Gotteszdieust hat aufgehört, nur an einem Tage "ist Kirche", wie der Sprachgebrauch bezeichnend sagt und wie die Kirche selbst bestätigt: an den andern Tagen steht sie verschlossen und verödet da. Alles dies scheint zu sagen: wir leben auf Erden und wollen für die Erde leben. Dort wies alles auf das Jenseits, hier weist alles auf das Diesseits.

Und man wird weiter gestehen müssen, es hat sich in Folge der Reformation nicht blos die äußere Erscheinung der Häuser und Städte, des Menschen und des Lebens verändert: auch das Denken und Em= pfinden ist säkularisirt worden. Sicher bei der Masse; so äußerlich bei Vielen das religiöse Leben im Mittelalter geblieben sein mag, die mgähligen Hinweisungen auf Jenseits und Ewigkeit kounten doch nicht spurlos an den Gemütern vorüber gehen. Der Wegfall des größten Teils des äußeren kirchlichen Lebens ist ohne Zweifel eine der Ursachen, daß Gedanken an die Ewigkeit die Gemüter jett seltener und weniger eindringlich beschäftigen. Die Menschen haben sich mit ihren Gedauken fester und ausschließlicher auf der Erde an= Sicherlich war es nicht Luthers Meinung hierzu aufzufordern. Er war für die Aufhebung der Klöster und die Vermin= derung des Klerus nicht im Interesse der Kultur und des Wohllebens, im Gegenteil, das Leben der Stiftsherren und Mönche erschien ihm eher als ein dem Fleisch zusagender Müßiggang und Arbeit und Chestand als geeigneter die Lüste zu dämpfen; er billigte die Be= schränkung kirchlicher Übungen und Handlungen nicht um für die weltlichen Geschäfte als die wichtigeren Zeit zu gewinnen, im Gegenteil jene erschienen ihm als Abfindungen des Himmels, dem boch das ganze Leben gehören solle. Für Luther blieb der Hinmel die Heimat und die Erde ein Jammerthal; auch ist diese Auffassung und Empfindung lange Zeit im Protestantismus, wenn auch nicht herrschend, so doch bei Einzelnen heimisch geblieben. aber auf die Summe der Wirkungen sieht, so wird man doch fagen müssen: die Reformation hat mitgewirkt, dem Leben der Menschen die Richtung auf das Diesseits, auf die Erde, auf die Kultur zu geben und es von der Richtung auf das Jenseits und die Erlösung zu entwöhnen.

Ebenso wenig wird auch gelengnet werden können, daß die Reformation der Entwickelung des Nationalismus förderlich gewesen sei. Durch die Zerbrechung der Kirche wurde die große Autorität zerbrochen, die ein Sahrtausend hindurch die Gedanken der Menschen nicht blos äußerlich, sondern auch innerlich gebunden hatte. Die neuen Kirchen haben keine Antorität; sie haben sie festzuhalten ver= sucht, auch mit denselben äußerlichen Mitteln gegen Widersprechende zur Geltung gebracht: aber es fehlt ihnen die innere Antorität. Ent= standen durch Revolution, durch Zerbrechung der stärksten meusch-lichen Antorität, welche das Abendland gesehen hat, können sie ihren Ursprung nicht verwischen. Sie beriefen sich der Antorität gegenüber auf die Schrift als höhere Antorität. Aber hatte nicht die alte Rirche jenen Schriften, durch Festsetzung des Kanons, erst ihre förmliche Antorität verliehen? Und hatte sie nicht jedenfalls das Recht der Auslegung durch Jahrhunderte lange übung für sich? Die Be= rufung auf die besser ausgelegte Schrift war also unter allen Um= ständen zuletzt Berufung auf die eigene Vernunft und das eigene Gewiffen. Die neuen Kirchen konnten im Grunde diese Bernfung, die ihr eigenes Grundrecht bildete, niemandem streitig machen, und wenn sie es doch thaten, so geschah es mit innerem Widerspruch und darum ohne innere Kraft. Die Entbindung des subjektiven Denkens, und zwar nun nicht blos in den protestantischen, sondern auch in den katholischen Ländern, man mag darin nun ein Verdienst oder eine Schuld erblicken, ist jedenfalls durch die Reformation mächtig gefördert worden.

3. Die drei oder vier Jahrhunderte, die seit diesem Anfang der Neuzeit verslossen sind, erweisen sich als der gleichgestimmte Text zu jenen Präludien. Die Kulturtendenz, welche im Mittelalter durch die christlich=firchliche Obersläche verdeckt war, wird öffentlich und un= befangen als die allein berechtigte auerkannt. Freilich, es giebt auch in der Neuzeit gedrückte Herzen, welche mit der Sehnsucht nach Frieden aus dem Getünmel der Welt sich zurückziehen und im Christentum Ruhe sinden. Aber sie sinden keineswegs, nicht einmal formell, noch weniger durch die That, die Anerkennung, daß sie das bessere Teil erwählt. Alles was eigentlich charakteristisch ist für die Neuzeit, alles wovon in einer Geschichte des modernen Staats, der modernen

Gesellschaft, der modernen Kultur, der modernen Philosophie, der modernen Kunft und Litteratur die Rede zu sein pflegt; gehört der andern Richtung an. Das eigentlich Chriftliche ist den Wortführern der modernen Zeit durchweg so fremd, daß sie gar nicht zu verstehen vermögen, wie jemand so empfinden und leben könne; es erscheint ihnen als Schwärmerei und Enthusiasmus, als eine Krankheitser= scheimung, die nur pathologisches Interesse hat. Selbst die katholische Welt, die doch das afketische Leben in den Klöstern erhalten hat, trant sich nicht eigentlich zu dem Princip desselben sich zu bekennen. Es ift merkwürdig genng, daß die katholischen Historiker auf den Vorwurf, daß die katholischen Länder in der Kultur gegen die protestantischen zurückgeblieben seien, nicht autworten: das sei eben ihr Ruhm, bei ihnen habe man noch die Ewigkeit im Auge, während die Protestanten, blos auf das Diesseitige erpicht, freilich hierin über= legen seien. Sondern man empfindet den Vorwurf wirklich als Vorwurf und sucht darzuthun, daß er nicht begründet sei, daß die Kirche grade der Kultur die wesentlichsten Dienste geleistet habe.

Die Wertschähung der wissenschaftlichen Erkenntuis kann als eine Art Prüfftein des Geistes der Zeit gebraucht werden. Nach der altdyriftlichen Anschauung ist der Wert eines Menschen von dem Maaß seiner Erkenntnis und Bildung völlig unabhängig; in den Angen Gottes haben Glaube und Liebe, aber nicht Bildung und Philosophie Geltung. Die Neuzeit kehrt unbefangen zu der griechi= schen Anschauung zurück: die höchste und wichtigste Bethätigung des Menschen ift die Bethätigung der Vernunft in wissenschaftlicher Erkenntnis. Der Stolz der modernen Zeit sind ihre Wissenschaften. Das Mittelalter wird als ein barbarisches und dunkles Zeitalter verachtet, weil es in der Wiffenschaft nichts geleiftet habe. — Es tritt aber in der modernen Schätzung der Erkenntnis ein eigentümlicher Bug hervor, der in der griechischen fehlt: den Griechen war die Er= fenutnis als solche und um ihrer selbst willen das Höchste; die Mo= dernen preisen sie vor Allem auch darum, weil sie die Herrschaft über die Dinge giebt. Die Physik oder Naturphilosophie der Griechen ist reine Theorie; der specifische Stolz der Modernen ist, daß sie durch Naturerkenntnis die Dinge und Kräfte den menschlichen Zwecken dienst= bar gemacht haben. Ihnen ist die Physik eine praktische Wissenschaft,

ja die praktische Wissenschaft, denn von jener praktischen Philosophie, von der die griechischen Philosophen einen so heilsamen Einfluß auf das Leben erwarteten, pflegen die Wortsührer der modernen Kultur nicht eben viel zu halten. Die Moral, so meint Buckle, sei zu allen Zeiten dieselbe gewesen, stets gleich sehr anerkannt und gleich wenig befolgt; der Fortschritt des Menschengeschlechts beruhe auf dem Fortschritt der Naturwissenschaften. So denkt mit Buckle ein großer Teil der Anführer der modernen Bildung. Wenn unsere Zeitungen, die denn ja wohl durch prästabilirte Harmonie die Meinung der Leser ausdrücken, das 19. Jahrhundert preisen wollen, dann beginnen sie alsbald von Eisenbahnen und Dampsschiffen, von Telegraphie und Elektrotechnik, von Panzerschiffen und Hinterladern zu reden.

4. Es ist bemerkenswert, wie früh ein man möchte sagen in= stinktives Bewußtsein von dem eigentümlichen Charakter der modernen Zeit vorhanden ist. Francis Bacon (1561—1626) datirt den Beginn der Neuzeit von den drei großen Erfindungen: der Magnet= nadel, des Pulvers und des Buchdrucks. Damit ift der Geift der nenen Epoche der Menschheitsgeschichte gekennzeichnet; sein Motto ist: Wifsen ist Macht, knowlegde is power. Erfindungen (opera) sind nunnehr die Probe der Erkenntnis. Die alte Wissenschaft gab ihrem Inhaber die Fähigkeit, im Disputiren Gegner zu überwinden; die neue Wissenschaft giebt die Kraft, die Natur durch die Kunst zu besiegen (physici est non disputando adversarium, sed naturam operando Bacon hat in seinen beiden Hauptwerken Grundriß und Methode für diese neue Wissenschaft zu entwerfen unternommen. In einer kleinen unvollendeten Schrift, die unter dem Titel Novus Atlas oder Nova Atlantis unter seinen Werken sich findet, hat er ein Zukunftsbild der vollkommenen Kultur entworfen. Das Unternehmen ist seitdem oft wiederholt worden; es verlohnt sich wohl, auf das erste Bild von dieser Art einen Blick zu werfen. Die Nova Atlantis ist eine Insel im fernen Westen. Der Berichterstatter, ber dahin verschlagen worden ift, erzählt: den ruhmvollen Mittelpunkt des ganzen Landes (oculus regni) bildet die von einem alten König gestiftete naturwissenschaftliche Gesellschaft, genannt Domus Salomonis, oder die Gesellschaft der sechs Tagewerke. Ihr Zweck ist, so erklärt der Führer, "die Erkenntnis der Ursachen, Bewegungen und inneren

Rräfte in der Natur, sowie die Ausdehnung des Machtbereichs des Menschen bis an die Grenzen der Möglichkeit". Unter der großen Menge einzelner Auftalten, die diesem Zweck dienen, sind weite und fehr tiefe Räume unter der Erde bis zu drei Meilen; sie dienen zur Verdichtung, Abkühlung und Konfervirung von Körpern, sowie zur Erzengung von natürlichen Mineralien, auch neuen fünstlichen Metallen aus Materien, "die wir dort Jahre lang lagern laffen"; end= lich dienen sie zur Heilung gewisser Krankheiten; auch leben Einsiedler darin, die eine außerordentliche Lebensdauer erreichen und von denen wir viel lernen. Ferner gehören dazu sehr hohe Türme, bis zu einer halben Meile, oder, die Höhe des Berges eingerechnet, drei Meilen, die vorzugsweise zu meteorologischen Beobachtungen dienen; Salzund Süßwasserseen sowohl zur Erzeugung von Fischen und Wasservögeln als zu unterseeischen Experimenten; Brunnen und fünstliche Duellen, mit allen möglichen Mineralwassern, darunter auch das so= genannte Paradieswasser (aqua Paradisi), welches ungemein wirksam ist zur Erhaltung der Gesundheit und Verlängerung des Lebens. Nicht minder umfaßt dasselbe großartige Gebände, in welchen die meteorologischen Vorgänge, Schnee, Hagel, Regen, Gewitter nachge= macht, auch allerlei Getier erzeugt wird; große Gärten, bei denen es nicht auf schöne Spaziergänge, sondern auf allerlei Art des Bodens zur Erzeugung von bekannten und neuen Pflanzenarten mit unerhört vortrefflichen Früchten abgesehen ist; "etliche ziehen wir auch ohne Samen, blos durch Erdmischung". Ferner giebt es Gärten und Gehege, in denen Tiere und Bögel aller Art gehalten werden, "nicht fowohl um ihrer Seltenheit willen, als zur Vivisektion und ana= tomischen Experimenten, um dadurch herauszubringen, was an dem menschlichen Leibe gemacht werden kann. Wobei wir wunderbare Thatsachen entdeckt haben, z. B. Fortdauer des Lebens nach Zerstörung wichtiger Teile, Wiederbelebung dem Anschein nach Todter u. f. w. And experimentiren wir an ihnen mit Giften und Gegengiften und Medicamenten aller Art. Ferner erreichen wir durch Züchtung, daß sie größer oder kleiner, als ihre Art ist, fruchtbarer oder unfruchtbar werden; wir ändern Farbe, Gestalt und Gemüthsart berselben auf mannichfachste Weise. Durch Kreuzung bringen wir neue, fortpflan= zungsfähige Arten hervor. Dazu erzeugen wir Schlangen, Würmer,

Fliegen, Fische u. f. w. aus Fäulnis, nicht durch Zufall, sondern wissend, aus welcher Materie welches Geschöpf erzeugbar ist". Selbst= verständlich wird in der Destillation, Brauerei, Bäckerei u. s. w. das Erstannlichste geleistet: es werden Tränke von solcher Feinheit der Teile hergestellt, "daß sie, auf den Handrücken gegossen, in kurzer Zeit mmerkbar zur inneren Handsläche durchdringen und bennoch sind fie auf Zunge und Gaumen nicht beißend". Ferner giebt es ein Institut, in welchem mit dem Licht und den Farben experimentirt wird: da wird Licht in beliebiger Stärke und beliebiger Färbung er= zeugt, ferner sind künstliche Vorrichtungen erfunden, wodurch sehr entfernte oder sehr kleine Körper deutlich gesehen werden, wie die Himmelskörper, oder Glieder von kleinen Tieren oder Körperchen im Urin und Blut. In andern Instituten wird mit Tönen, Gerüchen und Geschmäcken in ähnlicher, höchst praktischer Weise experimentirt. Ferner giebt es ein Maschinenhaus, wo die wundervollsten Geschütze, Luftfahrzeuge, unterseeische Schiffe, Maschinen, sowie künftlich bewegliche Menschen, Tiere, Bögel, Fische und Schlangen hergeftellt werden; "item etliche Eremplare des perpetuum mobile (nonnulli motus perpetui)".

Man sieht, es sind neue Bilder, mit welchen das neue Zeitalter den Horizont der Zukunft bemalt. Das alte Christentum erhob die Augen von der Erde, die nichts bot und nichts versprach, hoffend zum Himmel und seiner übersinnlichen Herrlichkeit. Die neue Zeit sucht den Himmel auf Erden: sie hofft durch Wissenschaft die vollkommene Kultur zu erreichen und erwartet von dieser, daß sie das Leben gesund, lang, reich, geschmückt und glückselig machen werde.

Bacon neunt sich selbst einmal den Trompeter der neuen Zeit. In der That, es ist ein stattliches Heer, das hinter ihm drein zieht zur Eroberung des Himmels auf Erden. Hören wir noch den einen und andern der Heersührer über Ziel und Mittel der Unternehmung.

5. Descartes, welcher mit mehr Recht als irgend ein Anderer als der Anführer  $(\partial_{\varrho\chi\eta\gamma}\phi_{\varsigma})$  der modernen Philosophie bezeichnet werden kann, hat in der kleinen Schrift über die Methode (1637) das Programm seiner philosophischen Reformationsbestrebungen ent=

worfen. In dem letten Abschnitt erzählt er, daß er durch sein Ver= fahren zu neuen Begriffen in der Metaphysik und Moral gelangt sei, die ihm außerordentlich zugesagt hätten; er habe dieselben jedoch, bei feiner Abneigung gegen das Büchermachen, nicht veröffentlicht. "Aber seitdem ich gewisse physikalische Grundbegriffe gewonnen und bei dem Bersuch, verschiedene einzelne Schwierigkeiten zu lösen, ihre Tragweite und ihren Vorzug vor den bisher angewendeten Principien eingesehen habe, seitdem ist es mir als unmöglich vorgekommen, dieselben für mich zu behalten, ohne mich aufs ftärkste gegen das Gesetz zu ver= fündigen, welches uns gebietet, die gemeine Wohlfahrt, soviel an uns ist, zu befördern. Denn ich habe gesehen, daß man durch sie zu Er= kenntnissen, die für das Leben von großem Rugen sind, gelangen, und an Stelle der rein theoretischen Philosophie, welche auf den Universitäten gelehrt wird, eine praktische Philosophie gewinnen kann, welche uns befähigt, die Kraft und Wirkungsweise des Feuers, des Wassers, der Luft, der Gestirne, der Himmel und aller übrigen Körper unserer Umgebung ebenso deutlich, als die Betriebe unserer Handwerker zu erkennen und damit zugleich sie ebenso zu allen Diensten, zu denen sie geeignet sind, zu gebrauchen: diese praktische Philosophie würde uns dennach gleichsam zu Herren und Besitzern der Natur machen. Das wäre aber zu wünschen nicht blos um unzähliger Erfindungen willen, welche und die Früchte der Erde und alle ihre Annehmlich= keiten ohne Mühe würden genießen lassen, sondern vor allem auch um der Erhaltung der Gesundheit willen, welche das erste Gut dieses Lebens und Voraussetzung aller übrigen ist. Denn selbst das geistige Leben ist vom Temperament und der Disposition der körperlichen Organe so abhängig, daß, wenn es ein Mittel geben kann, die Menschen im Allgemeinen weiser und geschickter zu machen, als sie je gewesen sind, dies nach meiner Ansicht allein in der Medicin zu suchen ist. Die gegenwärtig geübte Medicin gewährt allerdings von diesem außerordentlichen Ruten nur wenig; vielleicht giebt es aber felbst unter denen, die sie ausüben, nicht einen, der nicht zugesteht, daß das, was man weiß, fast nichts ist gegen das, was zu wissen übrig bleibt und daß man einer Unmenge von Krankheiten Leibes und der Seele und vielleicht sogar der Altersschwäche entgehen könnte, wenn man eine hinlängliche Kenntnis ihrer Urfachen und aller Heil= mittel hätte, welche die Natur bietet. Indem ich nun der Auffuchung einer so notwendigen Wissenschaft mein Leben zu widmen entschlossen bin und einen Pfad gefunden habe, der meines Erachtens unfehlbar zu ihr führen muß, wenn nicht die Kürze des Lebens oder der Mangel an Erfahrungen hindert, so habe ich es für das beste Mittel gegen diese beiden Hindernisse gehalten, meine geringen Entdeckungen mit= zuteilen und alle guten Köpfe einzuladen, durch Mitteilung ihrer Er= fahrungen darüber hinauszugehen, damit wir so, indem die Späteren an die Resultate der Früheren anknüpfen und so Leben und Arbeit Mehrerer zusammenbinden, als Gesammtheit es viel weiter bringen, als der Einzelne es bringen kann". — Und in der Vorrede zu seinem Sustem (Principia philosophiae, 1644) sagt er, von dem Nuten der neuen Philosophie im Gegensatz zur Schulphilosophie redend, daß sie allein es sei, wodurch wir uns von den wilden und barbarischen Bölkern unterscheiden, und daß die Civilisation und Kultur eines Volkes um so höher ständen, je besser seine Philosophie, daß daher wahre Philosophie das größte Gut für einen Staat sei. Die Philosophie aber, die er meint, beschreibt er bald nachher: sie sei ein Baum, deffen Wurzel die Metaphysik, deffen Stamm die Physik, deffen Zweige alle übrigen Wiffenschaften, die auf drei wesentliche hinauskännen: Medicin, Mechanik und Ethik.

Man kann wohl sagen, es hat niemals ein Zeitalter eine deutlichere Vorstellung von seinem Ziel und von dem Weg dahin gehabt: das Ziel ist der Himmel auf Erden, der Weg dahin die Naturwissenschaft. Durch Technologie und Medicin, die beiden großen Amwendungen der Physik, wird die Zukunft einen Zustand erreichen, in welchem die Menschen ohne Arbeit und bei danernder Gesundheit des Leibes und der Seele die Früchte der Erde genießen; vielleicht kann sogar, wie der ernste Descartes nicht minder als der etwas charlatanhafte Bacon in Aussicht stellt, durch die Medicin eine Verlängerung des Lebens und eine Steigerung aller intellestnellen und moralischen Kräfte erreicht werden.

Die Furchtlosigkeit, ja man möchte sagen die verwegene Rückssichtslosigkeit, mit welcher hier für den Menschen die Herrschaft und Ausnutzung der Natur durch die Wissenschaft projektirt wird — soll doch die Natur der Tiere und des Menschen selbst durch die volls

fommene Technif umgebildet werden — steht in einem merkwürdigen Gegensatz gegen die Schen, mit welcher das Mittelalter der Natur gegenüber stand. Auch das Mittelalter strebte nach Herrschaft über die Dinge, es ahnte auch, daß sie durch Wissen erlangt werden Aber es hatte zugleich eine geheime Schen vor diesem Wissen und Thun; es erschien ihm als ein unheiliges Treiben, die Natur gleichsam zu überlisten, als schwarze Kunft, vom Teufel stammend, der ja, als der Fürst und Herr dieser Welt, Herrschaft über sie verleihen kann. Alle, die in dem Ruf standen, soldhe wirksame Erkenntnis zu besitzen, wurden als Zauberer angesehen: Albertus Magnus, Noger Baco, Papst Sylvester II. Eine sehr charakteristische Erzählung aus Gregors von Tours Geschichte der Franken hat Soldan seiner Ge= schichte der Herenprocesse (I, 114) eingefügt. Der Archidiakonnis Leonartes zu Bourges litt am Staar und kein Arzt konnte ihm Endlich begab er sich in die Basilika des heil. Martinus und brachte daselbst zwei oder drei Monate unter beständigem Fasten und Beten zu. Da wurde ihm an einem Festtag das Augenlicht wieder gegeben. Er eilte nach Haus und ließ einen jüdischen Ardt zu sich kommen; auf dessen Rat setzte er zur Vollendung der Kur Schröpfköpfe an den Hals. Da ereignete es sich, daß in demselben Maaß, wie das Blut floß, die Blindheit wiederkehrte. Voll Scham kehrte Leonartes zur Kirche zurück, betete und fastete, wie zuvor; aber er wurde der Wiederherstellung nicht gewürdigt. Jedermann, schließt Gregor, möge aus diefer Begebenheit die Lehre ziehen, daß er, wenn ihm einmal die Wohlthat wurde, himmlische Arznei zu erhalten, nicht wieder zu irdischen Künften seine Zuflucht nehmen soll.

Diese Schen, welche übrigens and den Griechen und Römern nicht fremd war, hat die Neuzeit gänzlich abgelegt; vor ihren Händen ist nichts sicher; man darf, was man kann. Der Glaube an transecendente Mächte, gute und böse, durch deren Unterstützung der Mensch auf den Naturlauf einen magischen Einsluß üben könne, ist seit dem Anfang der Neuzeit unaufhaltsam zurückgewichen; in demselben Maaße ist der Glaube des Menschen an seine natürlichen Kräfte gewachsen und mit dem Glauben die Zuversicht, sie zu gebranchen.

6. Als Ergänzung tritt zu der modernen Naturwissenschaft die moderne Staats= und Gesellschaftswissenschaft. Sie ist nicht

minder eine praktische Wissenschaft, sie sucht den vollkommenen Staat und die vollkommene Rechtsordnung zuerst in der Idee zu konstruiren, dann in die Wirklichkeit einzuführen. Politische Utopien sind das Seitenstück zu den physikalisch=mechanischen Utopien, beide begleiten einander, häufig mit einander verbunden, durch das ganze Zeitalter, vom Anfang des 16. Jahrhunderts bis herab zu den socialistischen Utopien des 19. Jahrhunderts. Als der eigentliche Heerführer auf dem Gebiet der politischen Philosophie steht neben Descartes, dem Heerführer der modernen Naturphilosophie, der Engländer Thomas Hobbes. Er felbst ninunt diese Stellung für sich in Anspruch: wie die Astronomie mit Copernicus, die Physik mit Galilei, die Physiologie mit Harven eigentlich erst beginne, so sei die Staatswissenschaft nicht älter als sein Buch de Cive (Vorrede zu de corpore, 1655). Von der praktischen Bedeutung dieser Wissenschaft hat er die größte Meinung. In der Dedikationsepistel, welche dem Werk über den Staat vorgedruckt ist, heißt es: alles, was die Gegenwart vor der Barbarei der Vergangenheit voraus habe, werde der mathematischen Physik verdankt; wenn die Moralphilosophie mit der gleichen Sicherheit ihre Aufgabe gelöst haben werde, dann sehe er nicht, was durch menschliche Thätigkeit für die Glückseligkeit dieses Lebens noch ge= schehen könne. Der Staat ist dem Hobbes die irdische Vorsehung; in seinem Recht und in seiner Macht unbegrenzt, giebt er den Untersthanen Frieden und Wohlfahrt: "außerhalb des Staates herrscht Leiden= schaft, Krieg, Furcht, Armut, Häßlichkeit, Ginfamkeit, Barbarei, Un= wissenheit, Wildheit, im Staat Vernunft, Friede, Sicherheit, Reichtum, Schönheit, Geselligkeit, Bildung, Wiffenschaft, Wohlwollen" (de Cive X, 1).

Also kein Zweisel, wenn zu der vollkommenen Mechanik und Medicin noch die vollkommene Politik kommt, dann wird der Himmel auf Erden bald fertig sein.

7. Endlich mag noch der Mann erwähnt sein, der dieser Gesdankenrichtung in Deutschland die Bahn gebrochen hat: es ist Leibniz. Es giebt kann ein Gebiet menschlichen Denkens und menschlicher Thätigkeit, das Leibniz nicht mit seinen Plänen zur Herbeiführung der Glückseit des Menschengeschlechts angebaut hätte. Mit siebershafter Eile entwirft er immer neue Projekte: zur Herstellung eines

verbesserten deutschen Reichs, eines politischen Systems für Europa, einer friedlichen Kircheneinigung, zur Kodificirung aller wissenschaft= lichen und technischen Renntnisse in Enchklopädien, zur Reform des Unterrichtswesens, zur Organisation des Buchhandels, zur Armenverforgung durch Beschäftigung in öffentlichen Werkstätten, zur Verbesserung des Bergbaus. Vor allem aber ist es ein Projekt, das ihn sein Leben lang beschäftigt: die Organisirung der wissenschaftlichen Forschung. Rach dem Vorbild der Londoner und Variser Gesellschaft war Leibniz bestrebt, im Norden und Often ähnliche Auftalten zu Wege zu bringen. Als lettes Ziel mochte ihm eine Vereinigung aller Gesellschaften aller Völker zu einem großen Verband vorschweben, der alle Erkenntnis des menschlichen Geschlechts zusammenhielte, alle Forschung anordnete und so die Herrschaft der Vernnuft auf Erden bis zur Grenze des Möglichen vollendete. Seine Bemühungen um die Erfindung eines philosophischen Kalküls und einer allgemein ver= ständlichen, internationalen Zeichensprache hängen damit zusammen. Der Zweck aber aller Wissenschaft ist die Anwendung; nicht Euriosität, sondern Utilität bestimmt den Wert jeder Erkenntnis, und zwar Nützlichkeit auch in dem allernächsten Sinne. In der Denkschrift, in welcher er dem Kurfürsten von Brandenburg Vorschläge für die Einrichtung einer Societät der Wissenschaften zu Berlin machte (1700). heißt es: "solche kurfürstliche Societät müßte nicht auf bloße Kuriosität oder Wißbegierde und unfruchtbare Experimente gerichtet sein, oder bei der bloßen Erfindung nüglicher Dinge ohne Application bernhen, wie etwa zu Paris, London oder Florenz geschehen: sondern man müßte gleich Anfangs das Werk sammt der Wissenschaft auf den Nuten richten. Wäre demnach der Zweck, theoriam cum praxi zu vereinigen und nicht allein die Künste und Wissenschaften, sondern and Land und Leute, Feldban, Manufakturen und Kommercien und, mit einem Wort, die Nahrungsmittel zu verbessern" (Leibniz deutsche Schriften, herausg. von Guhrauer II, 267). Man erinnert sich, was die naturforschende Gesellschaft auf der Nova Atlantis in der Verbesserung der Nahrungsmittel leistete.

Das sind die Anschauungen der führenden Geister von der Aufsgabe ihrer Zeit: Kultur, vor allem technisch-wirtschaftliche Kultur, begründet auf wissenschaftliche Erkenntnis und gesichert durch voll-

kommene politische Einrichtungen, das ist das Programm der Neuzeit.

8. Man muß gestehen, daß sie mit Ernst und Erfolg an der Ausführung ihres Programms gearbeitet hat. Was die Eroberung der Natur durch die Naturwissenschaft anlangt, so würde doch selbst Bacon, der in seinen Ansprüchen nicht mäßig war, sich wohl nicht weigern anzuerkennen, daß Erstannliches geleistet sei. Das Lebens= elixir und das perpetuum mobile sind freilich noch nicht gefunden und auch die Flugmaschine und die Kunst, Gold zu machen, lassen noch auf sich warten; aber manche von unsern Dingen würden sich neben den Erfindungen der Atlantis mit Ehren sehen lassen können. Und auch auf dem andern Gebiet, der Herstellung zuverlässiger Staatseinrich= tungen und angemessener Rechtsordnung sind mindestens sehr ernst= liche Austrengungen gemacht worden. Das ganze 17. und 18. Jahr= hundert ist erfüllt von Bestrebungen, durch die Wissenschaft vom Staat den Vernunftstaat hervorzubringen und durch ihn die Wohl= fahrt Aller zu befördern. Wie ehrlich und ernstlich gemeint diese Bestrebungen waren, dafür bürgen die Namen Friedrich Wilhelms I. und Friedrichs II., Maria Theresias und Josephs II. Und wenn auch auf anderen Wegen, im Grunde suchte die französische Revolution dasselbe: den Staat, in dem Vernunft und Recht zur Wohlfahrt Aller regieren.

Mit ungemischten Gefühlen der Befriedigung und des Stolzes blickte die Aufklärung am Ende des 18. Jahrhunderts auf das Werk Vor einigen Jahren wurde aus dem Turmknopf ihrer Hände. der Margarethenkirche zu Gotha eine Urkunde genommen, welche int Jahre 1784 dort niedergelegt worden war; sie enthält das Zengnis, welches vor hundert Jahren die Neuzeit sich selber gab; es ist zur Kennzeichnung ihres Ideals sehr geeignet. "Unsere Tage füllten den glücklichsten Zeitraum des 18. Jahrhunderts. Raiser, Könige, Fürsten steigen von ihrer gefürchteten Sohe menschenfreundlich herab, verachten Pracht und Schimmer, werden Väter, Freunde und Ver= traute ihres Volks. Die Religion zerreißt das Pfaffengewand und tritt in ihrer Göttlichkeit hervor. Aufklärung geht mit Riesenschritten. Taufende unserer Brüder und Schwestern, die in geheiligter Unthä= tigkeit lebten, werden dem Staate geschenkt. Glaubenshaß und Gewissenszwang sinken dahin, Menschenliebe und Freiheit im Denken gewinnen die Oberhand. Künste und Wissenschaften blühen und tief dringen unsere Blicke in die Werkstatt der Natur. Handwerker nähern sich gleich den Künstlern ihrer Vollkommenheit, nüpliche Kenntznisse keimen in allen Ständen. Hier habt ihr eine getrene Schilderung unserer Zeit. Blickt nicht stolz auf uns herab, wenn ihr höher steht und weiter seht, als wir; erkennt vielmehr aus dem gegebenen Gemälde, wie sehr wir mit Mut und Kraft euren Standort emporgehoben und stützten. Thut sür eure Nachkommenschaft ein Gleiches und seid glücklich!"\*)

9. Wenn der Verfasser jener Gothaer Urfunde heute auf die Erde zurücksehrte und durch unsere Städte wanderte, dann würde er wohl zunächst an bewunderndem Erstannen über die Fortschritte in der Kultur, die das 19. Jahrhundert gemacht habe, es nicht sehlen lassen. Wenn er aber länger unter uns lebte und mit unserer Litteratur bekannt würde, dann würde vielleicht ein Anderes ihn noch mehr in Erstannen, ja in Bestürzung versehen: Spuren einer eigentümlichen inneren Umstimmung, weit verbreiteter Zweisel, ob denn unn durch alle Forschritte der Kultur die Menschen besser und glücklicher geworden seien, ja überhaupt werden könnten? Daran hatte, abgesehen von einem vereinzelten Sonderling, wie Roussean, zur Zeit der Aufstärung Niemand gezweiselt. Und jeht in allen Sprachen eine ganze Litteratur in Prosa und Versen, weit verbreitet und viel gelesen, nasmentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich eine Genederlich galeschieden, die mit der größten Zusenentlich in den oberen Gesellschaftsschichten, die mit der größten Zusenentlich eines zusenentlich eines zusenentlich ein den der größten Zusenentlich ein der größten zu den den der gesellschieden zu der gesellschieden zu der den der gesellschieden zu den der gesellschieden des geschichten geworden gesellschieden, die mit der größten Zusenentlich ein der gesellschieden des geschieden geschieden gesellschieden des geschlichten geschlichten gesellschieden geschlichten gesellschieden geschlichten geschlichten

<sup>\*)</sup> Bei Hettner, Litteraturgesch. des 18. Jahrh. III, 2, 170. Mit einer ähnslichen Anßerung geht der einsichtige Geschichtsschreiber der modernen Philosophie I. G. Buhle an die Darstellung der Philosophie des 18. Jahrh. "Wir nähern uns jest dem jüngsten Zeitraum der Geschichte der Philosophie, der zugleich für sie, wie für die Geschichte der Wissenschaften und Künste und der Kultur der Mensche heit überhaupt der merkwürdigste und glänzendste ist. Was in den zunächst vorzangegangenen Jahrhunderten vorbereitet war, sing an im 18. zur Vollendung zu gedeihen. Von keinem Jahrhundert kann man mit so viel Recht sagen, daß es die Arbeit seiner Vorgänger benust habe, die Menschheit einer größeren physischen, intellektuellen und moralischen Vollkommenheit entgegenzusschhen, als von dem 18. Es hat eine Höhe erreicht, auf der es nach den Schranken der menschlichen Natur und dem durch die Ersahrung bestätigten Lauf der Dinge zu verwundern wäre, wenn der Genius der künstigen Generationen sich darauf erhielte und nicht wieder zurücksänke."

versicht behauptet, daß Steigerung der Kultur nicht nur die Glücksfeligkeit nicht steigert, sondern vielmehr Schmerz und Enttäuschung vermehrt.

Was bedeutet diese Thatsache? Ist sie ein Anzeichen, daß die europäische Völkersamilie sich dem Greisenalter nähert? Sind etwa die unodernen Völker bei demselben Punkt ihrer Lebensgeschichte ansgelangt, den die alte Welt beim Beginn des römischen Kaisertums erreicht hatte? Sind die pessimistischen Dichter und Philosophen die Vorläuser und Verkünder der allgemeinen Bekehrung im Sinne der Abwendung von diesem irdischszeitlichen Leben mit seinen Gütern und Zwecken? Kommt über unsere Welt die Erlösungssehnsucht, wie sie über die indische und über die mittelländische Welt gekommen ist?

Wer felbst jener Anschauung zuneigt, wird die Frage bejahen; alle Geschichtsphilosophie entnimmt den Schlüffel zur Deutung der Dinge dem eigenen Lebensgefühl. Wer dagegen mit seiner person= lichen Empfindung auf der andern Seite steht, wird sie verneinen, er wird im Peffimismus nichts sehen als den Ausdruck krankhafter Verstimmung einzelner Individuen, wie sie zu allen Zeiten vor= Ein rein theoretischer Historiker, der perfönlichen Reigungen und Stimmungen gar keinen Ginfluß auf sein Urteil gestattete, würde vermutlich eine Deutung der Zeichen überhaupt für all zu gewagt Allerdings seien, so möchte er etwa sagen, im Leben der halten. Gegenwart manche Erscheinungen zu beobachten, die an die römische Kaiserzeit erinnerten, sowohl im Gebiet der Kunft und Litteratur, als im Gebiet des wirtschaftlichen und politischen Lebens: die innerlich hohle, ideenlose Virtuosität, welche für das Prunkbedürfnis der Reichen arbeite, die romantische Liebe zum "Altdeutschen", die eine so selt= same Ahnlichkeit mit der romantischen Liebe der Kaiserzeit zum Altrömi= schen habe; die mühselige und trieblose gelehrte Forschung, der die Dinge im Grunde ganz gleichgültig und nur die auf gelehrte Arbeit gesetzten Prämien nicht gleichgültig seien; der Luxus und das Proletariat der Großstädte, die Centralifirung des ganzen Lebens, welche Kraft und Eigentümlichkeit der Bildung erdrücke, die immer zunehmende Not= wendigkeit, die bestehende Ordnung der Dinge, die nicht auf ihrer inneren Zweckmäßigkeit zu ruhen vermöge, auf äußere, politisch-mili= tärische Kräfte zu stützen und Ahnliches.

Andererseits, möchte derselbe Historiker fortsahren, fehle es freilich auch nicht weder an lebensfrischen Kräften noch an bedeutenden Aufgaben, welche dem ferneren Leben der europäischen Kulturvölker den würdigsten Inhalt bieten könnten. Ja vielleicht dürfe man die ganze bisherige Lebensentwicklung der modernen Bölker erst als das Vor= spiel eines im vollen Sinne selbständigen modernen Kulturlebens be= trachten; denn augenscheinlich seien diese Bölker, wenn man das Mittelalter als ihre Lehr= und Schulzeit betrachte, eben erst gleichsam aus der Schule entlassen, oder noch nicht einmal ganz entlassen: gehen doch noch heute die zu höheren Lebensanfgaben Bestimmten durch die Schule des Altertums. Wenn also nicht bei den modernen Völkern auf das Knabenalter unmittelbar das Greisenalter folgen solle, dann musse man erwarten, daß der vermutlich nahe bevorste= henden Emanzipation die eigentliche Entwickelung ihres Eigenlebens erst folgen werde. Eine Entscheidung dieser Fragen aus geschichtsphilo= sophischer Einsicht gebe es nicht und könne es nicht geben. mehr sei einem Volke die Zukunft seines Lebensweges verhüllt, als dem Einzelnen. Ein fleines Stück des zurückgelegten Pfades werde von der Geschichte mit dämmerigem Licht beschienen, und ein dürf= tiger Schimmer falle hin und wieder auch auf die nächsten Schritte vor seinen Füßen. Bald aber verliere sich der Schein in dem grenzeulosen Dunkel, mit dem die Ewigkeit die Gegenwart von beiden Seiten umgiebt.

10. Ich kann diese Betrachtung über das Wesen des modernen Geistes nicht schließen, ohne auf eine Frage, die freilich mit der Darstellung selbst zum Teil schon beantwortet ist, noch mit einem Wort ausdrücklich einzugehen, die Frage nach seinem Verhältnis zum Christentum.

Wenn man den Namen Christentum lediglich als Bezeichnung für leben und empfinden, glauben und denken der ersten Christengemeinden und ein diesem durchaus gleichartiges inneres Leben gebraucht und gelten läßt, dann kann man das moderne Leben nicht christlich neunen. Enthaltung von der Welt, Abwendung von der Kultur, Hinwendung auf das Jenseitige, das sind die Züge, welche das alte Christentum kenuzeichnen, sür die Neuzeit wird dieselben Niemand charakteristisch sinden.

Wenn man aber das Chriftentum nicht in diesem engsten Sinne faßt, wenn man mit diesem Namen die ganze weltgeschichtliche Bewegung bezeichnet, die sich an die Predigt Jesu vom Reich Gottes angeknüpft hat, und auch das wird man mit gutem historischen Recht thim, dann liegt die Sache doch anders. Dann wird man, es mag einem nun lieb oder leid sein, anerkennen müssen, auch die Menzeit steht noch so sehr unter dem Einfluß des Christentums, daß ihre Geschichte der Geschichte des Christentums zugerechnet werden kann und nuß. D. F. Strauß wirft in dem "Alten und neuen Glauben" die Frage auf: Sind wir noch Christen? Er beautwortet sie ver= neinend, indem er zeigt, daß der Glaube der Neuzeit durch das alte Bekenntnis nicht mehr ausgedrückt wird. Hierin hat er ohne Zweifel Recht; weder das apostolische noch das augsburgische Bekenntnis ist für die wirklichen Überzeugungen unserer Zeit, die praktischen so wenig als die theoretischen, eine geeignete Formel. Folgt daraus nicht der Schluß, daß wir keine Christen mehr sind? Sicherlich, wenn das Bekenntnis die Kraft einer Definition hat, die Alle vom Chriftentum ausschließt, an denen sich nicht alle angegebenen Stücke als Merkmal nachweisen lassen; und vielleicht ist das seine ursprüngliche Meinung. Aber völlig irreführend würde der Schluß, wenn man aus ihm unn weiter folgerte: also ist das Christentum ausgestorben oder im Begriff auszusterben; ausgestorben wenigstens für die ,wir', in deren Namen Stranß redet. Dem gegenüber wäre zu sagen: das Christentum ist eine Wirklichkeit in dem geschichtlichen Leben der enropäischen Völker geworden, die überhaupt nicht unwirklich und unwirksam werden kann; erst mit diesen Bölkern selbst könnte es aussterben. Gemüt dieser Bölker find unter seiner Einwirkung geworden, was fie sind, und darum können seine Züge in ihrem Gepräge nicht ausgelöscht werden. Selbst diejenigen, die in entschiedenem Gegensat zum Christentum sich fühlen, können seinem Einfluß sich nicht ent= ziehen; es fährt fort, ihr Denken, ihr Wollen und ihr Fühlen zu bestimmen, wenn denn nicht in positivem, so in negativem Sinne.

Die Einwirkung des Christentums auf die Lebensgestaltung und Sittenbildung der Völker, die während des Mittelalters in dem Kreis der Kirche ihrer Bestimmung entgegen wuchsen, ist schon oben (S. 102) mit einigen Bemerkungen gestreift worden; ich will darauf nicht zu-

rückkommen. Dagegen möchte ich hier auf einige Züge in unserer Gefühlsweise und Lebensstimmung hinweisen, die in dem Christentum ihren Ursprung haben.

Drei große Wahrheiten hat das Christentum der enropäischen Menschheit zum Bewußtsein gebracht, die, einmal dem Gemütsleben eingegraben, nicht wieder auszulöschen sind; sie erwecken in jedem Menschenherzen, das nicht in der Dumpsheit sinnlichen Lebens verharrt, wenigstens zeitweilig einstimmenden Wiederhall.

Die erfte ist: das Leiden ist eine wesentliche Seite des menschlichen Lebens. Den Griechen ift diese Wahrheit eigentlich verborgen geblieben. Sie wissen von dem Leiden, aber nur als von einer Thatsache, die nicht sein sollte. Über diese Betrachtung kommen wenigstens ihre Philosophen kaum hinaus; die tragischen Dichter allerdings ahnen den tieferen Sinn. Das Chriftentum hat das Ver= ständnis für das Leiden geöffnet; es ist nicht blos eine brutale That= sache, sondern eine für die volle Entwickelung des inneren Menschen notwendige Thatsache: das Leiden zieht das Gemüt von der völligen Hingebung an das Zeitliche und Vergängliche zurück; es ift das Gegenmittel gegen Eitelkeit und Scheinsucht, es ift, in driftlicher Redeweise, das große Erziehungsmittel, durch welches Gott die Herzen von dem Irdischen und Zeitlichen zu dem Ewigen, zu sich selber Und so wird Leiden der Weg zum inneren Frieden. emporzieht. Wer das Leiden kennt, dem ist damit der Sinn für das Verständnis des Chriftentums aufgethan. Wo immer Leid getragen wird, da pflegt auch bald ein Sehnen und Suchen nach dem Chriftentum einzutreten; ein gesundes, fraftvolles, thatenreiches Leben wird leichter in der griechischen Lebensanschauung verharren. Da aber keinem Leben das Leiden ganz fremd bleibt, so kommen in jedem wenigstens Zeiten und Stunden, wo für das Christentum Empfänglichkeit vorhanden ist.

Vielleicht kann man sagen: jeder Mensch bedarf eigentlich zwei Philosophien, eine für Gesundheit und Leben, eine für Krankheit und Tod. Auf Gesundheit und Leben zielt die griechische Philosophie ab; dem Leidenden und Sterbenden hat sie nichts zu sagen, es sei denn die Aufforderung, mit Würde zu tragen, was getragen werden muß. Hier zeigt das Christentum seine Macht, indem es fröhlich leiden und selig sterben lehrt. W. v. Humboldt, einer der letzten großen Ver-

treter des modernen Griechentums, sagt einmal in einem Briefe, worin er die einzige Hoheit der griechischen Litteratur preist, daß selbst im Augenblick des Todes einige Verse des Homer, und wären sie aus dem Schiffskatalog, ihm tröstlicher sein und mehr das Gefühl des Überschwankens der Menschheit in die Gottheit geben würden, als irgend etwas von irgend einem anderen Volk. Er möchte doch selbst unter den neuhumanistischen Zeitgenossen wenige gefunden haben, die diese Empfindung teilten; ich weiß nicht, ob sie ihm selber immer geblieben ist.

Die zweite große Wahrheit, die das Christentum der Menschheit dum Bewußtsein gebracht hat, ist die: Sunde und Schuld find eine wesentliche Seite des Menschenlebens. Auch diese Wahr= heit sahen die Griechen nicht ober doch nicht in ihrer ganzen Schwere; sie wissen vom Häßlichen und Schimpflichen, ihre Komödiendichter belachen es und ihre Philosophen reden von Verirrungen und Verfehlung des rechten Weges zur Eudämonie. Dem Chriftentum ift es die ernsteste und furchtbarfte Wahrheit, daß in dem Wesen des natürlichen Menschen die Neigung zum Bösen mit tiefen Wurzeln haftet. Die Theologie hat diese Anschanung in der Lehre von der Erbsünde formulirt, ob glücklich, kann dahin gestellt bleiben; aber eine zweifellose Wahrheit ist, daß in der menschlichen Natur neben schönen und guten Anlagen und Trieben auch Neigungen sich finden, die das harte Wort rechtfertigen: der Meusch sei das boshafte Geschöpf, l'animal méchant, par excellence. Der Mensch fonunt mit zwei Giftzähnen auf die Welt, die den andern Tieren fehlen, sie heißen Neid und Bosheit; und schwerlich giebt es ein Leben, in dem von ihnen gar kein Gebrauch gemacht wird. Auch die Griechen wußten sie zu brauchen, wie das granenvolle Bild der Selbstzerfleischung dieses Volks, das Thucydides entworfen hat, zeigt. Aber die Furchtbarkeit der Sache kommt ihnen, von einzelnen Persönlichkeiten, wie Thuchdides oder Plato abgesehen, nicht zum Bewußtsein; sie ist mit ihren An= sprüchen an die menschliche Natur nicht unverträglich. Das Christen= tum hat den Maaßstab erhöht; es mißt den Menschen an der Ge= rechtigkeit und Heiligkeit Gottes, die in Jesu Menschengestalt angenommen und als Barmherzigkeit sich offenbart hat; dies Bild weckt das Gefühl der eigenen Unzulänglichkeit.

Auch diese Empfindungsweise ist der Menschheit unauslöschlich eingeprägt. Das Böse so unbefangen hinnehmen, wie es die Griechen thaten, mit so naiver Selbstzufriedenheit auf das eigene Leben blicken, wie es den Griechen und Nömern möglich war, ist uns nicht möglich. Es wird gelegentlich bei einer nenhumanistischen Todtenfeier jenes horazische Integer vitae scelerisque purus gesungen; ich weiß nicht, ob nicht für den Todten der Gesang, wenn er ihn hörte, etwas Be= klemmendes hätte; vielleicht erinnerte ihn der Anfang an das Gebet des Pharisäers: ich danke dir Gott, daß ich nicht bin wie andere schlechte Menschen. Und ob in diesem Angenblick der Schluß des horazischen Liedes von der süß lachenden Lalage ihm erbanlich klänge? Um Ende doch eher der alte Charfreitagsgesang: Chrifte, du Lamm Gottes, der du trägst die Sünde der Welt, erbarme dich unser. Das stolze Wort des sterbenden Julian: ich sterbe ohne Reue, wie ich ohne Schuld gelebt habe, mag auch uns möglich sein vor dem Gericht der Menschen, aber auch vor dem Gericht unseres eigenen Gewissens, vor dem Gericht Gottes?

Die dritte große Wahrheit, die das Christentum der Menschheit tief eingeprägt hat, ist: die Welt lebt durch den freiwilligen Opfertod des Unschuldigen und Gerechten. Was immer formel= und instemsüchtige Theologen daraus gemacht haben mögen, an sich ist es die tiefste geschichtsphilosophische Wahrheit: die Völker leben dadurch, daß die Besten und Selbstlosesten, die Kräftigsten und Reinsten sich selbst zum Opfer darbieten. Was die Menschheit an höchsten Gütern besitzt, durch jene ist es erworben und mit Verkennung, Ausstoßung und Tod ihnen gedankt worden. Die Geschichte der Menschheit ist die Geschichte des Märtyrertums; der Text zu der Predigt, die Menschheitsgeschichte heißt, ist der Text der Char= freitagspredigt aus dem 53. Kapitel des Propheten Jesaia. cinem alten Glauben muß in das Fundament eines Baues, der danern soll, unschuldiges Leben eingemanert worden. Der Glanbe fönnte der Geschichte entnommen sein: auch sie mauert in das Fun= dament ihrer Bauwerke unschnildiges Leben. Unter den Lebensformen der abendländischen Welt hat als die dauernoste bisher die Kirche sich erwiesen: ihr Grund ist in den Opfertod Christi gelegt; weshalb mit sinnvollem Branch die alte Kirche in die Mitte des religios= firchlichen Lebens das Symbol des ewigen Opfers gestellt hat. — Es ist oft die Frage erwogen worden: worin doch das Geheimnis der Lebenstraft der schon so oft todtgesagten und todtgeglaubten fatholischen Kirche liege? In dem Aberglauben und der Dummheit der Massen? In ihrer kindlichen Furcht vor den Dingen, die nicht sind? Oder in der Festigkeit der kirchlichen Organisation? In der Klugheit ihrer Leiter? In der Unterstützung, welche sie bei den Herren dieser Welt findet? Vielleicht thun auch diese Dinge dazu, obwohl man auch sagen könnte: durch eben diese Dinge sei sie mehr als einmal dem Untergang nahe gebracht worden. Das eigentliche Ge= heimnis liegt doch wohl darin, daß in ihr immer Männer und Frauen die Kraft fanden, ihr Leben zum Opfer zu geben. Waren es auch immer nur Einzelne, so kostbar und wirksam ist das Opfer, daß es den herabziehenden und zerstörenden Einfluß der Vielen, die in der Kirche ihr Wohlleben suchten, anfzuwiegen im Stande war. — Auch dem Protestantismus ift, was er an lebendiger Kraft besaß, daher gekommen. Und so wird es auch in Zukunft sein. Durch Geheimräte und Professoren wird das Christentum nicht erhalten werden, erhalten werden kann es allein durch foldje, die um feinet= willen zu dienen, zu leiden, zu sterben bereit sind.

## Sechstes Kapitel.

## Christlidse und moderne Moralphilosophic.

1. Die driftlich-religiöse Lebensauffassung und Lebenssührung hat, als die zweite große Form, in welcher die europäische Mensch-heit von der Aufgabe des Lebens sich Nechenschaft gegeben hat, für jeden denkenden Menschen das allergrößte Interesse. Geringer ist das Interesse, welches die Versuche einer systematischen Ethik, die auf diesem Boden gewachsen sind, erwecken. Es sehlt ihnen an dem, was wissenschaftlichen Versuchen als solchen allein Vedentung verleihen kann, an dem theoretischen Trieb, der in voraussehungsloser Forschung die Fragen zu lösen unternimmt, auf welche der handelnde und ur-

teilende Mensch geführt wird. Der theoretische Trieb hat in dem Gesühl des Mangels seine Wurzeln; wer die Wahrheit weiß, sucht nicht. Die Theologie geht aber aus von der Gewißheit, daß die Wahrheit gegeben ist: Glaube und Lebensregel sind in den heiligen Schristen mit absolut geltender Antorität enthalten. Die Aufgabe ist also nicht, durch Untersuchung erst zu sinden, was es mit der Wirklichkeit überhaupt und mit dem Menschenleben im Besonderen auf sich habe; es handelt sich nur darum, den gegebenen Inhalt zu bestimmen, zu formuliren, zu ordnen, gegen heidnische und häretische Irrümer zu verteidigen, endlich und vor allem ihn für das Leben fruchtbar zu machen. Die Moralpredigt, die erbauliche Auslegung drängt die wissenschaftliche Untersuchung zurück.

Eine eigentlich wissenschaftliche Ethik, eine selbständige Theorie des Handelns, ist durch die Grundanschauung des kirchlichen Christen= tums überhaupt ausgeschlossen. Die griechische Ethik untersucht, durch welches Verhalten das Ziel alles menschlichen Strebens, die Endämonie, als durch seine natürliche Ursache verwirklicht werden Der Christ sucht auch die Glückseligkeit, wenn man dies Wort im weitesten Sinne faßt, aber er sucht sie nicht im irdischen Leben, sondern als jenseitige Seligkeit, von welcher ein Vorgeschmack in dem beseligenden Gefühl des Friedens mit Gott ihm allerdings schon in diesem Leben zu Teil wird, doch nur ein Vorgeschmack: gabe es kein Jenseits, so wäre der Glaube eitel. Die ewige Seligkeit ist nun nicht, wie die griechische Endämonie, die nach dem natürlichen Lauf der Dinge eintretende Wirkung einer gewissen Lebensführung, sondern Gott giebt sie aus Inaden denen, die seinen Willen thun. Was aber sein Wille sei, hat er in den heiligen Schriften selbst er= flärt. Die Aufgabe des Moralisten auf dem Boden dieser Anschauung ist also nicht eine wissenschaftliche Untersuchung über die der Natur der Sadje nach notwendigen Bedingungen der Seligkeit, sondern lediglich Interpretation und etwa sustematische Darstellung vorliegen= der göttlicher Gebote. Wird der Wille Gottes als einzige Ursache des Unterschiedes zwischen gut und bose gesetzt, dann verschwindet aller erkennbare natürliche Zusammenhang zwischen Lebensziel und Le= bensführung. In der Prädestinationslehre ist die lette Folge dieser Anschauung gezogen: Gott giebt aus Gnaden das ewige Leben wem er will.

Ich beschränke mich darauf, an ein paar der wichtigsten Erscheinungen dieser Litteraturgruppe zu erinnern.

Als der erste Versuch einer sustematischen Darstellung der christ= lichen Ethik kann des heil. Ambrosius Werk über die Pflichten der Kleriker (de officiis ministrorum) gelten. Es folgt in der Form dem Werke Ciceros über die Pflichten; in das Schema der vier Kardinaltugenden wird, so gut es geht, der neue Inhalt eingefügt. Daß wenig Wert auf die Form der Untersuchung gelegt ist, spricht der Verfasser völlig unbefangen ans; auf den von ihm selbst ge= machten Einwand, daß er nicht ordnungsmäßig in der Konstruktion der Ethik vorgegangen sei, erwidert er: das sei Sache der logischen Technik, erst den Begriff der Pflicht zu definiren und dann in seine Arten ihn zu teilen; wir aber fliehen die Technik (nos autem fugimus artem); wir stellen Beispiele der Vorfahren vor Augen, um dadurch zur Nachfolge am wirksamsten anzutreiben (I, 25). gelegentlich bemerkt werden, daß diese Beispiele größtenteils aus den Schriften des alten Testaments entlehnt werden. Natürlich; das neue Testament hat so wenig eine Ordnung der weltlichen Dinge im Auge, daß eine Ethik, welche sich auf das Leben in dieser Welt ein= richtet, schwer mit ihm auskommt. Das alte Testament ist für eine Rirche, welche das Leben dieser Welt mit einer moralischen Gesetzgebung zu regeln vorhat, viel brauchbarer. Merkwürdig genug bleibt freilich, daß den Römern die Erzväter und Könige der Juden jett als ihre Vorfahren vorgestellt werden können; welche seltsamste aller historischen Verwirrungen sich denn durch das ganze Mittelalter fort= pflanzt und durch unseren Schulunterricht auch heute noch einiger= maaßen erhalten wird.

Indem bei Späteren, zuerst bei Augustin, zu den vier klassisch= christlichen Kardinaltugenden die drei theologischen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffmung hinzutreten, wird die heilige Siebenzahl der Vollstommenheiten erreicht. Ihnen werden gegenübergestellt sieben Kapitalslaster: Hoffart, Geiz, Zorn, Völlerei, Unzucht, Neid, trübsinnige Stumpscheit (acedia, Lxydeia, Lebensekel wäre vielleicht die passendste Übersehung). Die Darstellung nimmt gern die Form der Beschreibung des christlichen Lebens als eines Kampses gegen diese Mächte der Finsternis an, welche den Eingang in das Keich Gottes hemmen.

"Kräfte und Gegenkräfte werden gruppirt, die Gefahren veranschauslicht, zählbare Tugenden und Fehler einander entgegengestellt, sieben bis acht principielle Namen auf beiden Seiten, dazu die Geistesgaben des Jesaias; dieser ganze Apparat, der einer noch weit genaueren Ausführung fähig war, diente dazu im Bewußtsein den Eindruck der Spannung und des ewigen Widerstreits zu unterhalten"\*).

Aus demselben Gesichtspunkt sind die Regeln des Mönchstums entworsen. Sie wollen die gesammte Lebensumgebung so gestalten, daß die Erreichung christlicher Vollkommenheit möglichst erleichtert wird. Die Heiligkeit läßt sich auch außerhalb des Klosters erreichen, sie besteht nicht in der Innehaltung der Regeln des mönchischen Lebens; aber dieses Leben ist der geebnetste Weg zur Vollkommenheit; alle Anstöße und Hemmisse, die das Leben in der Welt dem Christen in den Weg legt, sind hier nach Möglichkeit beseitigt. Das Kloster ist die Burg, in welcher die Krieger Christi die Verteidigung gegen die Angrisse von Fleisch und Welt unter den günstigsten Bedingungen sühren.

Umschreibt die klösterliche Regel das Leben der christlichen Vollkommenheit, so wird dem gemeinchristlichen Leben durch die allmälig genaner fixirte Disciplin und Bußpraxis eine untere Grenze gezogen. Seit der Verstaatlichung der Kirche und der Aufnahme ganzer Völker ins Christentum ließ sich die Forderung der Aussonderung aus der Welt natürlich nicht mehr durchführen. Wurde die Welt nament= lich durch das Wegfallen des Götzenopfers weniger auftößig, so wurde die Kirche weniger ängstlich in der Anerkennung der Ginrich= tungen und Bestrebungen der Welt. Weltliche Gesimmung und welt= liches Leben wurden mit der allgemeinen Zugehörigkeit zur Kirche mehr und mehr verträglich. Dagegen wurde nun ein Minimum von Leistungen und andererseits von Unterlassungen als neues Gesetz allen Angehörigen auferlegt und widergesetzliche Begehnng und Unterlassung mit kirchlichen Bußen bestraft. In dem Schema der Bußbücher, wie sie namentlich notwendig wurden, seitdem das Christentum auf den germanischen Boden verpflanzt wurde, haben wir den Ursprung einer juristisch geformten Kirchenmoral.

<sup>\*)</sup> Gaß, Geschichte der driftlichen Ethik 1, 192. Die beiden Bande dieses Werks geben eine aussührliche Darstellung der theologischen Moral.

2. Es liegt gänzlich außerhalb meiner Absicht wie außerhalb meiner Kräfte, die Geschichte der theologischen Moral während des Mittelalters und der Neuzeit auch nur im Umriß darzuftellen. Ich begnüge mich mit einer Andentung über die Natur dieser Dis= ciplin. Im Allgemeinen ift sie durch das Bestreben charakterisirt, driftliche Heiligkeit und menschliche Vollkommenheit zu vereinigen. Als Duellen der Erkenntnis gelten neben einander lex divina, das durch die Offenbarung gegebene und durch die Kirche authentisch interpretirte göttliche Gesetz, und lex naturae, das den Dingen durch den Schöpfer eingeprägte, durch die Vernunft erkaunte Gesetz der Die allgemein=menschlichen Pflichten lassen sich Vollkommenheit. schon aus diesem entwickeln, der Versuch des Aristoteles bleibt hier vorbildlich; auch ift dies Gesetz überall subsidiarische Quelle, wo die Offenbarung es an ausdrücklichen Geboten fehlen läßt. Die specifisch driftlichen religiösen Pflichten bagegen werden ber Schrift und ber firchlichen Gesetzgebung entnommen.

Junerhalb der katholischen Kirche hat sich diese Form der Moraltheologie unverändert bis auf diesen Tag erhalten. Wenn man eine neuere Bearbeitung dieser Disciplin, z. B. das verbreitete und angesehene Werk des Jesuiten P. Gurn (Compendium theologiae moralis, Ed. VI, Romae 1880, 2 Bde.) in die Hand nimmt, so ist das Erste, was den in dieser Litteratur nicht Heimischen überrascht. der Charafterzug des Unpersönlich=juriftischen: der Verfasser legt ein Rechtssuften, mit Beweisstellen und Motiven, mit Interpretationen und Entscheidungen von Fällen dar. Das Zweite, was überrascht, ift, daß die Zeit an diesen Arbeiten spurlos vorübergegangen zu sein scheint. Eine Reihe von Autoritäten, ununterbrochen fortlaufend von den Aufängen der scholastischen Theologie bis auf die Gegenwart, begleitet die ganze Darstellung; Schriftsteller des 12. und 13. werden neben soldzen des 17. und 18. Jahrhunderts fortwährend als lebende und geltende Autoren citirt. Es ist, als ob die Geschichte machtlos an diesem System abgeglitten wäre; nur gelegentlich merkt man, daß man es mit einer Schrift aus dem 19. Jahrhundert zu thun hat, wenn nämlich eine Einrichtung oder ein Gebrechen der Gegenwart zu einer Frage und einem Responsum Veranlassung giebt. — Das Bedürfnis, durch das diese Disciplin hervorgebracht wird, erwächst aus

der Beicht= und Bußpraxis. Dem Beichtiger ist es notwendig, genan zu wissen, was Pflicht, was Sünde, und in welchem Grade es Sünde ist, wo andererseits das Gebiet des Erlaubten beginnt. Damit ist die Form gegeben: scharf gesaßte Desinitionen, daraus entwickelte Folgerungen, endlich Auflösung von Fragen und Schwierigkeiten. Das sormale Princip der Geltung dieses Rechtssystems ist der Wille Gottes, wie er in den zehn Geboten und den heiligen Schriften überhaupt deklarirt ist. Daneben gilt als subsidiäres Princip eben jene lex naturae; die natürliche Bestimmung der Dinge ist ihnen durch den göttlichen Willen gegeben worden und somit ist es Pflicht, auch diese zu achten.

Daß in dieser exact juristischen Formulirung des Moralischen eine schwere Gefahr liegt, ist offenbar: die Veräußerlichung des ganzen sittlichen Lebens wird dadurch nahe gelegt. Das System und seine Handhabung in der Praxis des Beichtstuhls wird von der natürlichen Neigung leicht in dem Sinne verstanden werden, daß die genaue Erfüllung des Gebotenen um andererseits zur Ausmutung des Erlaubten bis an die äußerste Grenze berechtige. Und da bei der Natur des Sittlichen so scharfe Grenzen wie beim eigentlichen Recht sich doch nicht ziehen lassen, so bleibt für die auf Erweiterung des Erlaubten gerichtete Neigung ein weiter Spielraum, durch Diftinktion und Interpretation die eigentliche Forderung zu eludiren und sich mit einer scheinbaren Leistung abzufinden. Von dem jüdischen Ritualismus, welchem Jesus den Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit ent= gegenstellte, ist in der katholischen Rirche ein gut Stück wieder eingezogen. Er kann nicht umhin, der in seiner Natur liegenden Tendenz entsprechend zu wirken; diese Tendenz geht aber dahin, solche Naturen, die nicht durch ursprüngliche Aufrichtigkeit des Herzens geschützt find, dazu zu verführen, daß sie Gott und sich selbst mit einem "statutarischen Afterdienst", um mit Kants Worten zu reden, betrügen.

Als eine Probe der Behandlungsart der Dinge in dieser Moraltheologie mag der Abschnitt über die Pflicht des Messehörens in dem Werk des P. Gury dienen. Zur Erfüllung dieser Pflicht gehören drei Dinge: I. Körperliche Gegenwart, II. Aufmerksamkeit des Geistes, III. der gebührende Ort. Was den ersten Punkt anlangt, so wird erfordert die moralische und die ununter= brochene Gegenwart des Körpers. 1. Moralisch, d. h. Einer muß so zugegen sein, daß er als einer der Teilnehmer des Opfers ange= sehen werden kann; hierzu genügt aber, daß er an einem Ort sei, von dem aus er der Messe in ihren Hauptteilen folgen könne, sei es sehend, sei es hörend, sei es merkend auf die Zeichen der übrigen Teilnehmer. 2. Ununterbrochen, d. h. von Anfang bis zu Ende, so daß eine schwere Sünde begeht, wer einen erheblichen, eine leichte, wer einen unerheblichen Teil versäumt, wenn nicht eine rechtschaffene Ursache entschuldigt. — Run folgen Auflösungen von Zweifeln: 1. Gül= tig ift die Anwesenheit bei der Messe auch dann, wenn man zwar nicht den Priefter sieht oder die Worte hört, aber doch die Teile der heiligen Handlung an dem Erklingen des Glöckchens, den Gefang des Chors, den Bewegungen der Teilnehmer unterscheidet und diesen "moralisch" sich auschließt, sei es auch, daß man draußen vor der Kirche steht, weil drinnen kein Plat ist. 2. Nach größerer Wahr= scheinlichkeit (probabilius) hört auch der gültig die Messe, der in einem nahe gelegenen Hause fich aufhält, von dem aus er durch das Fenster oder die Thür den Altar oder die Assistirenden sieht oder die Teile der Messe unterscheidet, vorausgesetzt, daß der Zwischenraum nur flein ist; liegt ein großer Zwischenraum oder die Straße da= zwischen, so kann man nicht sagen, daß er "moralisch" zugegen sei. Dreißig Schritt werden von Einigen als Grenze angenommen.

Dann folgt die entsprechende Lösung von Zweiseln und Fragen bezüglich der Ununterbrochenheit der Gegenwart, mit genauer Bezeichnung der Größe der Verschuldung, welche die Versämmung eines jeden Teiles nach sich ziehe. Ich übergehe diese Bestimmung, um zu Punkt II. Attentio mentis zu kommen. Es wird eine doppelte Auswerksamkeit unterschieden: 1. die innere, in der jemand wirklich Acht hat auf das, was der Priester thut; 2. die äußere, welche in der Unterlassung jeder äußeren Handlung besteht, welche die Hinwenzdung des Geistes hindert, z. B. plandern, zeichnen z. Die innere Auswerksamkeit ist wiederum eine dreisache: 1. die auf die Worte und Handlungen des Priesters, 2. die auf den Sinn der Worte und Mysterien, 3. die auf Gott selbst gerichtete, in Gebet und frommer Betrachtung. Den Desimitionen und Distinktionen solgen nun die

Principien der Amvendung: I. Zur gültigen Anhörung der Messe (ad Missam valide audiendam) ift wenigstens die außere Aufmerksamkeit durchaus erforderlich. Ita omnes. II. Erforderlich ist ferner irgend welche innere Aufmerksamkeit, mindestens aber der Wille die Messe zu hören. III. Es genügt (sufficit) aber irgend eine unter den drei Formen der inneren Aufmerksamkeit. IV. Lautes Gebet ist nicht absolut erforderlich, aber empfehlenswert. Und nun kommen wieder Fragen (Quaesita) und Antworten (Responsa). I. Db die innere Anfmerksamkeit bei Vermeidung schwerer Sünde (sub gravi) erforderlich sei? Die Antwort ist controvers: Probabilior ist die Bejahung, doch probabilis (d. h. von guten Autoritäten vertreten) auch die Verneinung, da die Anwesenheit nebst willentlicher, wenn nur äußerer Aufmerksamkeit ein actus sufficienter religiosus sei. der Praxis, fügt der Autor hinzu, ist der Unterschied nicht groß. Denn auch nach der strengeren Ansicht genügt durchans eine mäßige Aufmerksamkeit (attentio in gradu remisso), nämlich auf die Hauptteile der Messe. Nach der anderen aber ist erforderlich 1. eine fromme Gemütsbewegung oder die wirkliche Intention, Gott zu ehren; 2. eine solche Aufmerksamkeit, daß der Teilnehmer sich sagen kann, er sei wirklich Teilnehmer und folglich, daß er wenigstens in dunkler Weise (in confuso) auf die Hauptteile achtet. Daher die Gläubigen nicht leicht schwerer Sünde zu bezichtigen sind wegen Mangels an Aufmerksamkeit in der Messe, sondern vielmehr liebreich zu ermahnen, daß sie fromm und fleißig den Geist auf die göttlichen Geheinmisse Es folgen dann noch einige besondere Duästionen.

In ganz gleicher Weise ist das ganze Gebiet der Pflichten durchsgearbeitet: die Pflicht der Gerechtigkeit, die dieser Behandlung wirklich zugänglich ist, aber ebenso die Pflicht der Feindesliebe, die Pflicht der Wohlthätigkeit, die Pflichten des ehelichen Lebens: überall dersselbe Versuch, genau das, was gefordert wird (requiritur), abzugrenzen; überall das fatale sufficit, nach der wahrscheinlichen oder wahrscheinslicheren, oder nach der übereinstimmenden Ansicht Aller. Auch jene Mahnung, mit der die Behandlung der Meßverpflichtungen schloß, kehrt nicht selten wieder: nicht ängstlich zu fragen und die Gewissen zu ängstigen, sondern liebreich zu ermahnen. Aber im Ganzen wird diese Behandlung des Moralischen als eines juristisch Gefaßten und

Begrenzten dem, der nicht in solcher Anschauung ausgewachsen ist, einen peinlichen Eindruck hinterlassen, nicht durch die Schärfe oder Härte der Forderungen, im Gegenteil, das sufficit kommt oft übersraschend früh, aber durch die ganze Art vorschriftsmäßiger Einfordesrung und Ableistung und änßerlicher Abtarirung des Innerlichsten und Freiesten.

Die Notwendigkeit einer solchen Moraltheologie ist freilich mit dem ganzen Beicht= und Bußspstem gegeben: man nußte dem Beich= tiger, der selbst nicht die Erfahrung oder die Fähigkeit hatte, sich in so difficilen Sachen zurechtzusinden, mit möglichst genan gesaßten Anweisungen zu Hülfe kommen. Aber es ist doch wohlgethan, daß die protestantischen Kirchen dieser Notwendigkeit durch die Aufgebung des ganzen Systems überhoben sind. Die Einzelbeichte ist freilich der Idee der Sache nach die einzige wirkliche Beichte; aber die regel= mäßige Erzwingung der Einzelbeichte war ein furchtbar gefährlicher Schritt: die Macht der Kirche über die Gemüter mag dadurch befestigt worden sein, vielleicht auch in gewissem Maaß die äußere Rechtmäßigkeit und Disciplin des Lebens; ob aber wirkliche innere Frömmigkeit und Gewissenhaftigkeit dadurch gefördert sind, ist wohl mehr als zweiselhaft. Was aber gewiß nicht dadurch gefördert worden ist, das ist die Ansrichtigkeit des Menschen vor sich selber und vor Gott.

Zweierlei muß man übrigens hierbei nicht vergessen: erstens, daß diese Moralbücher nicht bestimmt sind, dem Laien in die Hand gegeben zu werden als Lehr= und Erbaumgsbücher; sie dienen dem Beichtvater zur Instruktion. Zweitens, daß diese Moral nicht das Ideal, sondern das Minimum, das von jedem bei Strafe gefordert wird, formulirt. Das Ideal, auf welches die Predigt beständig hin= weist, ist das Leben der Heiligen.

And, innerhalb der katholischen Theologie sehlt es übrigens nicht an moraltheologischen Werken, die in freierem und tieserem Sinn das christlich-sittliche Leben auffassen und darstellen. Als solche könnten etwa genannt werden: J. M. Sailer, Handbuch der christlichen Moral (3 Bde. 1817) oder J. B. Hirscher, Die christliche Moral (3 Bde. 1835).

Innerhalb der protestantischen Kirchen, in denen die Moraltheologie in ihrer Bedeutung überhaupt hinter die Dogmatik zurücktrat, verlor sie auch die strenge Geschlossenheit eines kirchlichen Lehr= systems. Blieb auch zunächst die Anlehnung an das alte Schema: lex divina und lex naturae, so wurde doch der Antrieb zur eigentlich juristischen Ausbildung des Systems mit dem fortschreitenden Verfall der Kirchenzucht immer schwächer. Ebenso lag in der Ausbildung des Glaubensprincips im Protestantismus die Anleitung zu mehr innerlicher Auffassung des sittlichen Lebens, freilich auch die Verführung zu einer die praktischen Probleme verflüchtigenden theologischen Spekulation. Andererseits trat die protestantische Moraltheologie bei dem Mangel äußerer bindender Antorität zu der philosophischen Moral in ein näheres Verhältnis; seit der Mitte des vorigen Sahrhunderts stand sie nach einander unter dem Einfluß Wolffs, Kants und der spekulativen Philosophie. Die Berührung mit der letzteren repräsentirt Schleiermacher, auf dessen Gedankenbildung ich später zurückkommen werde. Wesentlich mit dessen Kategorien hat R. Rothe eine überaus langwierige, mit unermeßlicher Lesefracht beladene Theologische Ethik (2. Auflage 1867/71, 5 Bde.) konstruirt. neben mag noch genannt werden Dorner, Spstem der driftlichen Sittenlehre (1885) und das Werk des dänischen Bischofs Martensen, Die dristliche Ethik (4. Aufl. 1888, 2 Bbe.).

3. Die moderne Moralphilosophie.

Die folgende Darstellung, die es ausdrücklich ablehnt, eine Gesschichte der neueren Moralphilosophie zu sein, will nur an einigen typischen Beispielen zeigen, welche Behandlungsweisen dieses Gegensstandes in der neueren Zeit überhaupt hervorgetreten sind\*).

An die Spitze der modernen Moralphilosophie kann man Thomas Hobbes (1588—1679) stellen. Der Grundbegriff, auf welchem

Eine ausführliche und eindringende Darstellung der Geschichte der Moralund Rechtsphilosophie im 18. und 19. Jahrhundert, besonders der spekulativen Schule in Deutschland, giebt J. H. Fichte, im ersten, historisch-kritischen Teil seines Systems der Ethik (1850).

<sup>\*)</sup> Ich verweise auf die Geschichte der Ethik in der neueren Philosophie von Fr. Jodl, 1882. Der erste und bisher einzige Band reicht bis zum Ende des 18. Jahrh. Ein vortreffliches Werk ist auch G. v. Giżycki's Ethik D. Hume's (1878); es enthält, außer der ausgeführten Darstellung Hume's, einen Umriß der ganzen Entwickelung der Moralphilosophie in England und in einem Anhang eine philosophische Würdizung ihres Princips der allgemeinen Glückseit.

seine Konstruktion der praktischen Philosophie ruht, ist der Begriff der Selbsterhaltung. Es ist dieselbe Anschauung, die den moralsphilosophischen Reslexionen Bacons in den Sermones sideles zu Grunde liegt, nur daß sie hier weder die scharfe begriffliche Fornuslirung, noch die rücksichtslose und schrosse Durchführung erhält.

Indem Hobbes die praktische Philosophie als die Lehre von der richtigen Lebensführung im Interesse der Selbsterhaltung darstellt, kehrt er zu der griechischen Behandlungsweise zurück. Der Gegensatzgegen die Moral, welche Selbstverleugnung forderte, ist überall in seinem Bewußtsein, wenn er ihn auch nicht selbst hervorhebt.

Wie es scheint, stammt dem Hobbes diese Grundanschauung menschlicher Dinge aus der Wissenschaft, welche das Interesse jener Zeit beherrschte: aus der mechanischen Physik. Galilei hatte die moderne Physik auf das neue Grundgesetz der Erhaltung der Beweswegung begründet. Hobbes stellt ausdrücklich neben Galilei als den Begründer der modernen Naturphilosophie sich selbst als den Begründer der modernen philosophia civilis. Er hat dieselbe auf das parallele Grundgesetz des animalischen Lebens gebaut: das Gesetz der Selbsterhaltung. Wie alle physikalischen Vorgänge unter dem Gesetz der Erhaltung der Bewegung stehen, so stehen alle Vorgänge in der animalischen Welt unter dem Naturgesetz der Selbsterhaltung. Zedes lebende Wesen strebt in allem, was es thut, sein Leben zu erhalten, es begehrt, was hierzu förderlich, es slieht, was dem entgegen ist.

Freilich sind seine Handlungen in Wirklichkeit nicht immer der Selbsterhaltung förderlich; es zielt immer darnach, aber es trifft nicht immer das Ziel. Das gilt besonders vom Menschen. Hierans entspringt der Gegensatz von guten und schlechten Handlungen. Er will immer, was ihm gut ist, aber er thut oft, was ihm schlecht und verderblich ist. Die Ursache ist eine verkehrte Ansicht von dem, was gut und schlecht ist. Gut handeln ist demnach gleichbedeutend mit: aus richtiger Einsicht handeln, schlecht handeln heißt falsch oder gegen die rechte Vernunft oder die richtige Rechnung (right reason) handeln.

Hobbes hat die Ethik auf dieser Grundlage nicht ausgeführt; seine Politik (de cive 1642, Leviathan 1650) ruht auf derselben. Der isolirte Mensch erreicht nicht, was er erstrebt, die Selbsterhaltung,

einerseits weil die Kräfte des Einzelnen nicht ausreichen, die Natur seinem Willen dienstbar zu machen, andererseits weil die Einzelnen als solche notwendig jeder in Krieg mit jedem geraten und daher Alle in beständiger Bedrohtheit und Furcht leben. Die richtige Rech= nung führt daher zur Socialifirung des Lebens; die Form derfelben ist der Staat, welchen man denmach als Anstalt für die gemeinsame Selbsterhaltung bezeichnen kann: durch ihn erreicht jeder Friede, Sicherheit, Reichtum, Wohlfahrt, kurz Selbsterhaltung. Es geschieht das durch absolute Unterwerfung der Einzelwillen unter den Staats= willen, der ihnen nun vorschreibt, was sie thun und lassen sollen. Gegen den erklärten Staatswillen handeln, ist unn natürlich schlecht handeln, denn es ist gegen das notwendige Mittel der Selbsterhal= tung, also gegen die richtige Rechnung handeln. Doch bedeutet dies feineswegs, wie man Hobbes mißverstanden hat, daß gut und schlecht nun überhanpt keine Bedeutung mehr habe als die: gemäß oder gegen die Gesetze des Staates. Die Gesetze des Staates können felbst aut oder schlecht sein, je nachdem sie der allgemeinen Wohlfahrt förderlich oder hinderlich, also der richtigen Rechnung gemäß oder entgegen sind. Freilich hat hiersiber der Unterthan als solcher kein Urteil, wohl aber der Philosoph als solcher.

4. Die Ethik auf Grundlage diefer Anschauung ist von Spinoza (1632—1677) in dem erft nach seinem Tode herausgekommenen Werk Ethica ausgeführt worden. Der Ausgangspunkt der eigentlichen Ethik ist der sechste Sat des dritten Buches: unaquequae res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur. Es gilt vom Körper wie von der Seele. Das esse der Seele nun ist das Cogitiren oder Ideen haben, wie Spinoza im Sinne der Cartesianischen Definition: mens est res cogitans, die Sache ansieht. Unter den Cogitationen tritt aber ein Unterschied hervor, es giebt ein thätiges und ein lei= dendes Cogitiren, jenes ist das wissenschaftliche Denken, dieses das Empfinden und Fühlen; jenes geschieht in adägnaten, dieses in verstümmelten Ideen, das heißt solchen, deren Voranssetzungen nicht oder nicht ganz innerhalb des Wefens der Seele felbst, sondern vielmehr in Dingen außer ihr liegen. Selbsterhaltung ift hiernach für den Geist die Bethätigung im wissenschaftlichen Denken, Selbstentäußerung und Ohnmacht dagegen das Leiden von den Dingen in Empfindung und Gefühl: jenes stellt die libertas, dieses die servitus des Menschen dar. Sofern die Seele also wirklich bei sich ist, sosern ihr Streben von der richtigen Einsicht in das ihrem Wesen Gemäße geleitet wird, strebt sie rein denkend sich zu verhalten und alles zu beseitigen, was dem entgegen ist. Und so wären wir denn bei dem alten Satz der griechischen Ethik wieder angelangt: Philosophie oder wissens schaftliche Erkenntnis ist das höchste Gut.

In doppelter Form weist Spinoza ihren Wert nach: sie ist einersseits als höchste, freieste, vollkommenste Lebensbethätigung absoluter Selbstzweck, andererseits das Werkzeug zur Befreiung aus der Knechtschaft, in welcher der vernunftlos Lebende durch die Affekte geshalten wird.

Das vierte Buch der Ethik ist dem letzteren Nachweis gewidmet. Es giebt zwei große Wissenschaften, die Physik und die Psychologie, entsprechend den zwei Seiten der Wirklichkeit, der Körperwelt und der Ideae). Die Physik ist die Grundlage von zwei praktischen Wissenschaften, der Mechanik und der Medicin, die Psychologie (oder Geisteswissenschaften benso der Ethik und Politik. Diese vier praktischen Wissenschaften sind es, durch welche die Verzuunft das Leben gestaltet. Spinoza hat die beiden letzten behandelt.

Die Ethik ist die Erkenntnis vom richtigen Verhalten des Gin= zelnen zu sich selber und zu den andern Einzelnen. Die Tiere und thatsächlich auch die meisten Menschen werden in ihrem Handeln durch Affekte bestimmt: Kränkung mit Kränkung zu erwidern bewegt sie der Zorn, den Notleidenden zu Hülfe zu kommen das Mitleid und so fort. Der Weise dagegen lebt nach Anleitung der Vernunft (ex ductu rationis); er allein trifft sicher bas Ziel der Selbsterhal= tung, wogegen die von den Affekten Geleiteten es oft verfehlen: Die Rachsucht, die Ehrsucht, die Habsucht, die Vergnügungssucht und wie sie alle heißen, führen häufig ins Verderben. Der durch Vernunft Geleitete dagegen weiß Wert und Maaß der Dinge, wiefern sie zu= träglich, wiefern sie verderblich sind. Er sieht, daß durch Vergeltung des Bösen mit Bösem dauernde Feindschaft mit gegenseitiger Bedrohung, Störung, ja Vernichtung erwächst, daß dagegen durch Gelassenheit und Gutthat der Haß überwunden und Liebe und Freund= schaft hervorgebracht werden kann.

Auf Grund derselben Erkenntnis von der menschlichen Natur zeigt die Politik, wie das Zusammenleben Vieler zu gestalten sei, damit daraus nicht Krieg und Bedrohung, sondern Friede und Wohl-wollen und Zusammenwirken zum Zweck der gemeinsamen Erhaltung und Steigerung des Lebens hervorgehe.

Endlich leistet die Erkenntnis noch eines: sie bewirft die Überzengung, daß alles, was geschieht, durch ewige Notwendigkeit aus der Natur der Dinge folgt. Die Frucht dieser Überzengung ist die Seeleuruhe (tranquillitas animi). Gegen das, dessen Notwendigkeit man einsieht, hört man auf sich zu sträuben; unerträglich ist, was wider Schicksal und Necht ( $\pi \alpha \varrho \alpha \mu \sigma \iota \varrho \alpha \nu$ ) zu kommen scheint: wie würden die Menschen gegen den Tod sich auslehnen, wenn nicht Alle, sondern nur Wenige sterben müßten. Vor allem macht die Erkenntnis duldsam gegen die Menschen; sie sind nun nicht anders, wankelmitig, undankbar, eitel, rachsüchtig, ein gebrechliches Geschlecht; der Philosoph erkennt die Notwendigkeit ihres Verhaltens aus ihrer Natur, aus der Schwachheit der Vernunft in ihnen und der Stärke der Afseke; und alles verstehen heißt alles vergeben.

So ist also wahre Erkenntnis das Mittel der Erhaltung und Förderung des Lebens. Sie ist zugleich, so führt das sünste Buch aus, der höchste und wertvollste Inhalt desselben. Erkennen ist, im Gegensatzum Affekt, Selbstthätigkeit; seiner Kraft und Selbständigsteit inne werden, erfüllt mit Frende; Erkenntnis des Höchsten in der höchsten Form, Erkenntnis Gottes oder der Natur, als des Inbegrisss der Realität oder Vollkommenheit, erfüllt mit der höchsten Frende. Aus der Frende entspringt die Liebe zu Gott (amor Dei intellectualis), der in der Erkenntnis das Gemüt mit Seligkeit erfüllt. So schließt mit religiöser Wendung die Ethik Spinozas.

Die Vereinigung von Erkenntnis, Gottesliebe und Seligkeit, der Anfang und das Ende aller seiner Betrachtungen, hat offenbar in seiner persöulichen Lebenserfahrung ihren Grund. Sich ausschließend und ausgeschlossen aus der Glaubensgemeinschaft, in der er geboren, sich ausschließend und ausgeschlossen aus dem praktischen Leben und aus der öffentlichen Thätigkeit, sich ausschließend und ausgeschlossen aus dem Wettbewerb um Ansehen und litterarische Ehre, hatte er sich ganz auf das Leben in seinen Gedanken zurückgezogen; er hatte darin

Ruhe, Frieden und Glück gefunden. Diese Erfahrung ist der Boden, aus dem seine Ethik hervorgewachsen ist. Der Anfang des Tractatus de intellectus emendatione deutet die Sadje an: "Nadjbem die Erfahrung mich belehrt, daß alle Dinge, die im gemeinen Leben anzutreffen sind, eitel und nichtig seien, so faßte ich endlich, da ich sah, daß alles, wovor ich Furcht empfand, weder ein Gut noch ein Übel enthielte, außer, sofern das Gemüt von ihm bewegt würde, den Ent= schluß nachzuforschen, ob es etwas gäbe, das ein wahres und erwerb= bares Gut sei und das ganz allein das Gemüt zu befriedigen vermöchte, ja dessen Erlangung und Besitz mit der höchsten Freude in Ewigkeit erfüllte. Ich sage, endlich faßte ich den Entschluß. Denn es schien unbedacht, um eines Ungewissen willen das Gewisse fahren zu lassen: ich sah wohl die Vorteile, welche Ansehen und Reichtum gewähren, und daß ich von ihnen lassen müsse, wenn ich ernstlich auf ein Neues ausginge. Ich erwog also in meinem Gemüt, ob es nicht angehe, ohne den gemeinen Gang meines Lebens zu ändern, meinen Vorsatz zu erreichen oder doch zur Gewißheit darüber zu kommen. Ich habe es wiederholt vergeblich versucht. Denn was im gemeinen Leben den Menschen für das höchste Gut gilt, das kommt, wie ihre Werke zeigen, auf drei Dinge hinaus: Reichtum, Ansehen, Wollnst; durch diese drei Dinge wird aber der Geist so abgezogen, daß er an kein anderes Gut zu denken im Stande ist." Also die Nachforschung nach dem höchsten Gut ließ mit dem Streben nach diesen Dingen sich nicht vereinigen. "Da ich aber der Sache weiter nachhing, fand ich zuerst, daß jene Dinge nicht, wie ich anfangs ge= meint, gewisse, sondern vielmehr sehr ungewisse Güter seien, ja, ich sah endlich, daß sie eher für gewisse Übel angesehen werden müßten, denn sie sind nicht nur nicht Mittel zu unserer Selbsterhaltung (ad nostrum esse conservandum), sondern vielmehr Hindernisse und häufig Ursache des Untergangs derer, die sie besitzen, und immer berer, die von ihnen besessen werden. Die Ursache ist, daß unser Glück und Unglück abhängt von der Natur des Gegenstandes, an den wir uns mit unserer Liebe hangen. Denn das, was nicht ge= liebt wird, erregt nicht Streit, noch Traurigkeit, wenn es verloren geht, noch Neid, wenn es von einem Anderen besessen wird, noch Furcht, noch Saß, noch irgend welche Gemütsbewegungen. Alle diese Affekte aber treffen den, der sich mit seiner Liebe an Dinge hängt, die verloren gehen können. Dahingegen aber erfüllt die Liebe zu einem Gegenstande, der ewig und imendlich ist, die Seele allein mit Trende, und ist alles Schmerzes ledig; was gar ersehnlich ist und mit allen Kräften zu erstreben."

5. Eine wesentliche Ergänzung und Fortbildung erhielt diese moralphilosophische Anschamung durch Shaftesburn (1671—1713). Er giebt der Selbsterhaltungsmoral eine breitere anthropologische Grundlage, indem er den starren individualistischen Egoismus des Hobbes und Spinoza ausgiebt, und damit die Tugend auf Triebe und Gefühle stellt, während sie bei jenen lediglich auf versstandesmäßiger Rechnung zu beruhen scheint. Man kann die Grundzedanken, sür die übrigens manche Anknüpfung bei anderen gleichzeitigen englischen Moralisten sich sindet, besonders bei Eumberland, dem bedeutendsten unter den Gegnern des Hobbes, etwa in solgender Weise darstellen. Ich solge dabei wesentlich den Ausführungen der Untersuchung über Tugend und Verdienst im zweiten Band der Charakteristisen.

Man kann den Satz gelten lassen, daß jedes Wesen sich selbst zu erhalten strebt, umß aber dann hinzusügen: was wir Individuum nennen, ist nicht ein in sich abgeschlossenes Wesen mit einem auf sich eingeschränkten Selbsterhaltungstrieb; erst die Gattung ist ein in vollem Sinn selbständiges Wesen, zu ihr verhält sich das Individuum, wie ein Glied zum Leibe. So liegt die Sache rein biologisch bestrachtet: das Individuum hat durch die Gattung Wesen und Dasein; es dient, indem es sich fortpslauzt, der Selbsterhaltung der Gattung als Organ, und zwar nicht als ein selbständiges Organ, denn das isolirte Individuum vermag sich nicht fortzupflanzen.

Diese überaus wichtige Thatsache, die Hobbes und Spinoza gleichsam grundsählich übersehen haben, erscheint nun auch in dem Seelenleben der Individuen. Ihr Selbsterhaltungstrieb richtet sich gar nicht ausschließlich auf die Erhaltung ihres isolirten Eigenlebens, sondern ebenso unmittelbar auf die Erhaltung des Wesens, dessen Glied sie sind, der Gattung. Shaftesbury drückt diese Thatsache so aus: wir können in dem Triebleben der Menschen zwei Arten von Willensantrieben unterscheiden: individualistische und sociale; er nennt jene private, selfish affections, diese natural, kindly, social affections; von seinem Nachfolger Hutcheson werden die letzteren mit bezeichnenderem Namen auch als sympathetic affections bezeichnet. Das Ziel, zu welchem die selbstischen Affekte den Menschen antreiben, ist seine eigene, individuelle Wohlsahrt (private good), das Ziel, zu dem die socialen Affekte antreiben, ist die gemeine Wohlsahrt, die Selbsterhaltung des Systems, dessen Teil der Einzelne ist (public good). Beide Arten von Antrieben sind gleich ursprünglich, gleich tief in der Natur begründet, es ist keineswegs möglich, die socialen Willensantriebe auf den individualistischen Selbsterhaltungstrieb zurückzansühren, etwa durch den Umweg der richtigen Rechnung. Schon im tierischen Leben erscheint der Trieb, der in der Fortpslanzung und Fürsorge sür die Brut der Erhaltung der Gattung dient, neben dem individualistischen Selbsterhaltungstrieb als gleich stark und ursprüngzlich, indem er sein Ziel regelmäßig auf Kosten der individuellen Selbsterhaltung durchsett.

Im Menschen als vernunftbegabten Wesen kommt zu diesen beiden primitiven Arten von Willensantrieben noch eine dritte, Shaftesburn mennt sie reflex, rational affections; es sind die Gefühle, welche durch die Reflexion auf menschliche Handlungen bewirkt werden. derfelben Weise, wie die Anschanung von Kunstwerken Gefühle des Gefallens und des Mißfallens hervorbringt, ruft die Auschauung menschlicher Handlungen und Gigenschaften im Zuschauer die Gefühle der Billigung und Mißbilligung hervor und er bezeichnet sie darnach als gut oder böse, wie jene als schön oder häßlich. Man kann einen moralischen Sinn als Duelle dieser Urteile ansehen, wie einen äfthetischen Sinn als Duelle jener. Diese qualificirende Beurteilung richtet sich zunächst auf das Handeln Anderer, sie wendet sich dann aber auch gegen das eigene Handeln und heißt dann Gewissen. — Auch diese Gefühle wirken als Antriebe auf den Willen und zwar in dem Sinne der gemeinen Wohlfahrt mit Einschluß der eigenen Wohlfahrt; es mißfallen diejenigen Handlungen, welche Störungen im Leben Anderer und im Leben des Handelnden selbst hervorzurufen tendiren.

Das ist das Ergebnis der psychologischen Analysis oder wie Shaftesbury einmal sagt, der Anatomie der Seele. Es ist die Grundlage der Ethik, wie Anatomie und Physiologie des Leibes Grundlage der Diätetik sind.

Worin besteht nun die Gesundheit oder die Vollkommenheit des Seelenlebens? In demselben, worin die Gefundheit des leib= lichen Lebens besteht: besteht diese in dem harmonischen Zusammen= wirken aller Organe, so besteht jene in dem harmonischen Zusammen= wirken der wohltemperirten Triebe, in der geordneten Skonomie der selbstischen und socialen Affekte, wie es einmal ausgedrückt wird. giebt keine an sich schlechten Triebe, wie sollten sie auch in die gott= geschaffene Natur hineingekommen sein? Auch die selbstischen Triebe sind an sich gut, sie sind für die Erhaltung der lebenden Wesen unent= behrlich; schlecht werden sie nur durch einseitige, übermäßige Ent= wickelung. Der Erwerbstrieb ist an sich gut und notwendig; erst wenn er als Habsucht allein herrschend wird und die übrigen Triebe darunter verkünnnern, dann wird er schlecht. Die Barmberzigkeit ift an sich gut; wenn sie aber, was freilich nicht eben oft sich zutragen mag, so sehr den ganzen Menschen beherrschte, daß er nie an seine eigenen Aufgaben denken könnte vor lauter Mitleid und Teilnahme an der Not Anderer, dann würde sie sein Leben stören und bald ihn auch unfähig machen, Anderen hülfreich zu sein. Also Gesundheit oder natürliche Vollkommenheit hat eine Seele, in welcher die felbstischen Triebe eine angemeffene Stärke haben, um zur Ausübung aller zur Selbsterhaltung notwendigen Funktionen anzuhalten, und in welcher auch die socialen Triebe zu fräftigen Charaftereigenschaften ausgebildet find, welche die gebührende Rücksicht auf das Gemeinwohl überall durchsetzen.

Zur moralischen Vortrefflichkeit im eigentlichen Sinn (virtue) gehört dann noch die Entwickelung des moralischen Sinnes zu einem kräftigen regulativen Princip. Wenn das Gewissen (sense of right and wrong) das Handeln gegen die Schwankungen der Neigungen, welche auch bei der guten Natur vorkommen, sichert, dann nennen wir einen Mann eigentlich moralisch gut oder tugendhaft. Wir werden also auch denjenigen, der mit einem schwierigen Temperament, etwa mit heftigen selbstischen Trieben ausgestattet ist, tugendhaft nennen, wenn er durch Grundsätze sein Naturell beherrscht, und zwar um so mehr, je stärker der Widerstand ist.

Die Verwandtschaft und andererseits der Gegensatz dieser Geschanken gegen Hobbes liegt am Tage. Es ist dieselbe Grundanschauung:

gut ist, was im Sinne der Selbsterhaltung wirksam ist; aber es ist die Selbsterhaltung nicht des isolirten Individuums, sondern der Gattung oder der Gesellschaft (species or society) und in ihr des Individuums, worauf der Wille thatfächlich gerichtet ist und an welcher der objektive Wert gemeffen wird. Mit Vorliebe hebt Shaftes= burn seinen Gegensatz gegen Hobbes hervor; es ist ein Gegensatz nicht blos der Principien, sondern zugleich des persönlichen Empfindens und Urteilens. Shaftesbury ist Optimist, Hobbes ist Pessimist in der Beurteilung der Menschen. Dieser wendet den feindseligen, jener den liebenswürdigen und freundlichen Seiten der menschlichen Natur am liebsten den Blick zu. Er hebt gern hervor, daß es für den Menschen, nach jedermanns eigener Empfindung, kein größeres und reineres Glück giebt, als zu dem Glück Anderer beizutragen. machen die socialen Tugenden unmittelbar auch ihren Inhaber glücklich. Und ebenso gewiß macht der Mangel derselben unglücklich: es fönnte für niemanden ein größeres Unglück geben, als völlig isolirt, ohne Freunde, ohne Teilnahme, die er gewährte und empfinge, zu Also sind alle Gefühle und Eigenschaften, die zu solchem Bustand zu führen tendiren, Zorn, Haß, Neid, Kälte, Selbstsucht 2c., geeignet, ihren Besitzer unglücklich zu machen. "Und also", so schließt die Untersuchung über die Tugend, "ist Tugend das Gut und Laster das Übel für jedermann."

In Shaftesbury tritt uns schon jener liebenswürdige Optimis=
mus entgegen, der einen so hervorstechenden Charafterzug des 18. Jahr=
hunderts ausmacht: Gott ist gut, die Welt ist gut, die Versassung
von England ist gut, die Menschen sind gut; ihre Natur ist nicht
so heillos eingerichtet, daß ihr zu ihrem Glück so notwendige Seiten
erst auf dem Wege der Überlegung und Nechnung, wie Hobbes will,
künstlich eingesügt werden müßten. Es handelt sich nur darum, der
eigentlichen Natur gegen mancherlei Hindernisse und Verdunkelungen
zum Durchbruch zu helsen. — Es ist dieser glaubensselige Optimis=
mus, gegen welchen Mandeville in der Fabel von den Bienen, einer
kleinen Satire von großer Kraft, der nachher ein langer Commentar von
geringer Kraft beigegeben worden ist, so schneidenden Widerspruch erhebt.

Die moderne Moralphilosophie hat in Shaftesbury einen ersten Höhepunkt erreicht; es sehlt der Betrachtung keines der wesentlichen Paulsen, Chik. Momente. Es ist die Grundanschanung der antiken Ethik, erweitert und bereichert durch die christliche Empfindungs= und Anschanungs= weise. Die socialen Ingenden und das Gewissen haben neben den individualistischen Tüchtigkeiten die ihnen gebührende Stellung gestunden. Mit Recht sagt v. Gizycki (Ethik Humes S. 17): "Shaftes= burys System ist das Hauptystem der englischen Moral überhaupt, indem alle späteren dasselbe im wesentlichen nur in einzelnen Punkten ergänzt und fortgebildet haben, ohne aber je wieder seine großartige Universalität zu erreichen".

D. Hume's (1711—1776) Untersuchung über die Principien der Moral (1751) ist ausgezeichnet nicht so sehr durch Originalität und Tiese der Gedanken, als durch die klare, seine, überzeugende Darstellung jener eben dargelegten Grundanschauung der englischen Moralsphilosophie an einer Anzahl einleuchtendster Beispiele. Die Fragestellung Hume's lautet: Warnm werden gewisse Eigenschaften und Verhaltungsweisen des Menschen anerkannt und gelobt, andere gemißbilligt und getadelt? Er sindet, indem er die wichtigsten durchsgeht: gelobt werden diesenigen, die Anderen oder uns selbst nüglich oder unmittelbar angenehm sind; getadelt werden diesenigen, die sich entgegengesetzt verhalten.

Zeigt schon Hume's Behandlung der Moral eine Neigung, die biologische über der rein subjektiven Betrachtung zu vernachlässigen und demgemäß an die Stelle der Selbsterhaltung die Befriedigung, an die Stelle des objektiven einen subjektiven Maakstab des Wertes zu sehen, so tritt diese Reigung in der Folge, unter dem Einfluß der einseitigen psychologischen Ansichten, noch stärker hervor, und er= reicht bei J. Bentham (1747-1832) ihre schärfste Zuspitzung in den Formeln: Lust ist das einzige, was an und für sich wertvoll ist, alles Andere in dem Maaße, als es geeignet ist, Lust hervorzu= bringen; Luft unterscheibet sich nur durch Stärke, Dauer, Gewißheit, Nähe, Fruchtbarkeit, Reinheit und Anzahl Derer, Die an ihr Theil haben; das absolute Ziel und der absolute Maaßstab aller Wertbestimmung ist demnach: das größte Glück der größten Anzahl. Bedentung Benthams liegt übrigens nicht auf dem Gebiete der theoretischen Moral, sondern der politischen und legislatorischen Resorm= beftrebungen, besonders beschäftigte ihn das Strafrecht. (An introduction to the principles of morals and legislation, im I. Bb. der Werke, herausgeg. von J. Bowring, 1843.)

Zu Bentham steht James Mill (1775—1836) in enger Beziehung. In der Geschichte der Moralphilosophie verdient er wegen der scharffinnigen Verwendung der Associationspsychologie zur Erklärung der moralischen Erscheinungen erwähnt zu werden (Analysis of the phenomena of human mind, 2. Bb. 1829). Ursprünglich ift der Wille jedes Wesens auf Erreichung von Lust und Befreiung von Allmälig aber erreichen Dinge, die ursprünglich Schmerz gerichtet. uur als Mittel gewollt werden, durch Affociation unmittelbaren Gefühlswert. Das klassische Beispiel bietet der Geiz: ursprünglich wird Geld als Mittel geschätt; aber für den Geizigen ist es zum Selbst= zweck geworden, die Vorstellungen möglicher Lust, welche dadurch zu erwerben, haben bei ihm sich so an dem Gelde befestigt, daß er auf alle Lust verzichtet, um sich nicht von dem Gelde trennen zu müssen. Auf ähnliche Weise erhalten auch gewisse Arten zu handeln absoluten Lob und Bewunderung erregt Lustgefühl; allmälig entsteht eine affociativ bedingte Neigung für die Verhaltungsweisen selbst, welche gelobt werden, das Verlangen nach Lobpreisung geht über in das Verlangen nach Preiswürdigkeit; und schließlich wird von dem, was für preiswürdig angesehen wird, nicht abgewichen, wenn auch gar kein Preis in Aussicht steht, ja selbst wenn es mit Schimpf und Schaden bedroht wird: so läßt eine Jungfrau eher das Leben, als die Ehre. Auch die Aufopferung für Andere, seien es Ginzelne oder Gesammt= heiten, kann so erklärt werden; zu der Vermittelung durch das Ehr= gefühl kommt hier noch die ebenfalls auf Associationsvorgänge zurückgeführte sympathische Gefühlserregung.

Diese Untersuchungen entbehren nicht eines Wahrheitsmoments; doch teilen sie mit der ganzen psychologischen Auschauung, aus der sie hervorgegangen sind, den Mangel, daß sie einerseits das Judividum als absolut selbständiges Wesen und darum sein Verhältnis zur Gattung als ein zufälliges und sekundäres ausehen, andererseits von der Lust statt von dem Trieb oder Willen ausgehen, der früher ist die Lust und nicht erst durch sie erregt wird. Doch darauf wird später zurückzusommen sein.

Eine kurze zusammenfassende Darstellung der principiellen Ge-

fichtspunkte, von denen diese Art der Moralphilosophie bestimmt wird, hat J. St. Will (1806—1873) in seiner Abhandlung über das Nüßzlichkeitsprincip gegeben (ges. Werke in deutscher Übersetzung von Gomperz, Bd. I). Von ihm hat die Richtung auch den in England übzlichen Namen Utilitarianismus erhalten. Übrigens ist für Mill, wie für Bentham, das Princip vorzugsweise Leitstern seiner politischen und gesellschaftlichen Resormbestrebungen. Und zu erwähnen wäre auch, daß Mill von A. Comte bedeutsame Auregungen erhalten hat; sein Verhältnis zu dem französischen Philosophen hat er in der vortressellichen Monographie: A. Comte und der Positivismus dargelegt (Bd. 9 der ges. Werke).

Neue Antriebe hat die Moralphilosophie von der jüngsten Ent= wickelung der biologischen Wiffenschaften empfangen. Die Evolutions= theorie führt der Natur der Sache nach von der äußerlichen Be= trachtungsweise des Hedonismus ab: sie giebt unmittelbar die Unschammig an die Hand, daß Leben und nicht Lust das Ziel des im tierischen Leben erscheinenden Willens ist. Sie macht nicht minder die Unhaltbarkeit jenes starren Individualismus einleuchtend, über den sich zu erheben dem englischen Empirismus stets so schwer wurde. Herbert Spencer, dessen ganze Philosophie die Ausführung eines einzigen Gedankens, eben des Gedankens der Entwicklung ist, and, eine Ethik auf Grundlage dieser Anschammg im Umriß ent= worfen: Data of Ethics, deutsch von B. Better unter dem Titel: Die Thatsachen der Ethik 1879. Einen Ansatz zur Moralphilosophie macht auch Ch. Darwin, in dem vierten Kapitel seines Werks über Die Abstammung des Menschen. Auch die Darstellung der Ethik von Leslie Stephen, The science of Ethics (1882), und von H. Sidg= wick, The methods of Ethics (3 A. 1884), stehen wesentlich unter diesem Gesichtspunkt.

Endlich ist zu bemerken, daß neben der Richtung in der englischen Moralphilosophic, deren Geschichte im Vorstehenden angedeutet ist, eine andere einhergeht. Neben der "utilitarischen" Richtung, wenn man den Namen im weiteren Sinn nimmt und damit alle Systeme zusammenfaßt, die den Wert von Handlungen und Eigenschaften aus ihren Wirkungen für menschliche Wohlsahrt ableiten, sindet sich überall ihr Gegensaß, die "intuitionistische" Ethik, wie gie in England bezeichnet zu werden pflegt. Sie ist der fortlausende Widerspruch gegen jene. Ich will auf dieselbe und die mannigsachen Formen, in denen sie erscheint, nicht eingehen; allgemein charakterisirt ist sie dadurch, daß sie die Ableitbarkeit des Unterschiedes von gut und böse aus Wirkungen der Handlungen leugnet, und dagegen beshauptet, daß gut und böse irgendwie als absolute Dualitäten von Handlungen oder Willeusbestimmtheiten anzusehen seien, die durch irgend ein Vermögen unmittelbar percipirt wurden: gerecht handeln ist gut an und für sich, und lügen ist böse an und für sich, ohne alle Rücksicht auf irgend welche Wirkungen in der Welt. Endworth und Clarke vertreten diese Ansicht gegen Hobbes, Whewell gegen Mill. Ich werde auf Recht und Unrecht dieser Ansicht demnächst zurückkommen.

7. In Deutschland ift die neue Philosophie durch Leibniz (1646—1716) eingeführt und hoffähig gemacht worden. Chr. Wolff (1679—1754) hat sie auch kathederfähig gemacht. Durch das Wolffsche System, das im Verlauf des 18. Jahrhunderts eine uni= verselle Herrschaft in der deutschen Wissenschaft und Bildung erlangte, ist die scholastische Philosophie, welche in der Gestalt, in die sie durch Melanchthon gebracht worden, seit den Tagen des Humanis= mus und der Reformation die deutschen Universitäten beherrscht hatte, verdrängt und abgelöst worden. Der Gegensatz gegen die scholaftisch= theologische Behandlung der Dinge ist für Wolffs ganze Philosophie charafteristisch; er wird schon durch die gegen die ganze Vergangen= heit trotige Bezeichnung seiner ersten Bearbeitungen der philosophi= schen Disciplinen als "Vernünftige Gedanken" angedeutet. Auch in der Moral, deren erste systematische Bearbeitung unter dem Titel "Vernünftige Gedanken von der Menschen Thun und Lassen zu Beförderung ihrer Glückseligkeit" 1720 erschien, tritt derselbe alsbald zu Gleich am Anfang wird der Grundbegriff der modernen Moralphilosophie, der Begriff der Selbsterhaltung, in einer etwas modifi= cirten Gestalt als Selbstvervollkommung eingeführt und darnach definirt: gut ist, "was unseren sowohl innerlichen als äußerlichen Zustand vollkommen machet", bose bas Gegenteil. Und mit ent= schiedener Ablehnung eines theologischen Unterhaus der Moral wird hinzugefügt: "weil die freien Handlungen der Menschen durch ihren

Erfolg gut und böse werden, was aber aus ihnen erfolgt, notwendig herauskommen muß und nicht ausbleiben kann, so sind sie an und für sich selbst gut oder böse und werden nicht erst durch Gottes Willen dazu gemacht". In § 12 wird dann als die allgemeinste Pflichtsormel ausgesprochen: "Thue was dich und deinen oder Anderer Zustand vollkommener machet, unterlaß, was ihn unvollkommener machet"; und in § 21 folgt die sehr austößige Äußerung, daß ein Atheist, wenn er nur nicht unverständig ist und die Beschaffenheit der freien Handlungen recht einsiehet, sehr wohl ein tugendhafter Mann sein könne. — In mehr als tausend Paragraphen wird sodann ein System von Pflichten aus der obigen Formel entwickelt.

8. Die Herrschaft der Wolffschen Philosophie dauerte bis gegen das Ende des 18. Jahrhunderts. Sie wurde abgelöst durch die Philosophie J. Kants (1724—1804). Die Moralphilosophie ist von ihm in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) und der Kritik der praktischen Vernunft (1788) dargestellt worden, der dann am Aufang der Jahre der Senilität das System der Metaphysik der Sitten folgte (1797).

Kants Ort in der Geschichte der Moral kann man durch Zusammenstellung mit den englischen Intuitionisten bestimmen: seine Ethik ist eine Reaktion gegen den Eudämonismus, in welchem Wolff und Hume, sonst für Kant Vertreter entgegengesetzter Arten zu phi= losophiren, zusammentrafen. Kant selbst war früher mit den Eng= ländern Endämonist gewesen; er spricht noch 1765 gelegentlich von Shaftesburn, Hutcheson und Hume als denen, die in der Aufsuchung der ersten Gründe aller Sittlichkeit noch am weitesten gelangt seien und deren Versuchen er in seinen Vorlesungen die nötige Präeision und Ergänzung geben werde; und ausdrücklich verspricht er die Moral auf Anthropologie zu begründen. Ebenso nun, wie seine kriticistische Er= fenntnistheorie aus einer Reaktion gegen seinen eigenen Empirismus, der ihn fast auf Humes Standpunkt geführt hatte, entsprungen ist, so ist auch die kriticistische Moral eine Reaktion gegen seinen eigenen, empiristischen Endämonismus. Die vollständige Gleichartigkeit der Behandlung der moralphilosophischen mit den erkenntnistheoretischen Problemen, welche übrigens für Kants ethische Schriften so verhäng= nisvoll geworden ift, läßt hierüber keinen Zweifel.

Die Grundgebanken haben etwa folgende Gestalt. An der Spisc steht Richtung gebend der Grundsatz, dadurch aller Eudämosnismus oder Utilitarismus abgelehnt wird: der moralische Wert von Handlungen ist schlechterdings muchhängig von ihren Wirkungen, er wird ausschließlich bestimmt durch das Motiv oder die Gesimmug. "Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer dersselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden als allein ein guter Wille." "Der gute Wille aber ist nicht durch das, was er bewirkt oder ausrichtet, nicht durch seine Tanglichseit zur Erreichung irgend eines Zweckes, sondern allein durch das Wollen, das ist an sich gut." Mit diesen Sätzen beginnt zene erste moralphilosophische Schrift Kants.

Welcher Wille ist denn gut? Kant antwortet: ein Wille ist gut, sosern er nicht durch einen materialen Zweck, sondern lediglich durch die Achtung vor dem Gebote der Pflicht bestimmt wird: "es kann nichts Anderes, als die Vorstellung des Gesetzes an sich selbst, sosern sie, nicht aber die verhoffte Wirkung, der Bestimmungsgrund des Willens ist, das so vorzügliche Gute, welches wir sittlich neunen, ausmachen".

Und was ist Pflicht? was gebietet das Sittengeset? — Es ge= bietet, in allgemeinster Formel, so zu handeln, daß die Maxime der Handlung zu einer allgemeinen Gesetzgebung tauge. Das heißt, wenn das Gebiet des menschlichen Handelns oder der Freiheit auf ähnliche Weise, wie das Gebiet der Natur oder der Kausalität durch allge= meine Gesetze seiner Wirklichkeit nach bestimmt würde, dann müßte jene Maxime als eines dieser Gesetze sich darstellen lassen. Ein Bei= spiel macht die Sache deutlich. Jemand ist in Geldverlegenheit. Er weiß, daß er ein Darlehen nicht wird zurückbezahlen können, sieht aber auch, daß ihm nichts geliehen werden wird, wenn er es nicht auf eine bestimmte Zeit verspricht. Darf er in solcher Lage ein solches Versprechen geben? Er kann es gleich wissen; er brancht nur zu fragen: erstens, wie würde die Maxime solcher Handlung in all= gemeiner Formel lanten? Etwa so: wenn jemand in Not ist und fann sich nicht anders als durch ein wissentlich falsches Versprechen heranshelfen, so mag er es thun. Zweitens: eignet sich diese Maxime zu einem Naturgesetz für das Gebiet menschlicher Handlungen? Da wird er sogleich sehen, "daß sie niemals als allgemeines Naturgesetz gelten und mit sich selbst zusammenstimmen könne, sondern sich not= wendig widersprechen muffe. Denn die Allgemeinheit eines Gesetzes, daß jeder, nachdem er in Not ist, versprechen könne, was ihm einfällt, mit dem Vorsatz, es nicht zu halten, würde das Versprechen selbst unmöglich machen, indem Niemand glauben würde das, was ihm versprochen sei (so statt: daß ihm was versprochen sei), sondern über alle solche Angerung als eitles Vorgeben lachen würde." kann nur als Ausnahme, nicht aber als Regel oder Naturgesetz vor= fommen: wäre es ein Naturgeset, daß jedermann, wenn es sein Vorteil riete, jedesmal die Unwahrheit sagte, dann würde niemand irgendwem glauben und so mit dem Glauben an die Rede auch die Lüge aufhören. So mit dem Diebstahl: wäre es ein Naturgesetz, daß jeder nähme, was ihm gefiele, so gäbe es kein Eigentum, der Diebstahl höbe, allgemein durchgeführt, mit dem Eigentum sich selber Er kann nur als Ansnahme vorkommen.

An der Hand dieser Möglichkeit der Verallgemeinerung als Prodierstein sucht dann Kant die einzelnen Pflichten zu bestimmen. Es ist oft bemerkt, daß er bald ein änßerst gewaltthätiges Versahren anwendet, um sein Princip durchzusühren. Auch das Princip selbst wird etwas dehnbarer gemacht durch die zweite Formel, in die er es faßt: handle so, daß du als vernünstiges Wesen wollen kannst, daß deine Maxime allgemeines Naturgesetz werde. So gelingt es denn schließlich, den ganzen Bestand üblicher Moralgebote, mitsammt dem Streben nach eigener Vollkommenheit und fremder Glückseligkeit unter jene Formel zu bringen. — Daß dabei gar nichts als ein änßerst unfruchtbares Schematistren herauskommt, darüber sind so gut wie alle Beurteiler der Kantschen Moralphilosophie einig.

Übrigens ist die Aufgabe der Ethik nach Kant überhaupt keine bedeutende. Sie hat nicht, wie die griechische, erst zu sinden, was man erstreben und thun solle, sie hat nicht Vorschriften oder Gebote oder gar Ratschläge zu geben: denn jeder Einzelne weiß in jedem Fall, ohne alles wissenschaftliche Verfahren, zwar nicht, was vorteilhaft, wohl aber, was Pflicht ist zu thun. Sie hat auch nicht die Gebote, die also jedem durch das Gewissen vorgehalten werden, zu begründen: einen eigentlichen Grund dassign, daß man so und so handeln soll,

giebt es überhanpt nicht; die Gebote find kategorisch, nicht hypothe= tisch, hätten sie einen Grund, so gälten sie bedingungsweise. die Ethik thun kann, das ist im Grunde nichts Anderes, als die vorhandenen Moralgebote inventarisiren, rubriciren und auf eine allge= meinste Formel zurückzuführen. Als von einem Recensenten Kant vorgeworfen wurde, daß er nicht ein neues Princip, sondern nur eine neue Formel aufgestellt habe, fand Kant darin gar nicht einen Tadel: wer wollte, sagt er in der Vorrede zur Kritik der prakt. Vernunft, einen neuen Grundsatz aller Sittlichkeit einführen, gleich als ob vor ihm die Welt nicht gewußt habe, was Pflicht sei? Wer aber wisse, was dem Mathematiker eine Formel bedeute, werde den Wert auch seiner Moralformel nicht gering schätzen. Mur hätte Kant seine Formel lieber benen der Juristen vergleichen sollen, denn das, was nach seiner dortigen Außerung dem Mathematiker seine Formel leistet, nämlich daß sie genau bestimme, was zu thun sei, um eine Aufgabe zu lösen, das leistet jene Moralformel durchans nicht.

Wie ist Kant auf diese formalistische Betrachtungsweise gekommen? Vielleicht ist es möglich zu zeigen, was, abgesehen von jener allgemeinen Umkehr zu einem aprioristischen Rationalismus, im besonmeren wirksam war, ihm die endämonistisch keleologische Betrachtungsmeise micht blos unbefriedigend, sondern geradezu verhaßt und der Immoralität verdächtig zu machen. Sch glaube, es sind vor allem zwei Stücke. Das erste ist die Entartung der endämonistischen Moral in eine empfindsam-süsliche Anpreisung der Tugend, das andere der Einfluß Rousseaus.

In einer der zahlreichen moralischen Zeitschriften des vorigen Jahrhunderts, die unter dem Titel: 'Ergetzungen der vernünftigen Seele aus der Sittenlehre und der Gelehrsamkeit überhaupt' seit 1745 von J. H. Justi in Leipzig (Breitkopf & Härtel) herausgegeben wurde, stieß ich einmal zufällig (im fünften Band, der dem Großsfanzler Cocceji dedicirt ist) auf einen Aufsatz mit der Überschrift: "Beweis, daß die Tugenden augenehm und reizend sind". Es heißt darin: "Ein gerechtes Bergnügen über sich selbst ist die höchste Glücksfeligkeit, die ein denkendes Wesen erlaugen kann." — "Wer kein Unnensch ist, wird bei sich selbst empfinden, wie reizend eine tugendshafte That sei, die aus Menschenliebe entspringet; ich wenigstens

habe eine so bewegliche Seele, daß ich nicht einmal Kräfte genig besitze, diese Kührung zu verhindern, wenn ich gleich den Vorsatz gesfaßt habe, derselben keinen Kanm zu geben. Wenn ich Bücher lese, die eine aus Menschenliebe entspringende tugendhafte That lebhaftig schildern, so hat sich meine Seele öfters von dergleichen Bewegung wider Willen hinreißen lassen." Es werden dann Beispiele aus Marianne von Marivaux angesührt und dann fortgesahren: "Wenn es der enge Raum unserer Vlätter gestattete, die Tugenden einzeln zu betrachten, so würden wir sinden, wie reizend und angenehm jede besonders ist. Wie reizend ist nicht die Leutseligkeit! Nichts ist angenehmer als die Demut" u. s. w. Sbenso wird gezeigt, daß die Laster lächerlich, unangenehm, beschwerlich und abschenlich sind. Zum Schluß fordert der Versassen, beschwerlich und abschenlich sind. Zum Schluß fordert der Versassen anzureizen und verspricht sich davon große Wirfung.

Es sind die Gedanken der englischen Moralphilosophie, durch das Gehirn eines moralisirenden Litteraten gegangen und in dem geschmackslosen Deutsch des vorigen Jahrhunderts vorgetragen. Übrigens näschert sich schon Hutcheson in seinem aussührlichen Lehrbuch, das als System der Moralphilosophie 1756 in deutscher Übersetzung erschien, dieser Sprechweise manchmal in sehr bedenklicher Weise; auch er weiß viel von dem Vergnügen zu rühmen, das es gewähre, tugendshaft zu sein.

Nehmen wir an, Kant habe den Hutcheson in dieser Übersetzung gelesen und dazu etwa den einen und andern Aufsatz im Styl jener "Ergetzungen der vernünftigen Seele", so wird uns, meine ich, die entschiedene Wegwersung der endämonistischen Moral, die schneidende Absertigung derer, die als Volontairs der Pflicht dienen wollen, die frästige Hervorhebung des Gegensatzs des Sittengesetzs gegen die Neigungen unmittelbar verständlich. Eine Stelle, wie die berühmte Apostrophe an die Pflicht: "Pflicht, du erhabener großer Name, der du nichts beliebtes, was Einschmeichelung bei sich sührt, in dir fassest, sondern Unterwerfung verlangst, welches ist der deiner würdige Ursprung und wo sindet man die Wurzel deiner edlen Abkunst, welche alle Verwandtschaft mit Neigungen stolz ausschlägt?" eine solche Stelle klingt wie das direkte Gegenstück zu jener sentimentalen Lobpreisung

der Reize der Tugend, die Kant geradezu als eine widrige Prostitution empfinden mußte. — Und hierin liegt sicherlich ein nicht gering anzuschlagendes Verdienst Kants: er hat der Moralpredigt die fräftige und wirksame Stimme des Pflichtgebotes zurückgegeben, die sie über der ihr wenig anstehenden Stimme der Lockung und Ansreizung fast verloren zu haben schien, ein Verdienst allerdings nicht um die Wissenschaft der Moral, wohl aber um die Erziehung seines Volkes.

Der zweite Anstoß war positiver Natur, er kam von Rousseau. Es ift bekannt, in wie hoher Verehrung Roussean bei Rant stand. Was war es, das ihn zu jenem hinzog? Er selbst spricht es einmal in einer tagebuchartigen Bemerkung ans: "Ich bin selbst aus Reigung Ich fühle den ganzen Durft nach Erkenutnis und die begierige Unruhe, darin weiter zu kommen, oder auch die Zufrieden= heit bei jedem Fortschritte. Es war eine Zeit, da ich glaubte, dieses alles fönnte die Ehre der Menscheit machen, und ich verachtete den Pöbel, der von nichts weiß. Rouffeau hat mich zurecht gebracht. Dieser verblendete Vorzug verschwindet; ich lerne die Menschen ehren und würde mich viel unnützer finden als die gemeinen Arbeiter, wenn ich nicht glaubte, daß diese Betrachtung (Beschäftigung?) allen übrigen (näulich wissenschaftlich = litterarischen Arbeiten) einen Wert geben fönnte: die Rechte der Menschheit herzustellen". Also von der Überschätzung der Bildung, der Gelehrsamkeit, der Wissenschaft, kurz der Kultur hat ihn Rouffeau zurückgebracht; er hat ihm gezeigt, daß der Wert eines Meuschen nicht liegt in dem, was er weiß und leistet, was er ist und gilt, sondern in dem guten Willen; er hat ihn auch überzeugt, daß dieser gute Wille nicht eben bei den Gebilbetsten und Vornehmsten am meisten anzutreffen sei, daß starke und einfältige Pflichttrene im engften Kreise sich ebenso oft, vielleicht öfter finde. Es ist in Rousseaus Styl, wenn Kant von "der für uns verehrungswürdigen Maffe" spricht. Dadurch allein gewinnt seine wissen= schaftliche Thätigkeit, die er früher als das absolut Wertvolle angesehen hatte, nunmehr in seinen eigenen Augen Wert, daß sie helsen fam: die Rechte der Menschheit herzustellen, die Rechte jeuer Masse, die von dem gewöhnlichen Urteil wegen ihres Mangels an Bildung als Pöbel verachtet wird.

Und hiermit hängt unn wieder die Bekämpfung der endämonisstischen Moral zusammen: sie ist es, die zu jener verkehrten Schätzung Anleitung giebt, wenn sie etwa, wie dei Wolff, die eigene Vervollskommung als das absolute Ziel hinstellt, durch Annäherung an welches der Wille allein Wert erhalte. Also so viel Vollkommenheit jemand erreicht hat, so viel Vildung und Einfluß und Geschmack er besitzt, soviel ist er wert. Dies Urteil, das übrigens nicht dem 18. Sahrhundert eigentünnlich ist, sondern vernutlich in unseren Tagen allgemeiner gilt, als zu irgend einer früheren Zeit, — wann hätte Vildung mehr gegolten, als gegenwärtig? — Dies Urteil, das Kant einmal der Wolfsschen Moral nachgesprochen hatte, das entstemdete ihn jetzt dem Endämonismus überhaupt, das bringt ihn zum Gegenteil: es ist nichts in der Welt gut, als allein der gute Wille.

Auch dies hervorgehoben zu haben ist ein großes Verdienst Kants, freilich wieder nicht so sehr ein Verdienst um die Moralphi= losophie, als um die Erziehung seines Volkes. Es ist die Ernenerung der großen Wahrheit des Christentums, daß vor Gott nicht wenig oder viel gilt, sondern die Treue: eine Wahrheit, die denn anzueignen die Aufgabe eines jeden neuen Tages für jeden Menschen bleibt.

9. Wenn man auf die Entwicklung der Moralphilosophie in Dentschland seit Kant blickt, so kann man kann umhin zu sagen, Kants Reaktion im Sinne des Intuitionismus stellt sich als eine große Störung dar, deren Folgen noch nicht überwunden sind: es hat seitdem in Deutschland ein fortwährendes Experimentiren mit neuen Principien stattgefunden, meist mit völliger Vernachlässigung des Erwerbs der geschichtlichen Entwickelung. Seder war darum bestümmert, baldmöglichst einen neuen "Standpunkt" zu gewinnen, denn einen solchen zu haben schien das eigentliche Zeichen eines Philosophen; um die Erforschung des Besonderen, um den Andan des fruchtbaren Bathos der Ersahrung, wie Kant einmal sagt, machte man sich wenig Sorge.

In unmittelbarer hiftorischer Abfolge ist die spekulative Phi=losophie aus der Kantschen erwachsen, freilich entsernte sie sich von ihrem Ursprung so weit, daß sie als sein vollständiges Widerspielerscheinen kann: der Wissenschaftshochmut, den niederzuschlagen Kant

für ein wesentliches Stück seiner Aufgabe angesehen hatte, ist niemals höher aufgeschossen als in den Systemen Schellings und Hegels.

In der Ethik verläßt die spekulative Philosophie die ganze bis= herige Betrachtungsweise. Als Wissenschaft von der richtigen Lebens= führung war die Ethik entstanden, und so hatte sie bis dahin stets als ihre Aufgabe angesehen eine Antwort zu finden auf die Frage: was soll ich thun? An die Stelle einer solchen praktischen Disciplin fett die spekulative Philosophie die reflektirende Betrachtung und be= griffliche Konftruktion des wirklichen Inhalts des geiftigen Gefammt= lebens der Menschheit. Die Ethik wird zur Geisteswissenschaft oder Geschichtsphilosophie; sie erscheint als ein Seitenstück zur Naturphilo= Wie diese, der von Kant gegebenen Auregung folgend, daß die Naturordnung in unserem Jutellekt gegründet sei und von diesem in die Außenwelt, oder also die Welt der Sensationen hineingetragen werde, die Gestaltung der Natur oder des Gebietes der Kansalität a priori konstruirt, so entwirft jene die Gestaltung des geistig=ge= schichtlichen Lebens oder des Reiches der Freiheit, mit demselben Werkzeug der a priori Konstruktion operirend. Das interessanteste Werk von dieser Art dürfte doch Schleiermachers Ethik fein; fie mag uns diese Behandlungsweise der Dinge repräsentiren. (Entwurf eines Syftems der Sittenlehre, aus dem Nachlaß herausgeg. von A. Schweizer. 1835).

In einer Abhandlung über den Unterschied zwischen Natur= und Sittengesetz (Philos. Schriften Bd. II, 397 ff.) entwickelt Schleiermacher den Gedanken, daß es eine unzulängliche Vorstellung sei, welche die Sittengesetz blos als Vorschriften für das Seinsollende ansehe, die Sittenlehre wäre dann eine Wissenschaft von dem Nichtseienden; sondern ebenso, wie das Naturgesetz Ausdruck des Verhaltens eines Wirklichen sei, ebenso drücke das Sittengesetz ein wirkliches Verhalten eines Wirklichen aus. — Dies wirkliche Verhalten eines Wirklichen ist die Wirkung der Vernunft auf die Natur. Natur und Vernunft, so entwickelt die Sittenlehre, dingliches und geistiges Sein bilden den größten Gegensatz innerhalb des Wirklichen überhaupt: jenes ist Gegenstand aller naturwissenschaftlichen, dieses Gegenstand aller geisteszwissenschaftlichen Erkenntnis. Alle Erkenntnis ist ihrer Form nach eine doppelte: spekulative oder beschauliche, und empirische oder bes

achtliche. So gewinnt Schleiermacher das viergliedrige Schema: besichanliche Naturerkenntnis oder Naturlehre (Physik) und beachtliche Naturkunde oder Naturgeschichte; beschanliche Erkenntnis des Vermunstwirkens oder Sittenlehre (Ethik) und beachtliche Kenntnis des Vernunstwirkens oder Seschichtskunde. Die Ethik verhält sich also hiernach zur Geschichte, wie die spekulative Physik zur Naturkunde oder Kosmographie: sie giebt in allgemeinen Formeln das Handeln der Vernunft auf die Natur überhanpt, das in der Geschichtskunde in den individuellen Aktionen erscheint (§§ 58 ff.).

Das Wirken der Vernnnft auf die Natur kann als ein doppeltes betrachtet werden: als organisiren und als spurbolisiren. Bernunft macht, indem sie auf die Dinge wirkt, dieselben zu Werkzeugen neuer Wirkungen. Ebenso aber macht sie durch jede Wirkung, sofern dieselbe einem Dinge Gestalt giebt, dieses zu ihrem Symbol, worin sie sich darstellt und woraus sie erkannt wird (§ 124 ff.). — Hierzu kommt ein anderer Gegensatz: die Vernunft ist und handelt in den Einzelnen als die eine und felbige und andererseits als eine eigentümliche oder individuell=verschiedene. Dieser Gegensat tritt mit dem obigen zusammen und so haben wir wieder das beliebte viergliedrige Schema: das Handeln der Vernunft stellt sich dar als gleichartiges und als eigentümliches, identisches und differentes Organisiren und ebenso Symbolisiren (§ 133). Doch sind dies nicht einander ausschließende Gegensätze, sondern so viele Gesichtspunkte, von deren jedem aus jedes Sittliche fich betrachten läßt. Sofern nun ein gleichartiges Organisiren stattfindet, entstehen die Güter, die in gleicher Art Allen Werkzeng der Vernunftthätigkeit sein können: sie bilden das Gebiet des Verkehrs; auf ihm herrscht das Recht und der Staat. — Sofern die bildende Thätigkeit eigentümlich ist, ent= steht durch sie das Eigentum, nicht das juristische, welches auch die vertauschbaren Waaren umfaßt, sondern das wirkliche Eigen, das nicht von dem, der es gebildet hat, getrennt werden kann, ohne von seinem Wert zu verlieren. Der engste Kreis des Eigentums in diesem Sinne ist der eigene Leib, der nächste umschließende das Heim, welches die zur Person gehörige dingliche Umgebung einschließt und um so wert= voller ist, je mehr es eigentümlich und unübertragbar ist. das Heim Anderen aufgeschlossen wird zur Teilnahme, entsteht die

Gastlichkeit, dem Verkehr auf dem Gebiet der identischen Organissirung entsprechend.

Die symbolisirende Thätigkeit, sofern sie unter dem Charakter der Identität geschieht, ist das Wissen, das sich darstellt in der Sprache. Die Form der Gemeinschaft, in der es erzengt wird und besteht, ist die Akademie. Der Ort des Verkehrs die Schule. shmbolisirende Thätigkeit, sofern sie unter dem Charakter der Eigen= tümlichkeit geschieht, ist das Gefühl. Es teilt sich ursprünglich mit in Gebärde und Ton. Die Mitteilung besselben mit der Richtung auf das Allgemeine geschieht im Kunstwerk. Wie die Sprache zum Wiffen, so verhält sich die Runft zur Religion; die Form der Gemeinschaft, in der die Religion, die Spiegelung des Universums im Gefühl, mitgeteilt wird, ift die Rirche. — In derselben Weise wird dann das ganze Gebiet des Sittlichen auch konstruirt als Tugendlehre und als Pflichtenlehre, während jene eben angedeutete Darstellung den Namen der Gütersehre hat. — Endlich wäre noch zu erwähnen, daß Schleiermacher das ganze Gebiet nochmals unter einem anderen Gesichtspunkt konstruirt hat in seinen Vorlesungen über die driftliche Sitte (die driftliche Sitte nach den Grundfätzen der evangelischen Rirche, herausg. von 2. Jonas 1843); ein Werk, das die Gedanken vielfach in konfreterer und fruchtbarerer Gestalt enthält.

Die erstannliche Virtnosität, mit welcher Schleiermacher, einem weit voransschauenden Schachvirtnosen nicht unähnlich, die von ihm selbst geschaffenen Begriffe so lange gegen einander sich bewegen läßt, dis von ihnen die ganze Wirklichkeit gleichsam umstellt und gefangen genommen ist, hat etwas Fascinirendes, wenn man mit gläubiger und geduldiger Aufmerksamkeit diesen Zügen folgt: es ist wirklich erstamlich, zu sehen, wie die anscheinend einander fremdesten Dinge, dem Winke des Meisters gehorsam, sich willig in die überraschendsten Anordnungen und Beziehungen fügen, die der Zanderstab seiner Dialektik ihnen anweist. Hat man dem Spiel den Rücken gekehrt und die Augen wieder der Wirklichkeit zugewendet, dann hat man leicht den Eindruck, als sei die aufgewendete Gedankenarbeit in der That auch nicht eben viel fruchtbarer verwendet, als etwa im Schachsspiel: ein Spiel des Verstandes, nicht eigentliche Arbeit, als welche letztere sich dadurch ausweist, daß sie wirkliche dauernde Herrschaft

bes Gedankens über die Dinge begründet. Versucht man wirkliche Probleme des Lebens oder der Geschichte mit diesen Begriffen zu lösen, so lassen sie im Stich: sie sind unvermögend die Dinge zu bewegen, sie bewegen nur sich selbst innerhalb des Systems. Oder, so könnte man sagen, wie der Wind das Rohr am Seeuser niederbeugt, wenn er darüber fährt, dieses aber alsbald wieder sich aufrichtet und dasteht, als ob nichts geschehen sei: so geht es der dialektischen Ethis mit den geschichtlichen und moralischen Dingen; wenn der Wind der Rede darüber hingegangen ist, stehen sie wieder da, wie zuvor.

Lope schließt seine Darstellung der Afthetik Schleiermachers mit den Worten: "Wird sie als Muster einer scharssinnigen Dialektik ge-rühmt, so hoffe ich vielmehr, daß in Deutschland allmälig die Vorliebe für diese Art von Leistungen verschwinden wird, welche ohne rechte Teilnahme für das Wesentliche der Sache zu logischen Übungen werden, und von eigensinnig gewählten Nebenstandspunkten anamorphotisch verzogene Vilder entwersen" (Gesch. der Asthetik, S. 166). Die Hoffnung war ja wohl schon in Ersüllung gegangen, ehe sie ausgesprochen wurde.

10. Die Moralphilosophie J. Fr. Herbarts (1776-1841), dargestellt im Umriß in der allgemeinen praktischen Philosophie (1808), bildet zu der spekulativen Behandlung des Gegenstandes einen voll= ständigen Gegensatz, insofern sie das Gebiet gegen die theoretischen Wissenschaften, gegen Metaphysik und Anthropologie durchaus isolirt. Darin freilich ftimmt sie mit jener überein, daß auch sie die alte Form der Untersuchung ganz aufgiebt; sie behandelt die Ethik als ein Seitenstück zur Afthetik. Herbart stellt sich auf den Standpunkt des reinen Beobachters; im Zuschauer erregen meuschliche Handlungen und Willensbestimmungen Gefühle eines rein äfthetischen Gefallens und Mißfallens; dieselben sind ganz und gar unabhängig von seinem Interesse: er kann an derselben Handlung, die er vom Standpunkt seines Interesses aus verabscheut, als Zuschauer Wohlgefallen haben, er nennt sie insofern moralisch gut; und ebenso kann er umgekehrt böse nennen, was ihm als begehrendem Wesen zusagt und schmeichelt. — Die allgemeine Afthetik ferner hat Herbart überzengt, daß niemals einzelne Elemente als solche gefallen oder mißfallen, sondern immer Verhältnisse. So fommt er dem zu der Fragestellung, die das Problem der Ethik ausmacht: welche Willensverhältnisse ges
fallen? Er findet fünf solcher Grundverhältnisse: es gefällt 1) die
Übereinstimmung zwischen dem Willen und dem sittlichen Urteil ders
selben Person; 2) das Größere neben dem Kleineren: der stärkere
Wille neben dem schwächeren; 3) die Übereinstimmung der Willen
zweier Personen; 4) es mißfällt der Widerstreit zweier Willen; das
gegen gefällt 5) die Vergeltung des Guten mit Gutent, des Übels
mit Üblem. Herbart verziert dann diese gefälligen Verhältnisse mit
dem Namen von Ideen: der inneren Freiheit, der Vollkommenheit,
des Wohlwollens, des Rechts, der Billigkeit, und begründet auf ihnen
die Formen des Gesammtlebens: die Rechtsgesellschaft, das Lohnspstem,
das Verwaltungssystem, das Kulturspstem, die beseelte Gesellschaft.

Ich verzichte auf eine Kritik dieser Konstruktion der sitklichen Welt. Nach meinem Dasürhalten ist sie ebenso vergeblich im Ganzen, wie sie im Einzelnen gewaltthätig und mühselig ist. Die Unfähigkeit Herbarts zur Bildung eines einheitlichen Gedankenspstems, die übrigens zum Teil auf der Abneigung gegen die spekulative Philosophie der Zeitgenossen und ihr gewaltthätiges Einheitsstreben beruht, tritt an keinem Punkt so stark und so unerträglich hervor, als in der Zerstrümmerung der Ethik zu jenem Konglomerat von sogenannten Ideen.

11. Schopenhauer (1788—1860) hat seine Lebensanschauung in dem vierten Buch der "Welt als Wille und Vorstellung" dargelegt; einen Ansatzur Begründung der Moralphilosophie macht er in einem Aufsatzüber das Fundament der Moral; derselbe wurde zusammen mit einer Abhandlung über die Freiheit des Willens unter dem Titel: die beiden Grundprobleme der Moralphilosophie 1841, versöffentlicht. Der erste Band der Parerga und Paralipomena enthält "Aphorismen zur Lebensweisheit", die reich an seinen Beobachtungen sind, übrigens nicht auf dem Boden der Lebensanschauung des Systems stehen.

Im System erneuert Schopenhauer die altchristliche oder noch mehr die altbuddhistische Willensverneinung. Das Leben ist wesentslich Schuld und Leiden und nicht leben darum besser als leben. Selbstsucht, gesteigert dis zur Bosheit, ist der Charakter des natürslichen Willens. Durchbrochen erscheint dieses Verhalten im Mitleid. Sofern Mitkeid Motiv des Handelns ist, erhält dasselbe moralischen

Wert. Der einzige Grund, der alle Welt bestimmt, eine Handlung moralisch gut zu nennen, ist der, daß sie in Mitleid mit fremdem Leid ihren einzigen Beweggrund hat; böse dagegen wird von aller Welt eine Handlung genannt, die Freude an fremdem Wehe zum Beweggrund hat, oder doch eigenes Wohl auf Kosten fremden Wohles zu erfausen sucht. Das Zurücktreten der auf das eigene Wohl gerichteten Triebe prädisponirt daher für die Erwerbung moralischen Wertes. In den Heiligen des Christentums und des Buddhismus sind die selbstischen Triebe durchaus erloschen und damit ist ihr Herz ganz frei geworden für die Barmherzigkeit; für sich haben sie Schmerz, Täuschung, Angst, Sorge und Not überwunden, mit innigem Anteil blicken sie auf die Brüder, die noch den vergeblichen Kampf um die eitlen Güter dieser Welt kämpfen.

Ich will hier nicht in eine Benrteilung dieser höchst einseitigen Theorie eintreten, es wird sich später die Gelegenheit dazu ergeben\*). Dagegen möchte ich hier eine Bemerkung über das persönliche Verhältnis Schopenhauers zu der Moral seines Systemes einssügen.

Es ist oft darauf hingewiesen worden, daß Schopenhauers Leben in Widerspruch mit der Moral seines Systems stehe. Es ist ohne Zweisel so. Sein System empsiehlt Verzicht auf die Welt und ihre Güter und Verneinung des Willens zum Leben: sein Leben, wie es in der Gwinnerschen Biographie glaubhaft beschrieben ist, zeigt nichts

<sup>\*)</sup> Den komplementären Gegensaß dazu bilden die Auschanungen, welche Fr. Nietsiche, der Schopenhauer seinen Lehrer neunt, in seinen letten Schriften entwickelt. In der Genealogie der Moral (1887) stellt er das Christentum als die herrschend gewordene Sklavenmoral dar, die aus dem ingrimmigen Haß des Judentums gegen das Römertum, der schwachen, schlechten, unterworsenen, listigen, rachsüchtigen, gistigen, boshaften Race gegen die starke, furchtbare, tapsere, aufrichtige, hochstnnige, vornehme Nace, entsprungen sei. Indem das Judentum das Christentum aus sich hervorgebracht und unter die Bölker ausgesäet habe, habe es an ihnen die ausgesuchteste Rache für die von ihnen erlittene Berachtung und Unterdrückung geübt, indem es sie durch Umstimmung ihrer Wertschätzung gleichsam moralisch vergistet habe, sodaß sie nun die Starken, Tapseren, Stolzen und Wahrhaftigen für die Bösen, die Schwachen, Wehleidigen, Demütigen, Berknirschten, Unterwürsigen dagegen für die Guten halten müßten. Vielleicht darf man hossen, daß der Versasser, nachdem er seine ungestüme Liebe zur Paradorie in diesen Ausssührungen befriedigt hat, auch für die andere Seite der Sache wieder die Augen öffnet.

davon; er führt nicht das Leben eines afketischen Heiligen, sondern eines Spikuräers, der aus dem Behagen ein Studium macht: man sehe die Liste guter Dinge, die er als Motive seinem Willen vorhielt, als er, nach Aufgebung Berlins, nach einem definitiven Wohnort sich umfah und zwischen Frankfurt und Mannheim schwankte (Gwinner S. 391). Sein System preist das Mitleid; seinem Leben scheint diese Empfindung ziemlich fremd geblieben zu sein. Niemals hat jemand litterarische Gegner erbarmungsloser verfolgt, als Schopen= hauer. Man mag sagen: es war die Liebe zur Wahrheit, als deren Keinde er jene ausah. Es sei so, dies Motiv wirkte mit, obwohl es seine Verdächtigungen der Personen nicht rechtfertigt. Aber man nehme sein Verhalten gegen Mutter und Schwester, als diese in Gefahr waren, ihr Vermögen einzubüßen, während er das seinige mit mehr Geschick, als nach seiner Ansicht Genies zu haben pflegen, rettete: es war, das mindeste zu sagen, sehr kühl. Vor der Teil= nahme an fremdem Verluft und Leid hat er sein Leben lang mit eben soviel Sorgfalt als Erfolg sich in Acht genommen.

Ist also seine Lebensphilosophie nicht eine einzige große Lüge? Wer so urteilen wollte, wäre doch im Irrtum. Es ist wahr, Schopenhauer lebt nicht das Leben, das er als das beste preist; aber den Wert dieses Lebens fühlt er sehr stark und aufrichtig.

Schopenhauer ist eine jener durchsichtig konstruirten Naturen, die als Typus das Wesen des Menschen nach einer gewissen Seite dentlich darstellen. Die Doppelheit der Menschennatur, in der Wille und Intellekt die Gegenpole bilden, tritt bei ihm in einer deutlichen, ja erschreckenden Zwiespältigkeit hervor. Sosern er Wille ist, sebt er ein unglückliches Leben. Vom Vater hat er ein schweres Temperament ererbt, überall sieht er die Dinge von der Kehrseite, auch an kleinen Anstößen hat er schwer zu tragen. Er ist voll heftiger Begierden, ungestüm, zornmütig, ehrgeizig, sinnlich, aber dazu voll Verzagtheit: beständig wird er geplagt von allerlei unbestimmter Angst vor Widerwärtigkeiten, Verlusten, Krankheiten, die seinem sinnlichen Sch zustoßen könnten; gegen alle Menschen, ohne Ausnahme, empsindet er unbegrenztes Mißtrauen. Fürwahr eine Neihe von Eigenschaften, deren jede für sich ausreicht, das Leben unglücklich zu machen.

Das ist die eine Seite seines Lebens. Und nun die andere; er ist auch Intellekt, ja Genie, mit einer erstannlichen Kraft objektiver Anschauung begabt. Er hat die Seligkeit des Lebens in der reinen Erkenntnis so rein und tief gefühlt, wie nur je ein Denker, ja vielleicht, in Folge des Kontrastes gegen das unruhige und uns glückliche Willensleben, tiefer als irgend ein Anderer. Er weiß die Ruhe, den Frieden, die Frende des einsamen Schauens, des stillen Verkehrs mit Gedanken tief ergreisend zu schildern.

Dürer hat in einem wunderbaren Bilde diese Seligkeit darge= ftellt: der heilige Hieronymus sitt in stillem, holzgetäfeltem Gemach, der heiterste Sonnenschein fällt durch die runden Scheiben auf die Wand der tiefen Fensternische. Die Begleiter des Heiligen, Löwe und Hund, Zornmut und Gier, liegen friedlich schlafend neben ein= ander am Boden, man hört ihr ruhiges, tiefes Atmen. Ein Kürbis, der von der Decke herabhängt, ein Schädel, der auf der Fenster= brüftung liegt, verbreiten die Stille um sich, die von dem völlig Ausgereiften, der Unruhe des Werdens Entwommenen ausgeht. Eben ist dem Heiligen ein glücklicher Gedanke gekommen, er hat sich vor= übergebengt, mit einigen Strichen ihn festzuhalten; dann wird er sich wieder zurücklehnen und dem Spiel seiner Gedanken weiter zuschauen. Ein Bild von einer erstaunlichen Wirkung für den, der es mit Sim und Bedacht auschaut; es zeigt die ganze Kraft der wirklichen Kunft, eine Welt von Gedanken und Gefühlen in einer einzigen Anschauung auszudrücken. Wie armselig würde daneben die von der Imitation lebende heutige Kunst sich darstellen, wenn sie angesichts der Aufgabe, die Einsamkeit, die Stille, die Philosophie darzustellen, alsbald darauf verfällt, eine mehr oder weniger bejahrte, allegorische Weibsgestalt in irgend einer Stellung abzubilden.

Schopenhauer könnte dem Meister Dürer zu seinem Bilde gesesssen haben. Losgelöst von aller Absicht und Rücksicht erlebte er, seinen Gedanken nachhängend, selige Stunden ohne Haft und Unruhe, ohne Furcht und Haß. Und dann kamen andere Stunden; die Tiere, die ganz gezähmt zu sein schienen, richteten sich auf, zerstörten seinen Frieden und erfüllten ihm das Leben mit Ungemach und Angst. Und er war hülflos gegen sie; er spricht es oft auß: es sei eine seltsame, aber unzweiselhaste Thatsache, daß die deutlichste Einsicht

von der Verkehrtheit des Willens dennoch an seiner Natur nichts zu ändern vermöge.

Von hieraus ist seine Ethik zu verstehen, sie ist die Konfession seiner Mängel und Sünden, sie ist das Seufzen seines besseren Ich nach der Erlösung von dem Gefährten, mit dem es sich zusammensgesocht findet.

Ein weder überraschendes noch seltenes Verhältnis. Wovon sollte zuletzt ein Mensch verlangen, erlöst zu werden, als von sich selber? Petrarcha schreibt de contemptu mundi und preist die Frei= heit und Einfachheit des Lebens mit Hirten und Bauern im welt= fremden Thal: er lebt an den Höfen der geistlichen und weltlichen Herren, durch Schmeichelei den Mitgenuß erkaufend; er durchzieht die Städte Frankreichs und Italiens, um mit dem Duft seines Ruhms sich zu berauschen. Er besingt die reine Liebe, die selbstlose Freund= schaft: er lebt mit gefälligen Frauen und seine Freunde sind die Statisten seines Ruhms oder die Gehilfen seiner Pfründenjagd. predigt gegen den Neid und er kann den Namen Dantes nicht aus= sprechen, weil er ihn als Nebenbuhler haßt. — Ist er ein Lügner? Sicherlich nicht: er hatte die lebhafteste Empfindung von dem Wert jener Dinge, die er pries, die Sehnsucht darnach war wirklich in ihm, freilich nicht minder wirklich die auf das Eitle gerichteten Triebe. Fein und wahr urteilt über ihn G. Voigt in seiner Geschichte der Wiederbelebung des klassischen Altertums, deren meisterhafter Charakteriftik des Mannes auch die obigen Züge entnommen sind: "Der Blick, den er nach innen richtete, war scharf genug, um den Abgrund von Eitelkeit bis auf den Boden zu durchdringen. Dann schauderte er vor seiner eigenen Seele und konnte doch seine Liebe von ihr nicht Er wollte sie in Einklang mit ihrem Ideale bringen und begann den harten Krieg mit fich felbst; aber es kam immer nur bis zur festen Miene, bis zum zornigen Wort; die scharfe Waffe, die nach dem Herz des Gegners strebt, vermochte er nicht gegen den Liebling zu zücken. Denkend und schreibend vermeint er Buße zu vollziehen und doch dachte und schrieb er sich nur immer tiefer in seine Selbstliebe hinein. Diese eitle Seele, die er hassen wollte, liebte er zuletzt am meisten um ihrer Rene und ihres schmerzhaften Kampfes willen".

So Roussean: er predigt gegen das Sittenverderben und giebt Ansleitung zur naturgemäßen Erziehung: er lebt im Konkubinat und schickt seine Kinder ohne Erkennungszeichen auf Nimmerwiedersehen ins Findelshaus. Ist er ein Lügner? Sicher nicht. Seine Leidenschaft für naturgemäße und reine menschliche Verhältnisse ist ganz aufrichtig; er hat das Verderben unnatürlicher Verhältnisse, in denen er seit seiner Jugend bis an die Kniee watete, wirklich tieser als einer seiner Zeitgenossen gefühlt. Wer nie Krankheit erlebte, weiß nicht, was Gesundheit ist. Der Bucklige ist der aufrichtigste Bewunderer des graden Rückens, der Zaghafte der aufrichtigen Geradheit, der Feigling des kriegerischen Muthes. War jemals in die Tapferkeit ein Mann mehr verliebt als John Falstaff?

Ich hörte einmal einen simmreichen Spruch: wer die Glocken läntet, kann nicht mit in der Prozession gehen.

12. Auf das Zeitalter der spekulativen oder absoluten Philosophie folgte in Deutschland ein Zeitalter absoluter Unphilosophie. wahre Flucht vor der Philosophie schien die Geister ergriffen zu haben. Der Hiftoricismus, die Hingebung an das Detail, beherrschte ein paar Sahrzehnte lang die naturwissenschaftliche und die geschichtliche Forschung. Metaphysik und Ethik cessirten. Neuerdings beginnt sich das Interesse wieder zu beleben. Auf die Ethik wird es von zwei Punkten her geführt: von der neuen biologischen Theorie aus, welche die Frage aufgiebt: wie sind die Sitten und die ihnen im Einzelnen entsprechenden Gefühle und Auschanungen vom Sittlichen entstanden, und welche Bedeutung haben sie im Lebenshaushalt der Bölker und des Einzelnen? Andererseits drängen die neuen socialen Probleme auf die letzten principiellen Fragen nach der Bestimmung des Menschen und den Bedingungen ihrer Erreichung zurückzugehen. So geschieht es, daß auch Juristen und Nationalökonomen, Physiologen und Anthropologen in unseren Tagen wieder zu philosophieren beginnen.

Ich begnüge mich eine Anzahl Titel der schnell anwachsenden neueren Litteratur nanhaft zu machen: E. Dühring, Der Wert des Lebens (2. Aufl. 1877). I. Baumann, Handbuch der Moral (1879). E. v. Hartmann, Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins (1879. 2. Aufl. 1886). W. Schuppe, Grundzüge der Ethik und Rechtsphilosophie (1881). E. Laas, Idealismus und Positivismus, Bd. II

(1882). G. v. Gizncki, Grundzüge der Moral (1883, 2. A. im Erscheinen). J. Bergmann, Über das Richtige (1883). G. H. Schneider, Freud und Leid des Menschengeschlechts (1884). H. Scheinthal, Allsgemeine Ethik (1885). P. Rée, die Entstehung des Gewissens (1885). B. Wundt, Ethik (1886). Chr. Sigwart, Vorfragen der Ethik (1886). F. Nietzsche, Jur Genealogie der Moral (1887). H. Höfting, Etik (1887, eine deutsche Übersetung in Vordereitung). Endlich nenne ich hier noch A. v. Öttingen, Moralstatistik (4. Ausl. 1887) und R. v. Ihering, Der Zweck im Recht (2. Ausl. 1884/6, 2 Bde).



Zweites Buch.

Grundbegriffe und Prinzipienfragen.



## Gut und schlecht (bose).

1. Was bedeuten die Wörter gut und schlecht oder böse, wenn sie von menschlichen Handlungen und Eigenschaften ausgesagt werden, und was ist der Grund, aus dem die durch jene Wörter bezeichneten Wertunterschiede entspringen?

Auf der verschiedenen Beantwortung dieser Frage beruht jener Unterschied in dem formellen Princip ethischer Systeme, der durch die Beinamen utilitarische und intuitive Ethis bezeichnet wird. Statt dieser Ausdrücke könnte man auch endämonistische und forma= listische Ethis sagen; da aber die Bezeichnungen utilitarisch und endämonistisch leicht zu Mißverständnissen Beranlassung geben, so ist es vielleicht zwecknäßiger, diese Behandlungsart die teleologische zu nennen. Es wäre damit ihr formaler Charakter angedeutet; sie leitet den Unterschied von gut und böse aus der Beziehung von Handlungen und Eigenschaften zu einem Ziel ( $\tau \in \lambda o_S$ ) her; und zusgleich wäre damit auf ihren historischen Ursprung in der teleologischen Weltanschauung der Platonisch-aristotelischen Philosophie hingewiesen.

Die utilitarische oder endämonistische oder also teleologische Moralphilosophie leitet den Unterschied von gut und böse aus den Wirkungen ab, welche Handlungen und Eigenschaften ihrer Natur nach für die Lebensgestaltung des Handelnden und seiner Umgebung haben: gut sind nach ihr diejenigen, welche ihrer Natur nach günstige, schlecht oder böse diejenigen, welche ihrer Natur nach ungünstige Wirkungen sür menschliche Wohlsahrt haben. Die intuitive oder formalistische Ethik behauptet dagegen: allerdings wird gut und böse auch in dem Sinne von nühlich und schädlich gebraucht. Wo es sich aber um eigentlich moralische Wertschähung von menschlichen Willensäußerungen handelt, da haben die Wörter eine andere Bedeutung, da bezeichnen sie nicht eine Beziehung auf einen vorausgesetzten Zweck, sondern eine

absolute Dualität oder Wesensbestimmtheit der Handlungen, welche durch eine dem Menschen eigentümliche Fähigkeit, das Gewissen, die praktische Vernunft, den moralischen Sinn, unmittelbar percipirt wird. Gerecht handeln ist gut und ungerecht handeln böse, ohne alle Rücksicht auf irgendwelche Folgen, welche diese oder jene Handlungsweise sür das Leben des Handelnden oder seiner Umgebung haben mag. Es mag sein, daß gerecht handeln seiner Natur nach günstige und ungerecht handeln ungünstige Folgen hat, aber nicht darum ist es gut oder böse, sondern an und für sich selbst: gerecht handeln würde gut bleiben, auch wenn keines Menschen Wohlfahrt dadurch gefördert würde, ja wenn die Welt darüber zu Grunde ginge.

Die gemeine Meinung wird zunächst der letzteren Ansicht beiszusallen geneigt sein. Vielleicht gelingt es am leichtesten einer epasgogischen Aussührung von der Art, wie Sokrates sie übte und wie sie bei Herbert Spencer wiederkehrt, der anderen Ansicht Gehör und Verständnis zu verschaffen.

Wir nennen irgend ein Werfzeng, etwa ein Messer, gut. legen wir ihm damit bei? Es sind eine ganze Reihe von Urteilen in dem einen verdichtet: das Messer schneidet leicht und scharf, es ist haltbar und dauerhaft, es liegt geschickt in der Haud; in Summa: es ist tanglich zur Erfüllung seines Zweckes. — Wir nennen einen Mann einen guten Schützen, Redner, Arbeiter; was wird ihm damit beigelegt? Daß er seine besondere Aufgabe sicher löst. Freilich auch der gute Schütze schießt einmal vorbei; aber das ist dann die Wirkung ungünstiger Umftände, besonderer Schwierigkeit: er hat die Eigen= schaften, worauf seinerseits das Treffen beruht: ein sicheres Ange, eine ruhige Hand n. s. w. Wir nennen denselben Mann einen guten Haushalter; wir sagen damit, daß er die Eigenschaften hat, von deren Besitz das Gedeihen einer Haushaltung abhängig ist: er ist sleißig, thätig, sparsam, umsichtig, redlich, er erwirbt sich Zutrauen und hat Menschenkenntnis genug, sich nicht betrügen zu lassen. Wir nennen eine Fran eine aute Mutter, einen Mann einen guten Vater; wir schreiben ihnen damit die Tüchtigkeiten zu, auf denen die Lösung der Aufgabe der Erziehung, soweit dieselbe vom Erzieher abhängig ist, beruht: Einsicht, Gewissenhaftigkeit, Festigkeit, Selbstlosigkeit. Wir nennen jemanden einen anten Bürger; wir sagen damit, daß er die

Eigenschaften besitzt, worauf die Erfüllung der Aufgabe des Bürgers beruht. Die Aufgabe des Bürgers als solchen ist die Wohlsahrt des Staates; kein Einzelner kann dieselbe bewirken; aber er heißt ein guter Bürger, wenn er gesetzlichen Sinn, Einsicht in die wahren Beschrifte des gemeinen Wesens und Bereitwilligkeit, für dessen Wohlsahrt Opfer zu bringen, in sich vereinigt. Wir nennen jemanden einen guten Freund; wir sagen damit wieder, daß er die Eigenschaften besitzt, auf welchen die Erfüllung der specisischen Aufgabe eines Freundes beruht: er ist augenehm im geselligen Verkehr, seine Heiterfeit und Liebenswürdigkeit machen seine Gegenwart erfreulich, er ist fähig und willig mit Rat und That zu helsen, er ist tren, d. h. er ist uns geswärtig nicht nur in guten, sondern auch in bösen Tagen.

Also in allen diesen Fällen bezeichnet das Wort gut den Besitz derjenigen Eigenschaften, auf welchen die Lösung der besonderen Aufsgabe eines Dinges oder einer Person beruht: es sagt aus, daß jemand tüchtig sei, das Werk zu thun, das ihm obliegt.

Und nun, was bedeutet das Wort, wenn wir es von einem Menschen überhaupt aussagen, wenn wir jemanden einen guten Menschen nennen? Ninnnt es hier plöglich einen ganz anderen Sinn an? Offenbar doch nicht; jemand ist ein guter Mensch heißt ja gar nichts anderes, als: er vereinigt in sich alle jene Eigenschaften, wo-durch man ein guter Arbeiter, Haushalter, Bater, Bürger, Freund ist. Wäre er keines von alledem, sondern von jedem das Gegenteil, so würden wir ihn nicht einen guten, sondern einen schlechten und nichts-nußigen Menschen nennen. Ein guter Mensch ist also ein Mensch, der alle diesenigen Eigenschaften in sich vereinigt, worauf die Lösung aller Lebensaufgaben eines Menschen, soweit sie von seinem Willen abhängt, beruht.

Und damit ist dem gegeben, daß auch die Tugenden gut genannt werden um einer Leistung willen, zu der sie befähigen. Tugenden sind nichts anderes als die einzelnen Seiten oder Eigenschaften des guten Menschen: Fleiß, Treue, Redlichkeit, Aufopserungsfähigkeit u. s. w. Ist der Mensch gut, sofern er geschickt ist, seine Lebenssaufgaben zu lösen, so werden also Tugenden aus demselben Grunde gut heißen; was übrigens auch in dem Namen selbst liegt, denn er bedeutet ja nichts anderes, als Tüchtigkeit oder Tauglichkeit. Und

eben dasselbe wird endlich auch von den Handlungen gelten. Handlungen sind ja nichts als einzelne Bethätigungen der Tüchtigsteiten, ihre Benrteilung ist daher von der der Tugenden nicht zu lösen.

Also in allen Fällen, das wäre das Resultat, werden die Wörter gut und schlecht gebraucht, um die Angemessenheit zur Hervorbringung gewisser Erfolge zu bezeichnen, welche zuletzt alle in dem einen Ziel zusammentressen: menschliche Wohlsahrt. — Auf die Bedeutung dieses letzten Zieles komme ich später zurück; ich möchte zunächst die gegebene Bestimmung gegen nahe liegende Mißverständnisse sichern.

2. Von einem Vertreter der gemeinen Meinung möchte zunächst folgendes Bedenken erhoben werden. Allerdings scheine, wenn man in der angedeuteten Weise dem Gebrauch der Wörter gut und schlecht nachgehe, jene Folgerung sich zu ergeben. Und doch verhalte es sich wieder auch nicht so: in Wirklichkeit sprächen wir über Handlungen und Eigenschaften das moralische Urteil ohne alle Rücksicht etwaige Folgen oder Wirkungen. Man nehme ein Beispiel. Beamter versucht einen Kollegen bei einem Vorgesetzten anzuschwärzen. Der Vorgesetzte aber ist ein Menschenkenner, er durchschaut die Sache und indem er beide nun aufmerksamer beobachtet, findet er, daß der Berdächtigte ein besonders tüchtiger und treuer Beamter ift, der Andere dagegen auch im Dienst viel zu wünschen übrig läßt. Er wird da= durch bestimmt, jenen zu bevorzugen und diesen möglichst unschädlich zu machen. Hier haben wir eine Handlung, die lauter gute Folgen hat; und doch werden wir dadurch in unserem moralischen Urteil, daß die Verläumdung eine Niederträchtigkeit war, nicht im Mindesten irre gemacht. Und so bleibt die gute Handlung gut, auch wenn sie lauter schlimme Folgen hat. Wenn der barmberzige Samariter des Evangeliums von den zurückkehrenden Ränbern überfallen und er= schlagen und nun auch dem Halbtodten der Garaus gemacht worden wäre, damit nicht ein Zeuge übrig bleibe: würden wir in unserem Urteil auf diese Folgen irgend welche Rücksicht nehmen? Offenbar nicht, sondern wir würden sagen: die Gesimning, nicht die Folgen, bestimmt den moralischen Wert einer Handlung.

Diese Einwendung hat in der Sache völlig Recht; aber sie beruht auf einem Misverständnis von dem Wesen der teleologischen oder utilitarischen Betrachtungsweise. Diese behauptet natürlich nicht, daß über den moralischen Wert der einzelnen Handlung aus den thatsächlichen Folgen, welche aus Anlaß derselben eintreten, ent= schieden wird; sondern: daß Handlungsarten gut oder schlecht sind, sofern sie ihrer Natur nach günstige oder ungünstige Wirkungen Die in der Natur der Verläumdung lie= hervorzubringen tendiren. gende Wirkung ist, dem Verläumdeten Ehre und Vertrauen abzuschneiden. Daß diese Wirkung im obigen Fall nicht eintrat, dafür lag die Ursache in einem anderen, in der Gewissenhaftigkeit, Umsicht und Menschenkenntnis des Vorgesetzten. Die Verläumdung, so könnte man mit Anlehnung an die aristotelische Terminologie sagen, war causa per accidens, nicht aber causa per se, Anlaß, nicht Ur= sache der günstigen Folgen. Die Moral aber hat es nicht mit den zufälligen Folgen zu thun, welche im Laufe der Natur durch die unendliche Komplikation der Ursachen in immer verschiedener Weise an die einzelnen Handlungen geknüpft werden, sondern nur mit den in der Natur der Handlungsweisen selbst begründeten Wirkungen. Die Physik hat es nur mit dem Naturgesetz der Gravitation, nicht aber mit den imermeßlich variablen wirklichen Fallbewegungen zu thun; sie sucht die einfache Formel für die Wirkungsweise jener ein= feitigen Tendenz aller Körper, welche Schwere genannt wird, unbekümmert darum, daß diese Tendenz nie allein die wirkliche Bewegung eines Körpers bestimmt. Ganz ebenso hat es die Moral nur mit den einseitigen Tendenzen der Handlungsweisen, nicht aber mit den imermeßlich variablen Folgen der einzelnen Handlungen in der Wirklichkeit zu thun: auch sie sucht in einfacher Formel auszusprechen, welche Bewegungen in der Menschenwelt Verläumdung zur Folge haben würde, wenn sie ausschließlich bestimmend wäre. Und ebenso liegt die Sache in dem anderen Beispiel: Barmherzigkeit hat ihrer Natur nach die Tendenz, menschliches Elend zu mildern und zu min= dern, und darum ist sie gut.

Oder ist das ein Irrtum? Ist Barmherzigkeit an und für sich gut, ohne alle Nücksicht auf irgend welche mögliche Wirkungen, und ist in demselben Sinne die Bosheit, welche in der Verläumdung zu Tage tritt, böse? Wenn der Samariter auch völlig unfähig gewesen wäre, einem Andern irgend welche Hülfe zu leisten, wenn er

felbst arm und krank und hülfsbedürftig hätte zu Hause liegen müssen, wäre er nicht, moralisch betrachtet, ganz derselbe geblieben?

Sicherlich. Aber es gilt auch hier, daß diese Bemerkung mit der richtig verstandenen teleologischen Ausicht nicht in Widerspruch steht. Auch hier wäre der Tugend nur zufällig die thatsächliche Wir= fung abgeschnitten: ihre Tendenz bliebe dieselbe, und darauf allein geht das Urteil. Setzen wir aber, daß es der Natur der Sache nach schlechterdings ausgeschlossen wäre, daß ein Mensch dem anderen hülf= reich sich erweise, setzen wir, daß jeder Mensch seinen eigenen Planeten bewohnte und zwar fähig wäre, den Jammer des Bewohners eines Nachbarplaneten zu sehen und mit zu fühlen, aber schlechter= dings unfähig ihm zu Hülfe zu kommen: wäre auch dann das Mitleid gut? Würden wir nicht fagen: es fei nicht gut, daß er mit= leide, es sei ganz vergebliche Verdoppelung des Leides, es wäre zu wünschen, daß er auch die Fähigkeit verlöre, den Jammer des Andern zu sehen? — Aber er bliebe doch ein guter Mensch. — Sicher= lich; aber damit wäre stillschweigends wieder hinzugedacht: wenn er unter Menschen wäre und helfen könnte, dann wäre seine Gegenwart wohlthätig.

Es geht uns hier ganz wie im Theoretischen: wir lassen den regelmäßig und notwendig vorausgesetzen Beziehungspunkt außer Acht. Wir sagen: die Sterne sind leuchtende Punkte und meinen damit, ihnen eine absolute Eigenschaft beizulegen. Erft die erkenntnis= theoretische Reflexion überzeugt uns, daß dies Urteil einen Beziehungs= punkt stillschweigends zur Voraussetzung hat: ein Ange, ein vorstellendes Wesen, welches lichtempfindlich ist. Auch hier wird die gemeine Meinung sagen: aber die Sterne würden doch leuchten, auch wenn alle Augen sich schlössen. Gewiß; aber das bedeutet doch nichts Anderes, als: wenn ein Ange wieder aufgethan würde, dann würde es sie sehen. Wenn es Angen und Empfindungen überhaupt gar nicht gäbe, dann wäre es eine völlig sinnleere Anssage. es gar keine mögliche Wirkung von Mensch zu Menschen gäbe, wenn fie gegen einander metaphyfisch isolirt wären, wie leibnizische Monaden, nicht blos physisch, wie in dem vorigen Beispiel, dann wären es absolut sinnleere Aussagen: Bosheit sei bose und Barmherzigkeit sei gut. Bosheit und Barmherzigkeit wären dann sinnleere Wörter.

Also, das ist die Meinung jener Ansicht: Eigenschaften und Handlungsweisen von Menschen werden gut oder böse genannt, sofern sie ihrer Natur nach günstige oder ungünstige Wirkungen für das Leben des Handelnden und seiner Umgebung zu haben tendiren; ob in einem gegebenen Falle thatsächlich solche Wirkungen eintreten oder nicht, bleibt ganz außer Frage.

3. Zur Verwirrung des Urteils in dieser Sache trägt noch ein anderer Umstand bei. Eigentlich sind die einzelnen Handlungen als solche gar nicht Gegenstand einer moralischen Beurteilung, aber sie sind regelmäßig das zunächst gegebene Material und zugleich der Anlaß für das Urteil. Jede Handlung giebt nun zu einer doppelten Beurteilung Veranlassung: zu einer subjektiven oder formalen und zu einer objektiven oder materialen. Wir ziehen aus einer vorliegenden Handlung erftens eine Folgerung auf den Beweggrund oder die Willensrichtung, aus welcher sie entsprang. Wir können diese nicht unmittelbar wahrnehmen: der Samariter konnte aus Barmherzigkeit handeln, es konnte auch aus Spekulation geschehen: er kannte den Mann, sah seinen Zustand und wußte, daß er reich sei; blitschnell kam ihm der Gedanke: du könntest sein Erbe werden. Nach dem Motiv nun gestaltet sich das moralische Urteil über den Mann: war es Eigennutz, so war die Handlung darum nicht schlecht, aber Anzeichen einer niedrigen Gesinnung, daß ihm angesichts solcher Lage solche Spekulation kommen konnte; war es Barmherzigkeit, Die ihn trieb, so ehren und lieben wir sein gutes Herz. Das ist die subjektiv formale Beurteilung. Die Handlung fordert aber noch zu einer zweiten, von dieser unabhängigen Betrachtung auf: welche Wirkungen erfolgen aus solcher Handlungsweise überhaupt, der Natur der Sache nach? Eine Handlung hat wie jedes andere Natur= ereignis Wirkungen, welche von der Absicht und Gesinnung des Hanbelnden nicht abhängig sind. Sind es günstige oder ungünstige? Hiernach wird die Handlungsweise gut oder schlecht genannt. Hätte die Berührung eines Verwundeten der Natur der Sache nach die Wirkung, die Wunde zu verschlimmern und tödtlich zu machen, wäh= rend sie heilte, wenn niemand im Mindesten sich darum kümmerte, dann würde alle Welt das Anrühren eines Verwundeten verwerflich

und das Vorübergehen an ihm recht und pflichtmäßig nennen. Das ist das objektive oder materiale Urteil.

Diese beiden Beurteilungen stimmen unn nicht immer zusammen: es kann geschehen, daß dieselbe Handlung in der subjektiv-formalen Beurteilung Billigung, in der objektiv=materialen Mißbilligung her= vorruft, und umgekehrt. Nehmen wir ein Beispiel. Von dem heiligen Crispinus wird erzählt, daß er Leder stahl und armen Leuten Schuhe darans machte. Was foll man dazu fagen? War also Erispinns ein Dieb und schlechter Mensch? Das werden wir doch schwer übers Herz bringen zu sagen. Er hätte für sich gewiß nie das Aller= geringste genommen. Aber da er arme Kinder mit wunden und halb= erfrorenen Füßen erblickte, konnte er es nicht ansehen und nahm, da er selbst nichts hatte, dem reichen Händler ein Stück Leder, um jenen Nicht ohne inneres Widerstreben, wollen wir annehmen; auch er hatte das Gebot: du sollst nicht stehlen, gelernt. Aber so groß war seine Barmherzigkeit, daß er die Gefahr des Galgens, ja des höllischen Feners auf sich nahm, um zu helfen. Was hilft auch, so mochte er dazu überlegen, dem reichen Wucherer sein Gut? es bringt ihn ja nur in die Verdammnis. Und so ging er hin und nahm mit guter Zuversicht davon, so viel er brauchte. Ift nun die Barmherzigkeit überhanpt gut, so wird sie auch hier gut sein. Die subjektiv-formale Beurteilung kann nicht zu einem andern Resultat kommen: der Wille des Crispinus, der mit gutem Gewissen und mit Aufopferung eigener Interessen auf jene Weise Hülfsbedürftigen dient, ift insofern ein guter Wille.

Aber dies Urteil ist nicht das einzige, zu welchem die Handlung Veranlassung giebt. Die Handlungsweise wird auch Gegenstand eines materialen Urteils und das wird gebildet auf Grund der Gesammtheit der Wirkungen, welche eine solche Handlung zu haben tendirt. Objektiv betrachtet stellt sich die Handlung dar als Wegsnahme fremden Eigentums ohne Einwilligung des Eigentümers. Eine solche Handlungsart hat aber der Natur der Sache nach, ganz unabhängig von dem Motiv, Wirkungen, welche für menschliche Wohlfahrt höchst bedrohlich sind. Man setze, die Handlungsart des Erispinus, und sei es mitsammt seinem Motiv, würde allgemein; jedermann handelte nach der Marime: salls nach meiner Ansicht

irgendwelche Güter größeren Nußen stiften können, wenn sie in einen anderen Besith übergehen, als in welchem sie sich besinden, dann ist es mein Recht oder meine Schuldigkeit, die Übersührung derselben in den anderen Besith auch ohne Einwilligung des Eigentümers zu bewirken: was würde die Folge sein? Offenbar: Unsicherheit des Eigentums, ja eigentlich vollständige Anshedung der Eigentumsordnung überhaupt. Damit würde der wirksamste Autried, Eigentum zu erswerben, verschwinden und damit menschliche Lebensgestaltung, welche ohne Eigentum nicht möglich ist, aushören. Also die Wirkungen, welche in der Natur der Erispinischen Handlungsweise liegen, sind zerstörende für menschliche Wohlfahrt, und darum ist die Handlungssweise seigeschahl von der Eefammtheit überall verboten unter dem Namen Diebstahl von der Gesammtheit überall verboten sind und ihre Begehung mit der Zufügung von übeln bedroht wird, um sie zu verhindern.

Wäre Crispinus vor den Richter geführt worden, so hätte dieser ihn ohne das mindeste Bedenken verurteilen müssen. Und nicht blos darum, weil er als Richter lediglich nach dem bestehenden formellen Recht hätte urteilen muffen; auch als Gesetzgeber könnte er nicht anders urteilen. Er würde nicht zu Gunften des Erispinischen Dieb= stahls eine Mausel in das Gesetz einfügen in der Form: doch ist der Eingriff in fremdes Eigentum in dem Fall straflos, wenn dadurch einem Dritten ein Vorteil verschafft wird, der den Verluft des Eigen= tümers überwiegt. Sondern die Formel: Eingriff in fremdes Eigentum wird so und so bestraft, gilt unbedingt. Höchstens könnten dem Erispinus mildernde Umstände zugebilligt werden. Und der Richter fönnte nachträglich seinem Spruch eine private Erklärung folgen lassen: es hat mir leid gethan, dich vernrteilen zu mussen. Sch sehe, du bist ein guter Mann und meinst es gut. Aber du hast die Sache falsch angefangen. Und davon möchte ich dich überzeugen, damit du nicht denkst, dir sei Unrecht geschehen. Und er könnte ihm dann etwa zeigen, wie seine Handlung, so unschuldig und gut sie zunächst auß= sehe, doch eine Tendenz zu Wirkungen in sich trage, die mit der allgemeinen Wohlfahrt schlechterdings nicht verträglich seien.

Also man kann das Thun eines Menschen objektiv mißbilligen und gleichzeitig den Charakter, die Willensrichtung, die sich darin ausdrückt, billigen, und umgekehrt. Der Historiker wird oft in der Lage sein. R. L. Sand, der Mörder Rogebnes, handelte, wie es scheint, in dem festen Glauben, sich für die Wohlfahrt seines Volkes zu opfern; er glaubte den Feind seines Bolkes, der seine Seele verberbe, tödten zu sollen; und wenn es schwerer ist, auf dem Schaffot zu sterben als auf dem Schlachtfeld, so werden wir das Opfer nicht geringer aufchlagen können: es gehörte ein um fo stärkerer Charakter, eine um so größere Hingebung dazu, es zu bringen. Aber dieselbe Handlung ist objektiv betrachtet, im höchsten Maaße verwerflich. Wenn jeder sich zum Richter über Leben und Tod jedes Andern macht, wenn er ihn tödten darf, falls er sein Leben für ein Unglück für die Gesammtheit hält, dann ift damit die Rechtsgemeinschaft überhaupt aufgelöft und der Krieg Aller gegen Alle, mit beständiger Bedrohtheit eines jeden durch Alle, eingeführt, d. h. menschliche Gemeinschaft und damit menschliches Leben überhaupt unmöglich gemacht. Es giebt ja wohl keinen Menschen, wenigstens nicht in öffentlicher Stellung und Wirksamkeit, von dem nicht irgend jemand überzengt wäre, daß seine Wirksamkeit unheilvoll sei. Sands Hinrichtung war daher durch= aus gerecht und notwendig. — Die Inquisitoren spürten Ketzer auf und brachten sie zu Tode. Es ist denkbar und wahrscheinlich, daß mancher unter ihnen es mit schwerem Herzen that: nicht aus Frende an dem Leiden eines Menschen, das ihm vielmehr selbst Leiden ver= urfachte, sondern in dem Habitus ganz reiner Pflichterfüllung. In der festen Überzeugung, daß es besser sei, daß ein Mensch sterbe, als daß das ganze Volk, von ihm verführt, verderbe, brachte er es über sich, auch einen Ketzer, der ihm persönlich lieb war, zu überführen und zu vernrteilen. Subjektiv betrachtet, ist sein Handeln untadelig, nicht minder als das des Richters, der dem Mörder Robebues das Todesurteil sprach. Der einzige Unterschied liegt in der materialen Verschiedenheit: wir sind nicht mehr überzeugt, daß es zum Heil eines Volkes dient, wenn abweichende Ansichten in reli= giösen Dingen verfolgt und mit dem Tode bestraft werden. Die Unfähigkeit, diese beiden Betrachtungsweisen auseinander zu halten, stiftet in der moralischen Beurteilung viel Verwirrung an. That mißbilligt, meint nun auch ein schlechtes Motiv voraussetzen zu muffen: bei den Inquisitoren Herrschsucht und Grausamkeit, bei

Sand Citelkeit und Großmannssucht. Umgekehrt, wer den Charakter anerkennt und versteht, meint dann auch die That billigen zu müssen und benennt sie mit umschuldigen oder lobenden Namen. Die moralissirende Parteiberedsamkeit der Historiker hat hier ihr eigentliches Teld: zu den Handlungen die Motive so zu wählen und zu bezeichnen, daß der Leser Zumeigung und Hochachtung oder Entrüstung und Abschen empfindet.

4. Aber, so möchte nun ein Bedenklicher sagen, ist damit nicht der berusene Sat der Jesuitenmoral: der Zweck heiligt die Mittel, zum letzten Princip der Moral gemacht? Wenn Handlungsweisen und Willensrichtungen zuletzt durch das, was sie bewirken, durch ihr Ziel, gut oder schlecht werden, nicht aber an und für sich gut oder schlecht sind, können dann nicht auch die einzelnen Handlungen zuletzt doch durch ihre Wirkung gerechtsertigt werden? Können dann nicht auch Lüge und Wortbruch und Meuchelmord erlaubt oder sogar verdienstlich werden, wenn unr ihre Wirkung gut ist?

In der That, ich sehe nicht, wie die teleologische Moral jenen Satz verleugnen kann; mir scheint aber, sie hat auch keinen Grund dazu; recht verstanden ist er durchaus unbedenklich. Freilich, falsch verstanden kann er unsinnig und verrncht werden. Versteht man ihn fo: wenn nur der Zweck erlaubt oder gut ift, dann barf jedes Mittel zu seiner Erreichung angewendet werden: dann giebt es natür= lich keine Schändlichkeit, die nicht durch ihn gerechtfertigt werden fönnte. Für sich und die Seinen Geld erwerben ift ein erlaubter und guter Zweck; hätte ber Sat jene Bedeutung, so wäre also nicht blos um Lohn arbeiten, sondern ebenso sich prostituiren oder als Mendjelmörder verdingen erlaubt, sofern es um jenes Zweckes willen Einem Andern aus der Not helfen ist ein guter Zweck; nach jenem Satz wäre es also erlaubt, einem Mann, der, wir wollen annehmen unschuldig, auf einen falschen Verdacht hin, im Gefängnis figt, durch Ermordung der Wächter zur Flucht zu verhelfen oder ihn durch einen Meineid vor Gericht herauszuschwören. — Und offen= bar ist das die Deutung, mit der den Jesuiten von ihren Gegnern dieser Sat angeheftet worden ist. Man will damit sagen: die Jesuiten verfahren nach der Maxime: zu irgend einem Zweck, den sie felbst für einen guten halten, 3. B. der Mehrung der Macht des Papsttums

und des Ordens, der Vernichtung des Protestantismus, ist jedes Mittel recht: z. B. die Ermordung ketzerischer Könige, die Vrechung eines einem Ketzer gegebenen Worts oder Eides n. s. w. Begreislich daher, daß die Jesuiten den Satz weder als die thatsächliche Maxime ihrer Handlungen noch als ein Princip ihrer Moral haben anerstennen wollen.

Versteht man dagegen den Sat anders, bedeutet er: nicht ein beliebiger erlaubter Zweck, sondern der Zweck heiligt die Mittel; es giebt aber nur einen Zweck, von dem alle Werthestimmung mensch= licher Dinge ausgeht: das ift die Wohlfahrt der Mensch heit oder, wenn man lieber will, aller lebenden und fühlenden Wefen; versteht man ihn so, dann ist er nicht nur unbedenklich, sondern auch unvermeidlich. Eine Handlung, welche menschliche Wohlfahrt, dies Wort im weitesten und tiefsten Sinne genommen, befördert, die ist nicht blos erlandt, sondern gut und notwendig. So wird alle Welt urteilen, vielleicht einige Philosophen, die ein Princip zu verteidigen haben, Streit ist eigentlich nicht darüber, ob es erlaubt ist ausgenommen. zu thun, was erwiesener Maaßen für die Wohlfahrt der Menschheit förderlich ober notwendig ist, sondern darüber, was in diesem Sinne wirft, im besonderen, ob auch Handlungen, die gegen allgemeine und allgemein angenommene Gebote der Moral verstoßen, so wirken und dadurch im einzelnen Fall gerechtfertigt werden können. Wäre dies ausgemacht, so würde alle Welt sagen: dann heiligt der Zweck das Mittel, so wenig dasselbe als regelmäßige Verhaltungsweise zu billigen sein mag. In jenen obigen Beispielen wird nur irgend ein zufälliger, partifulärer, zeitiger Zweck gefördert, aber auf Kosten wichtigerer, dauernderer, allgemeinerer Zwecke. Wird aber, vielleicht nicht ohne Gefährdung oder Verletzung irgend welcher Zwecke, der letzte und höchste Zweck zweifellos überwiegend gefördert, dann ist die Handlung gerechtfertigt.

Man kann die Sache so zeigen. Den Wert staatlicher Einrichtungen und Ordnungen mit Einschluß der Gesetze, mißt alle Welt an dem Erfolg, welchen sie für die Wohlfahrt des Volkes haben: salus populi suprema lex. Wenn sie heilig sind, so haben sie ihre Heiligteit von dem Zweck, dem sie dienen. Menschen zu tödten, oder der Freisheit zu beranden wird untersagt und bestraft, weil solche Handlungen

mit der Wohlfahrt der Gesammtheit unverträglich sind. Unter Um= ständen aber wird dieselbe Handlung, die soust untersagt ist, z. B. die Tödtung von Menschen, geboten, der Fahneneid verpflichtet, auf das Gebot der Vorgesetzten zu tödten (im Krieg, im Aufruhr). Woher kommt in diesem Fall der Handlung die Heiligkeit (der Fahneneid wird ja für heilig gehalten), wenn nicht von dem Zweck, dem sie dient? Wäre die Tödtung eines Menschen an sich bose, so könnte fie ja nicht durch ein Gesetz gut gemacht werden, ein Gesetz kann ja nicht aus schwarz weiß machen oder die Natur der Dinge ändern. Ift fie aber nicht an sich bose, soudern aus Gründen, die aus der Wohlfahrt der zunächst Betroffenen und zulett der Gesammtheit hergeleitet sind, dann wird es verständlich, daß Fälle vorkommen können, in denen die Handlung gerechtfertigt und notwendig wird, indem ihr Berhältnis zur Wohlfahrt der Gesammtheit durch besondere Umstände verändert ist. — Die Sache liegt nicht anders auf dem Gebiet der Handlungen, die nicht durch Gesetz, sondern durch Sitte geregelt Ihr objektiver Wert hängt ganz ebenso zuletzt von ihrem Verhältnis zur Wohlfahrt der Gesammtheit ab, auf welche die Wir= kungen, direkte und indirekte, der Handlung sich erstrecken, natürlich den Handelnden selbst eingeschlossen. Hätten Handlungen ihrer Natur nach gar keine Wirkungen, so gäbe es überhanpt gar keine Wert= unterschiede zwischen ihnen, denn ohne Wirkungen wären natürlich auch Absichten undenkbar. Handlungen dagegen, von denen gewiß ift, daß sie nur günftige oder mindestens überwiegend günftige Wirkungen für menschliche Wohlfahrt haben, auch nachdem alle die entfernten und indirekten Wirkungen mit in Auschlag gebracht sind, sind eben dadurch objektiv gerechtfertigt, womit denn die subjektive Rechtfertigung noch nicht notwendig zugleich gegeben ift.

Und also wäre in der That Mord und Lüge erlandt oder gar verdienstlich, voransgesetzt, daß die Wohlfahrt der Menschheit dadurch in jeder Hinsicht gefördert, oder da das unmöglich ist, mehr gefördert als geschädigt wird? Was die einsache Bejahung dieser Frage uns möglich macht, ist zweierlei. Zuerst der Widerspruch der Wortbesdeutungen. Die Wörter Mord und Lüge bezeichnen nicht blos einen objektiven Thatbestand, absichtliche Tödtung oder Täuschung; in die Wortbedeutung ist zugleich das verwersende Urteil eingeschlossen.

Daher ist es ein "analytisches" Urteil: Mord ist verwerflich; Mord bedeutet eben die rechtlich und moralisch unzulässige Tödtung eines Löst man das verwerfende Urteil aus der Wortbedeutung aus und macht allein den objektiven Thatbestand selbst, nämlich die absichtliche Tödtung eines Menschen durch einen anderen Menschen, zum Gegenstand des Urteils, so ist es ja unbezweifelt und unzweifel= haft, daß dieselbe erlaubt und pflichtmäßig sein kann, dann nämlich, wenn sie um der Wohlfahrt auch nur eines Volkes willen notwendig Sie wird dann fogar zum Rechtsgebot, dessen Ausführung erzwungen wird. — Gewiß; möchte erwidert werden, aber zugleich wird durch das Recht dem Einzelnen als solchem die Tödtung eines Andern unter allen Umftänden, ausgenommen im Falle der Abwehr, untersagt: die Tödtung eines Fremden oder Einheimischen um der Wohlfahrt des Volkes willen würde als Mord bestraft werden. doch müßte nach jenem Princip auch diese Tödtung unter Umständen erlandt sein; es müßte darnach jemand einen Andern ohne Recht und Antorisation tödten dürfen, wenn er nur die gewisse Überzeugung ge= wonnen hätte, daß sein Tod für sein Volk oder für die Menschheit förderlich oder notwendig sei. Oder nicht?

Nein, entschieden nicht. Das Princip sagt nicht: wenn Einer überzeugt ist, sondern, wenn in Wirklichkeit diese Wirkung eintritt. Die Überzeugung genügt durchaus nicht zur Rechtfertigung, sondern nur die wirkliche Wirkung. Und damit kommen wir auf das zweite Stück, was jenen obigen Satz auszusprechen hindert. Man kann sagen, jener Sat: die Wohlfahrt der Menschheit heiligt als Zweck jede Handlung, ohne Ausnahme, die ihr als Mittel dient, ist in thesi ganz unbedenklich; aber er ist in praxi nicht anwendbar. Rechnung, ob eine bestimmte derartige Handlung, z. B. die Tödtung eines Aufrührers oder eines Inrannen durch einen Privatmann, für das Wohl der Menschheit oder auch nur für die dauernde Wohlfahrt dieses einen Volkes nur günstige oder doch überwiegend günstige Wirkungen haben werde, läßt sich niemals ausführen. Zur Zeit, als Napoleon I. mit eiserner Faust die Völker Europas niederwarf, ist der Gedanke, ihn zu tödten, um dadurch zum Erretter des eigenen und der übrigen geknechteten Völker zu werden, vernutlich nicht selten durch den Sinn eines beherzten und temperamentvollen Mannes

gegangen. Nehmen wir an, es wäre einem folchen gelungen, etwa im Jahre 1808 in Erfurt, mit Aufopferung des eigenen Lebens den Kaiser tödtlich zu treffen. Hätte er der Menschheit oder mindestens den unterdrückten und mißhandelten Völkern einen Dienst geleistet? Unter den Zeitgenoffen würden vermutlich Viele so gefühlt haben. Wir werden jetzt doch geneigt sein zu sagen: es ist gut, daß es nicht geschehen ift. Es ift gut, daß die Völker Europas im offenen ehr= lichen Kampf ihre Freiheit haben erringen müssen. Wäre Napoleon durch Mörderhand gefallen, so hätte nicht nur das Beispiel noch Jahrhunderte lang verwirrend auf das moralische Urteil, störend auf das Verhältnis der Völker einwirken mögen, es hätte auch das deutsche Volk nicht jene innere Wiedergeburt erlebt, die ihm zuerst nationales Bewußtsein, endlich auch im neuen Reich politische Existenz wieder= gegeben hat. Allerdings beweisen oder gleichsam ausrechnen läßt sich auch so die Sache nicht. Es möchte jemand erwidern: durch die rechtzeitige Tödtung des Tyrannen wäre nicht nur unermeßliches Blutvergießen verhindert worden, es wäre auch die Zeit der heiligen Alliance, unrühmlichen Andenkens, nicht gekommen; und die Nationa= litätsidee, die jetzt wie ein schwerer Alp auf den Völkern Europas lastet, sie mit Kriegsfurcht ängstigt und mit Rüstungen zu Boden drückt, hätte nicht das unglückliche Übergewicht über die weltbürger= liche Humanität erlangt und so fort. Das alles läßt sich auch sagen und es läßt sich nicht durch irgend welche Art von Rechnung beweisen, daß es irrtümlich ift. Der Wille giebt den Ausschlag.

So wenig der Physiker im Stande ist, eine beliedige Bewegung eines beliedigen Körpers auf seine letzten Ursachen zurückzuführen, weil schließlich jede Bewegung durch die Gesammtheit aller Bewegungen des Universums bedingt ist: so wenig ist es dem Moralsphilosophen möglich, den objektiven Wert einer bestimmten einzelnen Handlung aus ihrer Beziehung zum höchsten menschlichen Zweck, der Wohlfahrt der Menschheit, abzuleiten. Die Nechnung verlöre sich hier wie dort ins Unendliche. Was sich ausmachen läßt, das ist, wie in der Physik die allgemeinen Bewegungstendenzen aller materiellen Theile, so in der Moral die Tendenz der Handlungsweisen, Wohlfahrt zu mehren oder zu stören. Daß Redlichkeit, Wahrhaftigsteit, Gerechtigkeit, Wohlwollen die Tendenz haben, günstig, und die

entgegengesetzten Verhaltungsweisen ungünstig zu wirken, das läßt sich zweisellos ausmachen. Und die allgemeine Moralpredigt wird mit Recht durchaus die Einprägung und Wirksammachung dieser allzemeinen Wahrheiten sich angelegen sein lassen. Sie wird mit der Möglichkeit von Ausnahmen sich zu beschäftigen wenig oder gar nicht Veranlassung haben, sondern die Unverbrüchlichkeit der Sittengebote gegenüber den Neigungen, die zu Abweichungen reizen, auf jede Weise betonen. — Die Moralphilosophie aber wird allerdings nicht umhin können einzuräumen, daß Fälle vorkommen können, wo die Durchbrechung der Negel erkandt oder vielmehr notwendig ist.

Sache liegt ebenso wie in die Politik. Es wird keine Politik geben können, die nicht einräumte, daß unter Umständen eine Revolution, ein Bruch des formellen Rechts, zu einer politischen Not= wendigkeit werden kann. Aber schwerlich wird jemand behanpten wollen, sofern er nicht als Parteimann, sondern als Theoretiker urteilt, er sei im Stande zu beweisen, daß diese oder diese bestimmte Nevo= lution politisch notwendig gewesen sei. Das kann geglaubt, aber nicht eigentlich bewiesen werden. Eine Revolution hat als solche die Tendenz, den Rechtszustand überhaupt zu lockern, die Autorität des Rechts zu mindern, eine offenbar ungünstige Wirkung. In welchem Umfang dieselbe wirklich eintritt, das läßt sich nie berechnen; das Beispiel eines Nechtsbruchs wirkt noch nach Jahrhunderten nach, Rechtsunsicherheit verbreitend. Es kann nie die Summe der ungünstigen Wirkungen und ebenso wenig auch der günstigen gezogen werden; das Übergewicht dieser kann nie objektiv festgestellt werden. So steht es auch mit dem Bruch der Sittengesetze: es mag Fälle geben, wo derfelbe notwendig ift. Aber es läßt sich nicht objektiv darthun, daß ein solcher Fall hier vorliegt; es wird nie möglich sein zu beweisen, daß die Summe aller schlimmen Wirkungen, die der Bruch des Sittengesetzes in dem eigenen Leben und in fremdem Leben direkt und indirekt verursachen mag, durch den guten Zweck, der als nächste Wirkung der Handlung erstrebt wird, überwogen wird. Wer das Gesetz bricht, handelt also immer auf eigene Gefahr. Sicher geht, wer innerhalb des Gesetzes sich hält. Freilich, es sind nicht die starken Naturen, die am meisten die Sicherheit schätzen. Die Männer, durch welche große Wendungen im geschichtlichen Leben herbeigeführt worden

sind, haben meist auf die eine oder andere Weise die sichere Straße der Moral und des Rechts verlassen.

Was übrigens an jenem Sat das eigentlich Bedenkliche ist, das ist, daß er den Habitus des Handelus begünstigt, der die entfern= teren Wirkungen vergißt ober vernachlässigt. Der Zweck heiligt die Mittel, deukt der Mann, der sich durch eine Lüge aus einer üblen Lage zieht; der Zweck heiligt die Mittel, denkt der Politiker, der durch eine Niederträchtigkeit den Sieg seiner Partei bei der Wahl herbeiführt; der Zweck heiligt die Mittel, deukt der Staatsmann, der durch Betrug oder Gewalt seinem Volk einen Vorteil zu verschaffen strebt; der Zweck heiligt die Mittel, denkt der Kirchenmann, der einen ehr= lichen Mann verläumdet und schändet, weil derfelbe nicht seine Un= sichten teilt. In dem Parteitreiben hat der Sat in seiner gehässigen Auslegung seinen eigentlichen Geltungsbereich. Die Parteimoral ist immer und überall geneigt, den Vorteil der Partei der Wohlfahrt des Volkes oder der Menschheit gleichzusetzen: die Sache der Partei ist die gute Sache, ist die Sache der Menschheit; also ist gerecht= fertigt, was immer den Sieg der Partei zu befördern geeignet scheint.

Db die Gesellschaft Jesu von dieser Schlußart besonders un= befangen Gebrauch gemacht hat? Es pflegt angenommen zu werden, und vielleicht muß man sagen: das extra ecclesiam nulla salus, legt die Folgerung nahe: was immer geeignet ist, die Macht der Kirche zu erhöhen oder die Macht ihrer Feinde zu brechen oder die Macht ihrer Freunde (unter denen wir die trenesten und eifrigsten sind) zu steigern, das ist eben damit gerechtfertigt. Die Macht ber Kirche ist der Nuhm Gottes und die Wohlfahrt der Menschheit, darum giebt es nichts, was nicht erlaubt und notwendig werden könnte, wenn es hierzu als Mittel erfordert wird, sei es nun die Unterdrückung von wahren oder die Verbreitung von falschen Thatsachen, sei es die heimliche Tödtung oder die öffentliche Verbrennung von Menschen. Vermutlich fehlt es also auch in der Geschichte des Ordens wirklich nicht an Handlungen, die nach dieser Formel geschahen, und an Per= sonen, die nach ihr dachten und handelten. Es wird aber billig sein auch zu fagen, daß Personen von dieser Art keiner Partei fehlen, gilt doch für jede Partei, und sei es auch nur eine litterarische Sekte oder eine Philologenschule, in gewissem Sinne das Wort: außerhalb fein Heil. Und ferner, hinzuzufügen, daß vernmtlich dem Orden auch Personen angehörten, deren Gewissen jene Folgerung zu ziehen ihnen nicht gestattete. Die Gesellschaft Jesu wird eben, wie andere Gesellschaften auch, nicht aus lauter Heiligen, aber auch nicht aus lauter Seiligen, aber auch nicht aus lauter Schurken oder "Männern au Bosheit", wie ein protestantischer Historiser sie stylisiert, sondern aus Menschen bestanden haben. Daß aber gerade ihr jener Satz als besonderes Gigentum zugerechnet worden sei, so könnte ein Verteidiger des Ordens noch hinzussigen, dasür gebe es einen ganz plansiblen Grund: je stärker eine Partei, desto unbequemer sei sie den anderen, und je größer und überraschender ihre Siege, desto sicherer würden dieselben von den Gegnern auf den Gebranch unredlicher Mittel zurückgesührt.

5. Noch auf ein Bedenken, das gegen die im Vorstehenden ver= suchte Begründung der Wertunterschiede menschlicher Handlungen und Handlungsweisen erhoben werde möchte, gehe ich gleich hier mit einer Bemerkung ein. Es möchte jemand sagen, die utilitarische oder teleologische Moralphilosophie sei nicht im Stande, die absolute Bedeut= samfeit zu erklären, welche den einzelnen Handlungen von dem wirklichen sittlichen Gefühl beigelegt werde. Wenn es lediglich die Wirkungen seien, um deren willen eine Übertretung der Moralgesetze zu vermeiden sei, wie könnte dann ein Vergehen, dessen Wirkungen, so weit sichtbar, absolut geringfügig seien, so überans heftige Gefühlsreaktionen bei dem Handelnden und den Zuschauern hervorbringen? erzählt in Lienhard und Gertrud, wie der älteste der hungernden Rnaben des Maurers von dem Acker des reichen Nachbars ein paar Rartoffeln holt, sie in der Asche brät und dann mit seinen Geschwistern Die alte, todtfrank zu Bett liegende Großmutter merkt es, ge= räth dadurch in die höchste Angst und Aufregung; sie kann erst ruhig sterben, als der Knabe dem Nachbar gebeichtet und dessen Verzeihung erlangt hat. Wie unangemessen, so möchte man sagen, ist hier, wenn die utilitarische Ethik Recht hat, die Größe der Gefühlserregung zu der Geringfügigkeit des Schadens; dem Nachbar werden die paar Kartoffeln nicht fehlen und eine Lockerung der Eigentumsordnung von der Wegnahme derselben durch einen Anaben zu besorgen, scheint doch auch eine etwas phantastische Befürchtung. Wenn also, so könnte man fortfahren, die Sache ins Praktische wendend, die hier vertretene Be=

trachtungsweise allgemein würde, so müßte sie eine Lockerung der Antorität der Sittengesetze, eine Minderung der Schen vor Überstretungen zur Folge haben. Die Rechnung, welchen Nutzen und Schaden eine Übertretung stiften möge, werde oft ein zweiselhaftes Ergebnis haben: wenn also die Heiligkeit der Sittengesetze keinen anderen Grund habe, so werde die Begierde leicht den Ausschlag in ihrem Sinne geben.

Den Versuch, die Gefühlsreaktionen, die auf Übertretung der Moralgesetze erfolgen, psychologisch zu erklären, behalte ich einem späteren Orte vor (dem Kapitel über die Pflicht); ich bemerke hier nur, daß dieselben allerdings gar nicht aus der Abwägung des ausgerichteten oder befürchteten Schadens stammen und schwerlich jemals hierdurch werden bewirkt werden. Dagegen will ich hier versuchen, die Stärke und Unbedingtheit der Gefühle der Schen und Rene, welche vorgehabte oder vollbrachte Vergehungen hervorbringen, aus dem Gesichtspunkt- einer utilitarischen Moral gleichsam zu rechtsfertigen.

Von einem griechischen Weisen wird erzählt, daß er, getadelt, weil er um einer geringen Sache willen seinen Sohn hart züchtigte, geantwortet habe: und die Gewohnheit, hältst du die für etwas Kleines? — Darin liegt die Antwort auf jene Einwendung. Wenn die einzelne Handlung mit ihrer nächsten Wirkung ein absolut isolirter Vorgang wäre, dann möchte sie in der That unerheblich scheinen. Was ihr, auch wenn sie an sich ganz merheblich ist, Bedentung giebt, das ist der Umstand, daß jede Handlung die Tendenz hat, einen Habitus zu begründen, aus dem neue gleichartige Handlungen hervorgehen. Jener Diebstahl des Knaben mag dem Nachbar nicht schaden, mag auch sonst niemandem schaden, mag aller Welt völlig verborgen bleiben: Einem hätte er gewiß geschadet, dem Knaben felbst, wenn nicht durch Buße und Strafe der Schaden verhütet worden wäre. In ihm wäre die Erinnerung geblieben, wie es ihm einmal gelungen, in der Not sich zu helfen; die nächste Not und die gleiche Gelegenheit hätten die Erinnerung geweckt und zur gleichen Hülfe angetrieben; aus dem einmaligen Dieb wäre ein Gewohnheits= dieb, aus dem gelegentlichen Dieb ein professioneller Dieb geworden. Vielleicht wäre es nicht so weit gekommen, aber zweifellos war jener

erste, so unschuldig aussehende Diebstahl der erste Schritt auf einem Wege, der an dies Ende führt. Es hat wohl niemand mit der Ab= sicht, ein Dieb zu werden, die erste Sache genommen; gewiß nicht: er wollte nur dieses Eine, so begehrenswerte, so dringend notwendige; aber das weitere kam dann von selbst. — Es hat niemand in der Meinung, ein Lügner zu werden, die erfte Lüge versucht; es giebt feinen Trunkenbold, der als Trunkenbold angefangen hätte; er fing mit einem einzigen Rausch an — und dem festen Vorsatz, vor dem zweiten sich in Acht zu nehmen. Und jeder folgende Rausch begann mit dem ersten Glas und dem Vorsatz, es solle das letzte sein. Aber das zweite Glas und der zweite Rausch, und die zweite Lüge und der zweite Diebstahl kam von selbst, er fand die Thür schon geöffnet. Unschuld ist ein negatives Wort, aber eine positive Sache. erste Fall bricht die Schutzwehr nieder, die den guten von dem schlimmen Wege trennt. Die Sache ift nirgend sichtbarer als auf dem Gebiet des geschlechtlichen Lebens, wie auch das Wort Unschuld mit seiner besonderen Bedeutung sagt. Mit dem ersten Fehltritt ist die abschüssige Bahn betreten, die zu einem Abgrund führt. Du wirst did vorsehen nicht hinab zu stürzen? Das meinten auch die Tausende, die zerschmettert unten liegen. "Beim ersten sind wir frei, beim zweiten sind wir Anechte", das ist das Gesetz der bösen Geister. Aber auch der guten. Ift die erste Versuchung überwunden, so ist die Gefahr der zweiten nur noch halb so groß. Die erste Selbstüber= windung ist die schwerste, jede folgende wird leichter, bis das Rechte mühelos geübt wird.

Das ift das Erste, was jeder einzelnen Handlung eine so große moralische Bedeutung giebt: es wird mit ihr nicht blos über diese vorliegende Sache, sondern gewissermaßen über das ganze Leben entschieden. Das gilt auch nicht blos von der ersten Entscheidung, obwohl sie eine besondere Wichtigkeit hat, sondern wieder von jeder solgenden: jede drückt die Spur tieser ein, bis zuletzt ein Herausbiegen aus derselben zur vollen Unmöglichkeit wird.

Es kommt aber noch ein Zweites hinzu. Wie jede Handlung eine Tendenz hat, in dem handelnden Individuum einen Habitus zu begründen, der fortwuchernd neue gleichartige Thaten gebiert, so hat sie auch die Tendenz, einen gleichartigen Habitus in den angrenzenden

Individuen zu begründen und so zuletzt den Habitus des Individunms zur Gattungseigenschaft zu machen. Es geschieht auf zweierlei Weise: durch Anreizung zur Nachahmung und zur Vergeltung.

Die Macht des Beispiels, des guten wie des bösen, ist bekannt genug. Wie manche Pflanzen Keime hervorbringen, die durch die Luft herungeführt werden, dis sie auf einen geeigneten Nährboden sallen und aufgehen, so bringen auch gute und böse Handlungen gleichsam Keime hervor, die in der moralischen Atmosphäre allenthalben herunschwärmen, dis sie, durch Augen und Ohren einfallend in Menschenselen, geeigneten Boden sinden und anfgehen.

Die andere Verbreitungsart ift besonders denjenigen Handlungen eigen, die mit ihren Folgen nicht zunächst das handelnde Subjekt, sondern Andere treffen: sie fordern auf zur Vergeltung, zunächst an dem, von dem zuerst Gutes oder Übles erwiesen wurde, sodann an beliebigen Anderen. Darwin erzählt von einem Auftralier, dem seine Frau gestorben war: er hatte keine Ruhe, bis er eine Frau von einem fremden Stamm gleichsam zur Vergeltung für ihren Tod getöbtet hatte (Abstammung des Menschen I, K. 4). Es scheint ein sehr irrationelles Verfahren und doch üben es in gewisser Weise alle Menschen. Wer eine Schädigung, eine Unfreundlichkeit oder Gewaltsthat erlitten hat, der wird, wenn er an dem Urheber derselben sich nicht zu rächen vermag, sei es, daß derselbe ihm nicht erreichbar oder daß er unbekannt ist, geneigt sein, an irgend einem, der ihm gerade in den Wurf kommt, seinen Zorn auszulassen. Wir wissen es Alle und weichen einem Manne, der in solcher Gemütsverfassung ist, aus. Es ist jemand auf dem Markt, er weiß nicht von wem, mit einem falschen Zweimarkstück betrogen worden: man kann zehn gegen eins wetten, daß er, sonst ein rechtlicher Mann, es wieder anzubringen suchen wird. Das "Bublikum" hat ihn betrogen: es ist erlaubte-Notwehr, ihm sein falsches Geld zurückzugeben. — Nicht minder pflanzen sich aber auch Gefälligkeiten und Wohlthaten fort. wurde mir von einem Unbekannten bei gelegentlicher Begegnung eine Freundlichkeit erwiesen, er zahlte für mich den Groschen auf der Pferdebahn, da ich meinen Geldbeutel vergessen hatte: es treibt mich, nicht blos jenem zu danken, sondern auch, die Freundlichkeit an Un= bekannte weiter zu geben.

Am stärksten findet Fortpstanzung des Guten und Bösen innershalb der Familie statt; nirgend ist das Beispiel wirksamer, nirgend Bergeltung sicherer: was von den Eltern empfangen wurde, wird an den Kindern vergolten. Gute Erziehung und böse Erziehung, beide sind erblich.

6. Die bisherige Betrachtung nahm von dem Urteilüber Menschen, menschliche Handlungen und Eigenschaften, wie es in der Sprache äußerlich zur Erscheinung kommt, ihren Ausgang. Sie führte auf den Begriff der allgemeinen Wohlfahrt als das letzte Ziel, durch Beziehung auf welches Wertunterschiede auf diesem Gebiet zuletzt begründet seien. Es möchte nun gesagt werden, wenn man nicht im Urteil, sondern im Willen selbst seinen Ausgangspunkt nehme, bei dem denn doch in letzter Instanz die Entscheidung sei, dann komme man auf eine andere Bestimmung des letzten Ziels: nicht die allgemeine Wohlschrt, sondern die Wohlfahrt des handelnden Individuums. Erhalstung und Förderung des eigenen Selbst sei in Wahrheit das Ziel, von dem alle Bestrebungen lebender Wesen angezogen würden. — Es ist das die Ansicht des egoistischen Utilitarismus.

Es wird später, nachdem der Begriff der Wohlfahrt selbst genauer bestimmt ist, auf diese Frage zurückzukommen sein: ich bemerke hier nur vorläusig, daß ich diese Ansicht für eine irrtümliche halte. Ich bin überzeugt, daß in Wahrheit die Ansicht eines Individuums über gut und böse, die in seinem moralischen Urteil über menschliche Hand-lungen sich kundgiebt, und die Ansicht, welche seinen Handlungen und Bestrebungen zu Grunde liegt, wenn sie auch nicht immer zusammensallen, so doch im Wesentlichen in einer Richtung liegen, in der Richtung auf das Ziel: allgemeine Wohlfahrt.

Schopenhauer sagt einmal in einer der ihm eigenen scharf zugessitzten Wendungen: die meisten Menschen, wenn sie vor die Wahl gestellt würden: entweder du oder die ganze übrige Welt nuß unterzgehen, würden unbedenklich den Untergang der ganzen Menschheit dem alleinigen Untergang des eigenen Ich vorziehen. — Es mag sein, daß mancher im Drang des furchtbaren Augenblicks, so sich entschiede. Aber ich glaube nicht, daß es einen Einzigen gäbe, der nicht im nächsten Augenblick, wenn nun die Welt untergegangen und er allein übrig wäre, die Wahl bereute oder wenigstens von da ab nur noch

einen Wunsch hätte: nun auch selbst von einem merträglich ge= wordenen Dasein erlöst zu werden. Auch der am meisten egoistische Mensch würde alsbald die Entdeckung machen, daß ein vollständig isolirtes Leben ihm schlechterdings leer und wertlos sei. Er bedürfte des Daseins Anderer, sei es auch nur, um von ihnen gefürchtet und beneidet zu werden; was wäre ihm der Besitz aller Güter, die ihm als dem Einzigen zufielen, wenn es niemanden gebe, vor dem er sie voraus hätte? Aber schwerlich wird jemand glauben, daß es auch nur einen einzigen Menschen giebt, dessen Beziehungen zu Andern hiermit erschöpft wären, einen einzigen, dem Wohl und Wehe seiner Umgebung vollständig gleichgültig wären oder nur antipathische Gefühle erregten. Bu irgend einer Gruppe von Menschen steht jeder in der Beziehung, daß er in seine Wohlfahrt die ihre einschließt; und von der ungeheuer überwiegenden Mehrzahl wird man sagen dürfen, daß die Wohlfahrt Anderer, ihrer Kinder, ihrer Familie, ihres Volkes, so mit der eigenen Wohlfahrt zusammenfällt, daß eine Auseinandersetzung zwischen dem Eigenen und Fremden durchaus unmöglich ift. Die Trennung der Handlungen in egoistische und altruistische ist eine rein fiktive; eigene und fremde Wohlfahrt wirken in menschlichen Handlungen regelmäßig als untrennbar einheitliches Motiv zusammen.

Ich glaube dennach, daß man ohne größen Fehler sagen darf: was im Urteil als letzter Maaßstab des Wertes an menschliche Handlungen und Eigenschaften gelegt wird, das ist, weungleich mit erheblichen Abweichungen im Einzelnen, doch im Ganzen und Großen auch der wirkliche Zielpunkt des Willens: die Wohlfahrt der Gesamtheit, auf welche die Wirkung seiner Handlungen sich erstreckt.

- 7. Die Summe dieser ganzen Betrachtung fasse ich nunmehr in folgende Sätze zusammen.
- 1) Handlungen werden gut genaunt, einmal sofern sie ihrer Natur nach günstige Wirkungen für die Wohlfahrt des Handeluden und der Gesammtheit derer, auf welche sich diese Wirkungen erstrecken, zu haben tendiren (auf die wirklichen Folgen, welche auf Aulaß der einzelnen Handlung eintreten, kommt es bei dem Urteil nicht an); sodann, sofern sie als Anzeichen einer guten Eigenschaft, einer guten Willensrichtung oder Gesinnung angesehen werden.

- 2) Eine Eigenschaft oder Willensrichtung wird gut genannt, sofern sie ihrer Natur nach die Tendenz hat, die Wohlfahrt des Handelnden und seiner Umgebung zu fördern; auch hier ist die wirkliche Wirksamkeit in diesem Sinne nicht erforderlich zur Urteilsbestimmung.
- 3) Ein Mensch wird gut genannt, sofern sein eigenes Leben, soweit an ihm liegt, im Sinne menschlicher Wohlfahrt sich gestaltet, und sofern es zugleich auf das Leben der Umgebung in demselben Sinne günstig einwirkt.

Schlecht oder böse bedeutet überall das Gegenteil, mit dem Unterschied, daß böse im engeren Sinne diesenigen Handlungen, Eigensschaften, Menschen genannt werden, bei denen Schädigung fremder Wohlsahrt nicht blos als thatsächliche Wirkung eintritt, sondern als Motiv den Willen bestimmt. Für die andere Seite hat der Sprachsgebranch eine ähnliche Differenziirung nicht durchgeführt. Doch besdeutet Güte die Willensrichtung, welche die Förderung fremder Wohlsahrt zur Absicht der Handlungen hat, und man könnte hiernach gütig als den Gegensah zu böse bezeichnen, wie gut zu schlecht. Doch ist der Sprachgebrauch nirgend streng durchgeführt; auch böse und schlecht werden durch einander gebrancht: man spricht auch von einem bösen Handel, einer bösen Wunde.

Ich bemerke hier aber nochmals, daß damit nicht gesagt ist: der Einzelne müsse in jedem einzelnen Fall die Entscheidung über die Frage: was soll ich thun? durch eine Ausrechnung der vorausssichtlichen Wirkungen seiner Handlungen für jenes letzte Ziel, menschsliche Wohlsahrt, herbeisühren. Diese Entscheidung geschieht vielmehr regelmäßig und wird immer geschehen, nicht durch Rechnung, sondern unmittelbar durch Sitte und Gewissen. In welcher Beziehung Sitte und Gewissen zur Wohlsahrt stehen, wird später Gegenstand der Erörterung sein; es wird sich ergeben, daß Sitten als die von den Kollektivwesen ausgebildeten Versahrungsweisen zur Lösung der Lebenssausgaben ebenso wie die Instinkte im Sinne der Lebenserhaltung der Gattung und der Individuen wirssam sind; und daß das Gewissen ursprünglich nichts anderes ist, als das Sein der Sitte im Bewustsein des Individuenus. Dieses hat daher im Gewissen in der That eine Fähigkeit, das Gute und Böse unmittelbar, ohne Naisonnement, zu

unterscheiden; eine teleologisch notwendige Fähigkeit, so gut als das Tier solche in den Instinkten hat, denn die Berechnung des "Nützlichen" ift, wie schon gesagt, im einzelnen Fall niemals durchführbar und würde jedenfalls die Schnelligkeit des Entschlusses und die Energie der Handlung lähmen, wenn sie jedesmal angestellt werden müßte. Da tritt denn als Regel das summarische Verfahren der Entscheidung durch das Gewiffen gemäß der Sitte ein. — Allerdings können Fälle vorkommen, wo die sittliche Notwendigkeit eintritt, gegen die Regel zu handeln; und da wird dann die subjektive Entscheidung zwar auch durch ein einfaches Gefühl der Notwendigkeit bewirkt, die objektive Rechtfertigung aber kann allein aus der Nachweisung der Unverträg= lichkeit der Befolgung der Regel in diesem Fall mit der menschlichen Wohlfahrt genommen werden. Die Sache liegt hier wie beim Recht. Der Grund der Ausbildung und des Bestehens der Rechtsnormen, wodurch das Handeln des Einzelnen geleitet und gebunden wird, ist die öffentliche Wohlfahrt. Aber der Einzelne kann nun eben an die Gesetze und Rechte sich halten und braucht nicht jedesmal für sich selbst erst durch Überlegung und Rechnung zu finden, was in diesem Fall zu thun das Rechte sei: das Gesetz entscheidet eben für ihn. Doch kehrt im Notrecht die Sache zu seiner eigenen Entscheidung zurück: es giebt Fälle, wo das Recht zu brechen notwendig wird, weil die Befolgung der Rechtsnorm mit menschlicher Wohlfahrt nicht verträglich ift.

Bweites Kapitel.

## Das letzte Ziel oder das höchste Gut.

1. Als den letzten Beziehungspunkt aller Wertschätzung mensch= licher Dinge fanden wir menschliche Wohlfahrt. Worin besteht diefelbe?

Auf diese Frage antwortet eine weit verbreitete moralphiloso= phische Richtung, die hedonistische: Wohlfahrt besteht in Lustge= fühlen. Das Leben hat Wert, weil und soweit es Lust gewährt. Lust ist das an sich Wertvolle und allen übrigen Dingen, Eigen= schaften und Bethätigungen kommt Wert nur zu, sofern sie Mittel sind, Lust hervorzubringen. So Aristipp und Epikur, so Bentham und Mill. So auch die Pessimisten, wenn sie argumentiren: das Leben hat keinen Wert, weil es einen Überschuß an Schmerz, nicht an Lust ergiebt.

Einer Prüfung dieser Ansicht halte ich nicht für überflüssig die Bemerkung vorauszuschicken, daß die Frage ist: ob die hedonistische Ansicht wahr oder unwahr, nicht aber: ob sie gut oder schlecht ist? Der Versuch, die Unwahrheit dieser Anschauung durch ihre Unwürdig= feit darzuthun ist alt; Hedonismus und Atheismus werden auf diese Weise schon in einem alten Spruch aus der stoischen Schule mit ein= ander abgethan: Die Lust das Endziel — ein Glaube, der für eine Hure paßt; es giebt keine Vorsehung — ein Glaube, der nicht einmal für eine Hure paßt\*). Das ist ein unzulässiges Verfahren. Theorien find schlecht nur, sofern sie unwahr sind: ihre Unwahrheit aus ihrer Schlechtigkeit beweisen, ist ein Verfahren, welches die Beredsamkeit fich schwerlich jemals wird entreißen lassen, von welchem Gebrauch zu machen die Philosophie jedoch überall sich untersagen muß. füge hinzu, daß es an reinen und sittenstrengen Männern unter den Ber= tretern dieser Ansicht nie gefehlt hat; Epikur war, so viel wir wissen, in seinem Leben tadellos, und Bentham und Mill waren so rüstige und tatkräftige Vorkämpfer für die Verwirklichung praktischer Iden, daß man sie mit dem Namen von Idealisten, wenn es ein Chrentitel ist, vor vielen zieren darf, die ihn selber sich beilegen.

Wie kann also die Behauptung: Lust ist das absolut Wertvolle, bewiesen werden? Nicht auf andere Weise als durch die Aufzeigung, daß sie von der menschlichen Natur thatsächlich so geschätzt wird. Der Moralist hat, wenigstens in diesem Stück, nicht die Aufgabe des Gessetzgebers, sondern des Auslegers der Natur oder des Naturhistorikers; es wäre absurd zu sagen: die menschliche Natur schätzt zwar nicht die Lust als das absolut Wertvolle, aber sie sollte es thum. So verschren denn auch in Wirklichkeit alle Hedonisten. Sie behaupten: alle Menschen, ja alle lebenden Wesen, streben stets und überall

<sup>\*) &#</sup>x27;Ηθονη τέλος, πόρνης θόγμα' οὐκ ἐστι πρόνοια, οὐθὲ πόρνης θόγμα (Ν. Θείίτιβ ΙΧ, 5).

nach Lust. Lust (oder Befreiung von Schmerz) ist die einzige Sache, die absolut begehrt wird, absoluter Zweck ist, alle übrigen Dinge, die begehrt werden, werden begehrt nicht um ihrer selbst willen, sondern als Mittel zum Zweck der Erreichung von Lust oder der Befreiung von Schmerz.

Id) glaube nicht, daß diese Ansicht mit den Thatsachen in Übereinstimmung ist. Selbstbewußtsein und naturgeschichtliche Bestrachtung scheinen mir beide dieser Ansfassung zu widersprechen.

Wie stellt fich im Selbstbewußtsein die Sache dar? — Machen wir uns zunächst das Verhältnis von Zweck und Mitteln deutlich. Mich friert, ich wünsche mich zu erwärmen. Ich kann diesen Zweck durch verschiedene Mittel erreichen: ich kann mir Bewegung machen, ich fann mich wärmer anziehen, ich fann ein Feuer anzünden. Hierzu kann ich wieder Holz oder Torf oder Kohlen nehmen. Hier haben wir das Verhältnis von Zweck und Mitteln reinlich dargestellt: der Zweck ist die Erwärmung, ihn will ich selbst, die Mittel nur um seinctwillen; sie sind mir an sich ganz gleichgültig; ich wähle unter ihnen dasjenige, das mir am schnellsten und mit dem geringsten Aufwand zu meinem Zweck verhilft. — Besteht um zwischen allen möglichen menschlichen Thätigkeiten und Zuständen und der Luft dieses selbe Verhältnis, daß die Lust Zweck, die Dinge oder Thätigkeiten Mittel sind? Wir setzen uns hungrig zu Tisch. Ist Luft unser Zweck, zu dem sich das Essen, wie in jenem Beispiel die Rohlen, als ein an sich gleichgültiges Mittel verhält? Der Musikliebhaber geht in ein Ronzert; ist Lust sein Zweck und Musik das Mittel? Stellt sich die Mutter, die zu ihrem Kinde heimeilt, Lust als Zweck und das Kind als Mittel vor? Hat Goethe — nach der Formel Benthams: daß jedes menschliche Wesen bei jeder Bethätigung jederzeit den Weg einschlägt, der nach seiner jedesmaligen Ausicht in dem Angen= blick den größten Beitrag zu seinem Maximum von Lustgefühlen ver= spricht — als Mittel zu seinem Glücksmaximum gewählt Dichtungen in gebundener und ungebundener Rede, Liebesverhältnisse mit Mädchen und Frauen, Geschäfte und Reisen, naturwissenschaftliche und ge= schichtliche Untersuchungen? Nun das ist ja absurd, und Niemand wird es sagen wollen. Sondern, in seiner Natur lagen Triebe und Kräfte, die zur Entfaltung und Bethätigung drängten, nicht wesentlich anders, als Triebkräfte, die im Pflanzenkeim eingeschlossen liegen. Und bei der Entfaltung und Bethätigung trat Lust ein, aber diese Lust war nicht vorher in der Vorstellung als Zweck und jene anderen Dinge als Mittel. Der Trieb und das Verlangen ihn zu besthätigen, war vor aller Vorstellung von Lust, nicht umgekehrt die Vorstellung von Lust vor dem Trieb, ihn erst hervorbringend oder erweckend.

Oder dürfen wir uns durch die anscheinende Absurdität nicht abschrecken lassen, müssen wir den Mut haben zu sagen: iu Wahrsheit ist es doch so, daß alles Verlaugen nicht auf die Sache, sondern auf die Lust gerichtet ist? James Mill, ein Mann von Scharssinn und Mut, verlaugt es. Im neunzehnten Kapitel seiner Analysis erstlärt er: Verlaugen (desire) ist lediglich ein anderer Name sür "Vorstellung von Lust" (idea of pleasure). Es mische sich aber eine Zweidentigkeit durch einen Associationsprozeß ein; der Ausdruck Verslangen werde auch von den Ursachen von Lustgefühlen gebraucht: wir haben ein Verlangen Wasser zu trinken. Das sei aber genan genommen eine sigürliche Redensart. Eigentlich gehe das Verlangen nicht auf das Wasser oder das Trinken, sondern auf die Lust, von der das Wassertrinken blos die Ursache sei. Die Illusion, daß wir zu trinken verlangten, entspringe lediglich aus einer sehr genauen Association.

Mir fällt darüber eine Anekdote ein, die einmal in den fliegenden Blättern zu lesen war. Ein Engländer sitzt an einem Wasser und angelt. Ein Einheimischer tritt zu ihm und sagt: da sind keine Fische. Worauf der Engländer mit undewegter Miene antwortet: ich angle nicht für Fische, sondern für Vergnügen. Dieser Engländer hatte also die Association aufgelöft und stellte das Angeln und die Lust als Mittel und Zweck einander gegenüber. Ob auch andere Menschen dasselbe thun? es scheint wir doch sehr fraglich. So weit ich vernögend din, die Sache im Selbstbewußtsein zu beobachten, will mir vorkommen, daß der Wille oder der Trieb oder das Verlangen überhaupt niemals auf ein Quantum Lust als den absoluten Zweck, sondern immer unmittelbar auf die Sache, die Bethätigung, die Zusstandsveränderung gerichtet ist. Eine Vorstellung der Sache geht dem Verlangen, wenigstens zuweilen, vorher, aber eine Vors

stellung der Lust als solcher, zu der die Sache als bloßes Mittel sich verhält, finde ich niemals im Bewußtsein.

Daß nicht vorgestellte Lust als Zweck den Willen in Bewegung sett, nach Mitteln sich umzuthun, dafür scheint auch folgender Umstand zu sprechen. Wenn es so wäre, so müßten wir erwarten, daß die vorgestellte Lust auf den Willen um so größeren Eindruck mache, je lebhafter und dentlicher sie in der Vorstellung ist. Die Vorstellung der Lust ist aber doch am deutlichsten und lebhaftesten gleich nach dem Genuß derselben. Also müßte auch das Verlangen nach der Lust dann am stärksten sein. Augenscheinlich liegt die Sache umgekehrt: ein deutliches Anzeichen dafür, daß der Trieb früher ist als die Lust: nicht die Vorstellung der Lust ist Ursache des Triebes oder Verlangens, sondern der vorhandene Trieb ist Ursache der Lust, indem er sein objektives Ziel erreicht.

Der Hedonismus müßte hiernach seine Behauptung wenigstens dahin abandern, daß er sagte: Lust ist, wenn denn auch nicht der vorgestellte Zweck, so body das thatsächliche Ziel, das, dem Bewußtsein vielfach verdeckt, in Wahrheit doch, wie ein verborgenes Gewicht wirkend, die Maschine in Thätigkeit sett. Die Dinge, die im Bewußtsein als lette Ziele erscheinen, Ehre, Reichtum u. f. f. wären dann gleichsam Vorwände, die dem Intellekt vorgespiegelt würden, während der Wille in Wirklichkeit immer nur dem einen nachjagte, der Lust. — Einem Verliebten geschieht es, daß er, um irgend eines Geschäftes willen ausgehend, zu seiner eigenen Überraschung sich plötlich in der Straße findet, wo der Geliebten zu begegnen Aussicht ist. Und nun wird ihm selbst klar, jenes Geschäft ist im Grunde von dem Trieb der Vernunft nur vorgespiegelt worden, um ihrem Einspruch zuvorzukommen. — Liegt in unserem Fall die Sache ebenfo? ist die Lust gleichsam die Geliebte des Willens, der zu be= gegnen unablässig trachtend, er dem Verstand allerlei anderweite Geschäfte vorspiegelt?

Ich wüßte nicht, wie diese Behanptung bewiesen werden könnte, als durch die Thatsache, daß in allen Fällen der Wille zwar nicht bei dem ostensiblen, wohl aber bei dem eigentlichen Ziel anlangt; ebenso wie in dem obigen Beispiel der geheime Zug des Herzens dadurch an den Tag kam, daß der Verliebte an dem heimlich ge=

wollten Ziel sich wirklich fand. Liegt die Sache so? Mir scheint nicht; eher könnte man wohl noch das Gegenteil behaupten, nicht das angeblich im geheimen gewollte, sondern eben das ostensible Ziel wird erreicht. Der Habsüchtige kommt wohl zu Reichtümern; aber die Lust und Befriedigung, die er sich davon versprach, die sindet er nicht; der Chrgeizige bringt es wohl zu Rang und Stellung, zu Orden und Ehren aller Art, aber sie sättigen nicht die Begierde; der Gattungstrieb sührt wohl zur Fortpslauzung der Art, aber dem Judividumm bringt die Ersüllung Enttäuschung, Not und Sorge.

Aber, so möchte nun jemand sagen, das Alles mag sein; bleibt es nicht dennoch dabei, daß wir, was immer wir also thun oder erstreben, darum thun oder erstreben, weil es Befriedigung geswährt oder verspricht? Wäre das nicht der Fall, würden wir es thun? Gäbe es Befriedigung und sein Gegenteil überhaupt nicht, würde dann nicht alles Streben überhaupt aufhören? Würde uns nicht alles einerlei sein? Was heißt aber dies anders als: Lustgefühle sind es zulest, wodurch alle Wertunterschiede begründet werden?

In der That, daran ift kein Zweifel, gabe es Gefühle der Befriedigung und des Unbehagens, der Lust und des Schmerzes überhaupt nicht, dann gabe es auch keine Wertunterschiede, dann würden gut und schlecht sinnlose Wörter sein, oder vielniehr sie würden in menschlicher Rede überhaupt nicht vorkommen. Das ist ein so wahrer Sat, daß man ihn als einen identischen bezeichnen kann: Wertunter= schiede machen und Befriedigung und sein Gegenteil empfinden ist genau dieselbe Sache. Aber hierfür scheint mir der Sat: Luft oder Befriedigung ist der Zweck, um dessenwillen alle Dinge gewollt werden, ein durchaus ungeeigneter Ausdruck. Befriedigung oder Lust ist nicht das, was gewollt wird, soudern sie ist der Ausdruck dafür, daß das Wesen erreicht hat, was es will. Auf die Frage: was ist das lette Ziel des Willens? ist die Antwort: Befriedigung ist das Ziel, eine reine Tautologie; nicht anders als wenn man auf die Frage: wodurch wird der Wille zuletzt befriedigt? antwortete: durch Befriedigung; oder auf die Frage: was ist das Ziel des Willens? sagte: die Er= reichung seines Ziels. — Freilich ist das wahr; aber schwerlich wird ein Fragender durch solche Auskunft sich belehrt finden; was er wissen will, ist: welcher objektive Lebensinhalt ist es, der mit Befriedigung

erlebt wird. — Aristoteles hat längst das wirkliche Verhältnis, das zwischen der Lust und dem Willen besteht, bezeichnet: sie ist nicht Zweck oder Ziel, sondern ein Anzeichen, daß die Natur ihr Ziel erzeicht hat. In dem Gefühl wird der Wille seiner selbst und seines Zustandes, der Durchsehung oder der Hemmung seines Dranges inne: aber dies Innewerden das Gut selbst zu nennen, heißt eben in jene sinnlosen Tantologien fallen: wertvoll ist nicht das Ding, sondern der Wert, der in ihm ist, besriedigend ist nicht die Thätigkeit oder das Spiel, sondern die Besriedigung, die es gewährt.

2. Es giebt eine andere Form, in der die hedonistische Ansicht auftritt, die negative: nicht vorgestellte Lust, aber gefühlter Schmerz oder Unbehagen sei für lebende Wesen der regelmäßige Antrieb zur Bethätigung. Befreiung von Schmerz sei es, worauf im Grunde das Streben immer und überall gerichtet sei.

Mir scheint, auch in dieser Form ist die Theorie nicht geeignet, die Thatsachen auszudrücken. Dhne Zweifel finden wir häufig Schmerz und Unbehagen als Motiv eines Strebens im Bewußtsein. Das Brennen der Wunde treibt zum Arzt, die Langeweile peinigt den Müssiggänger und bewegt ihn, sich Unterhaltung oder Plage zu verschaffen. Aber gilt es in allen Fällen? Ift es immer ein Unbehagen, ein wirkliches oder ein drohendes, welches uns zur Arbeit treibt? War es ein Unbehagen, das Goethe zum Dichten und Dürer zum Zeichnen trieb? Ist es ein Schmerz, der das Kind zum Spielen nötigt? Mir scheint das doch nicht eigentlich gesagt werden zu können; sondern der Trieb ist zunächst ohne Schmerz, der Schmerz kommt erst, wenn der Trieb nicht befriedigt wird; er ist sehr oft noch gar nicht in Sicht, wenn der Trieb schon zur Bethätigung führt. Der Bauer wartet den Hunger nicht ab, um sich zur Bestellung seines Ackers antreiben zu lassen. Er sieht die Sonne höher steigen, er atmet Frühlingsluft und kann es kann erwarten hinauszuziehen. Ift das ein Schmerzgefühl? Es kann dazu werden, wenn sich Hinder= nisse zwischen den Drang und seine Befriedigung stellen, aber es ift es nicht.

Mir scheint also, der Trieb ist früher als der Schmerz, ebenso wie er früher war als die Lust; er kann daher auch nicht ursprünglich gerichtet sein auf Vertreibung von Schmerz, so wenig

als auf Erlangung von Lust. Beide sind ein Sekundäres: tritt Lust ein als ein Zeichen, daß ein Trieb das objektive Ziel, worauf er gerichtet war, erreicht hat, so tritt Schmerz ein als ein Zeichen, daß ein Trieb sein Ziel zu erreichen verhindert wird.

3. Hier ift nun aber noch ein Weiteres hinzuzufügen. kann sagen: die menschliche Natur ist so wenig auf Schmerzlosigkeit als das absolute Ziel gerichtet, daß Schmerz und schmerzhafte Bethätigung ihr völlig unentbehrlich ift. Wenn uns angeboten würde, daß aus unserem Leben aller Schmerz und alles Schmerz= bringende gänzlich ausgetilgt werden follte, dann würden wir wohl zunächst in große Versuchung kommen, das Anerbieten anzunehmen. Wenn harte Arbeit drückt, wenn der Schnierz brennt, wenn Angst das Herz zusammenschnürt, dann haben wir die Empfindung, es fönne nichts besseres geben, als ein Leben voll Ruhe und Sicherheit und Frieden. Ich glaube, daß wir nach gemachter Probe bald Reue empfinden und unser früheres Leben sammt Mühe und Not und Schmerz und Furcht uns zurückerbitten würden: das absolut schmerzund furchtlose Leben würde uns, so lange wir die Natur behielten, die wir haben, bald geschmacklos und unerträglich vorkommen. Denn natürlich, mit den Ursachen des Schmerzes wäre aus dem Leben ent= fernt alle Gefahr, aller Widerstand, alles Mißlingen, damit alle Un= strengung und alles Ringen, die Aufregung vor dem Wagnis, der Drang des Kampfes, das Frohlocken des Sieges. Es gabe nach der Voraussehung nur Befriedigung ohne Hemmung, Gelingen ohne Widerstand. Wir würden desselben bald so satt sein als eines Spieles, in welchem wir von vornherein gewiß wären, jedes Mal zu gewinnen. Welcher Schachspieler mag mit einem Gegner spielen, ben er unfehlbar jedesmal besiegt? Welcher Liebhaber des Kegelspiels hielte es auf einer Bahn aus, die so eingerichtet wäre, daß auf jeden Wurf alle Nenn fielen? Die Ungewißheit, die Bedrängnis, das Mißlingen sind eben so notwendige Elemente eines Spiels, das uns fesseln und befriedigen soll, als Glück und Sieg.

Und ganz ebenso verhält es sich mit dem Leben selbst. Ein Löwe, der in der Wüste Hunger und Durst, Frost und Hitze leidet, möchte bei sich denken: wie gut hätte ich es, wenn ich, in sicherer Höhle liegend, täglich Wild genng hätte. Unversehens ist er in einem

schönen Garten in der bequemsten Wohnung untergebracht, wo ihm jede Wartung und Pflege wird, die er sich nur wünschen mag. Selbst die Gefährtin sehlt nicht. Die Sache gefällt ihm zuerst. Aber bald sindet er seinen schönen Käsig, der nach allen Regeln der Löwenschygiene gebaut ist, doch etwas eng und langweilig. Man sieht seine unzufriedene Miene und giebt ihm einen großen Park zum Ausenhalt, worin das schönste Wild zur eigenen Jagd stets bereit ist. Aber bald wird er der leichten und sicheren Jagd überdrüssig. Er ist, nun ja, zufrieden, aber es ist ihm nicht wohl dabei. Was sehlt ihm denn? Ja ihm sehlt eben das, dem er zu entrinnen begehrte, ihm sehlt das Schweisen und Hungern, die Aufregung der wirklichen Jagd und des Kaupses; ihm sehlt die Wüste. — Ob nicht die Söhne der Wüste, die in den Schlachten Muhameds gefallen sind, wenn sie num die Frenden des Paradieses drei Tage lang genossen haben, mit Sehnsucht der Wüste und des Kaupses gedenken?

Die Dichtung ist ein Spiegel des menschlichen Lebens und des Willens, der in ihm sich offenbart. Welche Dichtungen gefallen uns? Sind es diejenigen, welche Ruhe und Frieden, sicheres Behagen und allgemeines Wohlwollen malen? Wielands Aristipp ist eine der wenigen Dichtungen von dieser Art. Aristipp und Lais, Kleonidas und Musarion und wie die Personen des Romans weiter heißen, haben alles, was das Herz begehrt: fie find reich, fie leben in schönen Stadt= und Landhäusern, die mit allem, was Natur und Kunst hervor= bringt, wohl versehen sind. Sie sind schön und gesund dem Leibe nach. Sie haben Verstand und Wit, Beobachtungs= und Dar= stellungsgabe, so daß es ihnen an der besten Unterhaltung niemals einen Augenblick fehlt. Sie haben ein glückliches Temperament, gleich geneigt zu erfreuen und sich erfreuen zu lassen; sie lieben sich alle gegenseitig zärtlich, aber ohne heftige Leidenschaft, so daß sie, was Andern die Dualen der Eifersucht verursachen würde, mit der Gleich= mütigkeit des Weisen sehen, dem der Wechsel der Neigungen ein interessantes Naturspiel ist. Sie haben sich endlich, Lais nicht minder als Aristipp, auf ihr Leben eine ganz passende Philosophie gemacht: ihr natürlicher Beruf sei, so philosophirt Lais in einem Brief an die Freunde (III. B., 26. Br.), die Männer glücklich zu machen, ohne ihre Chefrau zu sein: "es wäre eine lächerliche Demut, wenn ich

leugnen wollte, daß ich die Kunst glücklich zu machen, wen ich will, ziemlich gut verstehe und daß die Natur mich an den meisten Gaben, die dazu nötig sind, nicht verkürzt hat. Auch gestehe ich, einen Mann, der es wert ist, durch mich glücklich zu sehen, kann mich auf kurze Zeit in die angenehme Täuschung versetzen, als ob ich es gleichfalls Aber daß beides, das Glück, was ich gebe und was ich da= gegen zu empfangen scheine, im Grunde bloße Tänschung sei, davon find die Wenigen, mit denen ich bisher den Versuch gemacht habe, so gut überzeugt als ich selbst. Dies wird und muß Euch anderen wackeren Hausfrauen unnatürlich vorkommen, aber es ist nun einmal so und ich kann nicht wünschen, daß es anders sei. Die Natur, die wie eine gute Mutter dafür sorgt, daß keines ihrer Kinder gar zu sehr zu kurz kommt, hat es so eingerichtet, daß doch niemand sein Ich mit dem eines Anderen vertauschen möchte. So geht es auch mir; da ich einmal Lais bin, so ergeb ich mich mit guter Manier darein und danke Kleonis, daß sie mir die Sorge, in meinem Freund Aristipp den glücklichsten aller Männer zu sehen, abgenommen hat." Dem Brief ist ein Rästchen mit Perlen für die Freundinnen beige= fügt: "Ihr werdet ein wenig erschrecken, aber ich bin so reich an solchem Spielzeug, daß Ihr Euch des Wertes halber kein Bedenken maden müßt. Die Perlen sind an Wasser, Größe und Rundung eine wie die andere. Ihr brancht sie also blos zu zählen, um Euch schwesterlich darein zu teilen. Wem das Kästchen bleiben soll, laßt grade oder ungrade entscheiden\*)."

<sup>\*)</sup> Es giebt Biographien, die an Wielands Aristipp erinnern; mir ist es mit I. C. Bluntschli's Selbstbiographie (Denkwürdiges aus meinem Leben, 3 Bde. 1882) so ergangen. B. war eine begabte und liebenswürdige Natur, ein temperament-voller, optimistischer Politiker und Philosoph. Überall war er dabei: Großmeister unter den Freimaurern, Gründer des Protestautenvereins, Unternehmer bei der Rodisicirung des Völkerrechts, erster Sprecher und allverehrter Vorsitzender auf allen Versammlungen beider Gesellschaften, Präsident der Rheinischen Kreditbank, Mitglied der badischen ersten Kammer, ruhmvoller Professor an der Heidelberger Universität, berühmter Schriftsteller auf dem Gebiet der Jurisprudenz und Politik, Mitglied von 7 Akademien, Ehrendoktor von 5 Universitäten (Wien, Moskan, Oxford, Lahore und Mitglied der Petersburger Universität), Ritter von 8 Orden, beglänzt und beglückwünscht bei zahlreichen Jubiläen, seine Werke in 8 Sprachen überset, alles gelang ihm, nur eine kleine Enttäuschung erlebte er: daß er troß

Warum ist der Aristipp ein unerträgliches Buch? Weil es un= wahr ist? Vielleicht ist es das. Aber warum freuen wir uns nicht an der Täuschung dieses vollkommenen Glücks, abgesehen von jenen kleinen sentimentalen Anwandlungen der Lais? Darum nicht, weil uns ein solches Leben selbst unerträglich sein würde. Es blieben darin die tiefsten Triebe unserer Natur ganz ohne Bethätigung und darum ohne Befriedigung. Wer möchte denn leben ohne Widerstand und Kampf? Die Wahrheit selbst, wäre sie dem Menschen, was sie ihm ift, wenn sie ohne Mühe erlangt und ohne Kampf erhalten und durchgesetzt würde? Kampf und Opfer bringen für die Sache der eigenen Wahl, das ist ein notwendiges Element menschlichen Lebens. Carlyle spricht in einer schönen Stelle seines Buches über Helben und Heldenverehrung diese Wahrheit aus: "Es ist eine Verläumdung ber Menschheit, zu sagen, daß sie zu heldenmütiger Thätigkeit geweckt werde durch Gemächlichkeit, Aussicht auf Vergnügen, Belohnung durch Zuckerwerk, in dieser Welt oder in der andern. Im gemeinsten Sterblichen liegt etwas Edleres. Der arme fluchende Soldat, ge= mietet um erschossen zu werden, hat seine Soldatenehre, außer dem Drilltommando und den 5 Groschen täglich. Nicht Süßigkeiten zu kosten, sondern Edles und Tüchtiges zu leisten und sich unter Gottes Himmel als einen gottgeschaffenen Menschen zu bewähren, ist es, wonach dem ärmsten Sohne Adams dunkel verlangt. Zeige ihm den Weg dazu und der stumpfeste Handlanger entflammt zu einem Helden. Mühfal, Selbstverleugnung, Märthrertum, Tod sind die Lockungen, die auf das menschliche Herz wirken."

Freilich nicht allein wirken, müssen wir wohl hinzusügen; aber doch wirken sie auf Alle. Und das ist es, warum Wielands Roman keinen Eindruck macht, warum Epos und Drama, die von Leidensschaft und Kampf, von Sieg und Tod handeln, die Herzen der Menschen unwiderstehlich anziehen und bewegen. Hier sehen sie ihr Lebensideal vor sich gemalt, nicht im Idhil und im Schäferspiel. Aristoteles erwägt die Frage, warum die Anschauung des Schmerz-

wiederholter Anläuse dennoch Zeit seines Lebens nicht Minister wurde; doch trug er auch diese Enttäuschung mit Fassung. — Ein glückliches Leben fürwahr und ein begehrenswertes. Und doch — es sehlt ihm etwas.

lichen und Schrecklichen in der Tragödie gefalle? Er meint, weil dadurch die Gefühle der Furcht und des Mitleids erregt werden: die menschliche Natur dränge zur Bethätigung auch dieser Gefühlsweisen und indem die Tragödie dazu Gelegenheit gebe, verschaffe sie ihr mit der Entladung Erleichterung. Er hätte, um die ganze Wahrheit zu sagen, hinzusügen sollen: auch die übrigen mächtigen Gefühle errege sie: Jorn und Entrüstung, Herrschsucht und Nachbegier, Rene und Verzweislung, Liebensleidenschaft und Opferfreudigkeit, Großmut und Erbarmen, Siegeszubel und Todesmut, kurz alle die tiefsten Gefühle und Triebe, die in der Natur jedes Menschen schlasen. Die Natur, die zur Bethätigung derselben im wirklichen Leben dränge, sinde in ihrer sympathischen Erregung durch die Dichtung erleichternde Entsladung.

Sollen wir nun fagen: also sind auch Furcht und Mitleid, wenigstens zuweilen und unter Umständen, Lustgefühle? Trauer um einen lieben Todten, die das Herz nicht um alle Schätze der Welt eintauschte, ist nicht ein Schmerz-, sondern ein Luftgefühl? Ich denke, das wäre doch absurd genug. Sondern wir werden sagen: vom Standpunkt des Selbstbewußtseins stellt sich ein Maximum von Lustgefühlen oder ein Minimum von Schmerzgefühlen überhaupt nicht als das Ziel dar, von welchem der Wille eines Menschen angezogen wird; die Bethätigung aller in seiner Natur liegenden Triebe ist es vielmehr, zu welcher er drängt. Er will freilich effen und trinken, ruhen und schlafen, aber auch lieben und haffen, arbeiten und spielen, sorgen und kämpfen, und das alles ohne daran zu denken, ob die Bethätigung dieser Triebe von Luft= oder von Schmerzgefühlen begleitet sein werde. Lust und Schmerz stellen sich im Selbstbewußtsein nicht dar als der positive oder negative Zweck des Lebens, sondern als Bewußtseinsvorgänge, welche die Ausübung aller Lebensfunktionen begleiten und in denen das Wesen des Gelingens oder Mißlingens derselben inne wird.

4. Die Aussage des Selbstbewußtseins über die Bedeutung von Lust und Schmerz wird durch die biologische Betrachtung bestätigt. Dem Naturhistoriker wird die Rolle, welche Lust und Schmerz im Lebenshaushalt spielen, zu Zweiseln und Mißverständnissen kaum Versaulassung werden.

Was zunächst den Schmerz anlangt, so tritt derselbe, so viel wir vernnten können, im tierischen Leben ursprünglich als begleitende Erscheinung bei beginnender Zerstörung des leiblichen Lebens auf, mag Dieselbe durch gewaltsame Verletung ober durch innere Störung, sei es Nahrungsmangel oder übergroße Anftrengung oder unzuträgliche Temperatur, herbeigeführt werden. Die Bedeutung desselben liegt auf der Hand: er dient der Lebenserhaltung, indem er das Wesen zu Flucht oder Abwehr antreibt, ehe die fortschreitende Zerstörung zur Vernichtung des Lebens führt. Wenn zwei lebende Wesen in allen Stücken sich glichen, mit der einen Ausnahme, daß das eine schmerz= empfindlich wäre, das andere nicht, so würde offenbar die Wahr= scheinlichkeit der Lebenserhaltung unter gleichen Lebensbedingungen für das erstere ungleich größer sein. Das für Schmerz unempfindliche würde durch die Vernichtung überrascht werden, während das andere, burch den Schmerz gewarnt, sich der zerstörenden Einwirkung zu entziehen streben würde. Der Mangel der Empfänglichkeit für Schmerz hätte offenbar ganz dieselbe Folge, welche der Mangel eines Sinnes= organes mit sich führen würde.

Von hier aus ist auch die Bedeutung der Lust zu begreifen. Sie scheint ursprünglich als begleitender Bewußtseinsvorgang bei zwei animalischen Funktionen sich einzufinden: bei der Nahrungsaufnahme und bei der Fortpflanzung. Bei höher entwickelten Tieren breitet sich die Lustempfindung von diesen beiden Punkten auf die angrenzenden Funktionen aus: auch die Thätigkeiten, welche der Nahrungsaufnahme vorhergehen, die Jagd im weitesten Sinne des Wortes, einschließend das Aufspüren, Jagen, Ergreifen und Zerreißen der Beute, werden von Lustgefühlen begleitet. Ebenso breitet sich die Lust, welche die Funktion der Zeugung begleitet, auf die fürsorgende Pflege und Hegung der Nachkommen aus. — Diese beiden Funktionen nun, welche ursprünglich von Lust begleitet werden, nehmen in dem tieri= schen Lebenshaushalt eine leicht erkennbare Stellung ein; es bernht auf ihnen unmittelbar die Lebenserhaltung, im ersten Fall des Indi= viduums, im zweiten Fall der Gattung. Das organische Leben be= steht in einem beständigen Zersetzungs= und Wiederherstellungsproceß: es scheiden fortwährend verbrauchte Elemente aus; die notwendige Kehrseite dieses Processes ist die Aufnahme und Assimilirung neuer Elemente. Bleibt letztere aus, so tritt in Kurzem der Tod ein. Das Gesammtleben der Art zeigt ein ähnliches Verhalten: beständig scheiden verbrauchte Elemente aus, es ist der Tod der Judividuen; der Ersatzsindet statt durch Zeugung: bliebe sie aus, so träte in Kurzem das Aussterben der Gattung ein.

Was ist also die Bedeutung der Lust? Der Biolog wird nicht im Zweisel sein: wie der Schmerz als Warnung, so dient die Lust als Lockung; im Schmerz wird der Wille der Lebensbedrohung, in der Lust der Lebensförderung inne; jener mahnt zu Umkehr und Vlucht, diese ermnutert auf dem betretenen Wege sortzugehen. Schmerz und Lust sind, so könnte man sagen, die ursprünglichsten Vormen der Erkenntnis des Guten und Bösen.

An und für sich setzt die Wirksamkeit der Triebe im animalischen Leben nicht das Vorhandensein von Gefühlen, oder gar von Erkennt= nissen voraus. Das eben aus dem Ei geschlüpfte Hühnchen beginnt alsbald Körnchen aufzupicken. Es bringt doch wohl kein Gefühl schmerzlichen Hungers und noch weniger eine Vorstellung von einem Lustgefühl, das durch Nahrungsaufnahme hervorgerufen werden kann, in das neue Stadium seines Daseins mit. Triebe bestimmen die Bethätigung, nicht anders als andere Naturfräfte das Fallen des Steines oder das Zusammenschießen des Arnstalls oder das Wachs= tum der Pflanze. Und ebenso steht es mit dem Geschlechtstrieb: das eben geschlechtsreife Individuum wird ohne vorhergehendes Gefühl oder gar Erkenntnis von dem Triebe zur Ausübung der Funktionen geführt, welche die Erhaltung der Art zur Wirkung haben. Vielleicht bleibt auf der untersten Stufe des tierischen Lebens der Trieb ganz oder so aut wie ganz ohne Gefühl. Aber mit der aufsteigenden Ent= wickelung des animalischen Lebens findet zugleich statt die aufsteigende Entwickelung der Sensibilität; bei den höheren Tieren und den Menschen wird jede animalische Lebensbethätigung von einem specifischen, ihm eigentümlichen Gefühl begleitet. Dies Gefühl hat entweder Schmerz- oder Lustcharakter, je nachdem die Bethätigung gehemmt oder gefördert wird, hemmend oder förderlich für das Leben ist. dem Gefühl wird einerseits der Wille seiner selbst und seines Zustandes. inne, andererseits ist das Gefühl zugleich Willensantrieb, impulsiver oder adversativer.

Bei höherer Entwickelung des feelischen Lebens erhebt sich aus dem Gefühl und über das Gefühl die Intelligenz. Ihre Bedeutung ist ursprünglich keine andere als die, in vollkommener Weise zu leisten, was and das Gefühl leistet: den Willen über das Zuträgliche und Unzuträgliche zu orientiren. Die Sinnesempfindungen kann man als Anticipationen von Gefühlen bezeichnen. Das Berührungs= gefühl ist Anticipation des Schmerzes der Verwundung. schmack ist eine Art Vorverdamung, er entscheidet über die Geeignet= heit eines Gegenstandes zur Nahrung, ehe derselbe in den Körper aufgenommen wird. Geschmack ist das specifische Gefühl, welches die Funktion der Nahrungsaufnahme und zwar entsprechend der ver= schiedenen Natur der Nahrung oder genauer, des auf der Zunge einge= leiteten Assimilationsprocesses begleitet: er ist stets entweder angenehm oder unangenehm, und also zugleich impulsiver oder adversativer Willensantrieb. Der Geruch ist eine Art von Vorgeschmack, ein fern= wirkender Geschmack, der an den geringsten Partikelchen, welche ein Gegenstand in die umgebende Atmosphäre ausströmt, erkennt, ob der= felbe affimilirbar oder nicht, und weiterhin zuträglich und freundlich überhaupt oder das Gegenteil ift. Auge und Ohr bedürfen über= haupt nicht mehr der Resorption der Materie, sie erkennen die Natur des fernen Gegenstandes ans bloßen geringfügigsten Bewegungen, welche von ihm ausgehen. Ursprünglich dienen auch sie der Erkenntnis des Zuträglichen und Unzuträglichen; daher auch ihren Empfindungen noch Gefühlscharafter, Lust und Schmerz, anhaftet. Doch tritt derfelbe hier mehr zurück; die Empfindungen der objektiven Sinne, wie man Ange und Ohr wohl genannt hat, sind kann noch unmittelbar Willensantriebe, sie leiten den Willen dadurch, daß sie entferntere Anzeichen des Zuträglichen oder Bedrohlichen bieten. Die Bethätigung des Verstandes endlich, oder der Fähigkeit, aus dem in der Wahrnehmung Gegegebenem das Nichtgegebene durch Kom= bination abzuleiten, verliert den Gefühlswert so gut wie ganz. Seine Bedeutung ist aber ursprünglich keine andere, als von ferne den Willen zu leiten, daß er das Buträgliche erreiche und das Unzuträg= liche vermeide.

Also der Biolog wird der Lust nicht die Stelle des absoluten Zweckes des Lebens geben, sondern ihr mit dem Schmerz die gleiche Paulsen, Cibit. Nolle zuweisen, nämlich die eines Mittels zur Leitung des Willens in dem Geschäft der Lebenserhaltung. In dem Gesühl der Lust wird er der Lebensförderung inne, welche durch die Ausübung einer Funktion herbeigeführt wird: es ist also nicht selbst ein Gut, sondern ein Auzeichen eines erreichten Guten. — In der That, es ist schwer begreislich, daß die hedonistische Ausicht über die Bedeutung der Lust nicht durch die Frage: was denn die Bedeutung des Schwerzes im Leben sei? vershindert worden ist. Offenbar gehören ja beide untrennbar zusammen. Wenn nun die Lust absoluter Zweck des Lebens ist, was ist dann der Schwerz? Das absolut Zweckwidrige? Das ist ja so augenscheinlich nicht wahr, daß es niemand sagen wird: er ist offens dar ein höchst zweckmäßiges Mittel, vor dem Unzuträglichen zu warnen. Also wird die Lust sormell keine andere Stellung haben können.

Endlich könnte die Biologie auch darauf hinweisen, wie entschieden die Natur es ablehne, in dem Sinne des Hedonismus verstanden Wenn der Trieb befriedigt ift, hört auch die Lust auf. Nachdem die zur Lebenserhaltung erforderliche Nahrung aufgenommen worden, hört das fortgesetzte Essen auf, mit Lustgefühlen begleitet zu fein, es treten bald Gefühle mit entgegengesetztem Charafter auf. Nur in gewissem Maaße läßt sich noch durch Reizung der sekundär beteiligten Ernährungsorgane Luft erzengen, man pflegt dieselbe Gaumenfißel zu nennen. Und ein ähnliches ist bei dem Trieb zu beobachten, dem die Erhaltung der Gattung anvertraut ist. Werden nun die Erhaltungsorgane in dieser Weise als Lusterzeugungsorgane verwendet, so straft die Natur dieses Migverständnis mit Störungen und Abelbefinden, und wenn diese Kundgebungen nicht beachtet werden, mit der Zerstörung der Organe und zulett des Individuums, das hart= näckig an jenem Mißverständnis festhält.

5. Nach Ablehung der hedonistischen Erklärung des höchsten Gutes, wenden wir uns zu dem Versuch einer positiven Bestimmung. Worin besteht also der Wert eines Lebens, wenn nicht in dem Reinertrag an Lustgefühlen, die es bringt? Mit allgemeinster Formel ist hierauf zu antworten: er besteht in der normalen oder gesunden Ausübung aller Lebensfunktionen selbst, worauf die Natur dieses Wesens angelegt ist.

Für die Richtigkeit dieser Erklärung giebt es keine andere Beweiß= führung als die, welche oben für die hedonistische verlangt wurde: daß die Formel die thatsächliche Wertschätzung und Willensrichtung Daß nun die gegebene Formel dieses leiste, dafür ist zwar eine eigentliche Beweisführung nicht möglich, sie könnte ja nur durch Umfrage und Statistik zu Wege kommen; es scheint mir aber keinem Zweifel zu unterliegen. Jedes lebende Wesen will sein Leben leben, d. h. alle Lebensbethätigungen üben, zu denen die Anlagen und Kräfte seiner Natur, wie sie durch die Gattung bestimmt ist, vorhanden sind. Wir können dafür auch mit früheren Denkern setzen: es will sich selbst erhalten, wenn wir nur diesen Ausdruck nicht in dem engen Sinne fassen: das bloße Dasein fortsetzen, sondern in jenem vollen Sinne: alle seine Anlagen durch übung zu Kräften und Fertigkeiten entfalten und diese nicht als todten Besitz haben, sondern in normaler Bethätigung üben. Daffelbe gilt von dem Menschen; sein Wille ist überall darauf gerichtet, alle diejenigen Funktionen zu üben, zu denen die Fähigkeiten in seiner Natur liegen: er will spielen und arbeiten, erwerben und genießen, bilden und schaffen, lieben und haffen, gehorchen und herrschen, träumen und dichten, forschen und denken; und alles dies in der Reihenfolge von Entwick= lungsstufen, wie sie das Leben bietet; er will das Verhältnis des Kindes zu Eltern, des Schülers und Lehrlings zu Lehrern und Meistern durchleben, sein Wille findet zeitweilig die höchste Befriedi= gung darin; er will als Bruder unter Brüdern, als Freund mit Freunden, als Genosse mit Genossen, als Feind mit Feinden leben; er will Vater und Gatte, Haushalter und Bürger sein, und sein letzter Wille ist, wenn er alles dies durchlebt und erfüllt hat, in Frieden zu seinen Bätern versammelt zu werden. Also Ausbildung aller natürlichen Amlagen zu Kräften und Fertigkeiten, zu Tüchtig= feiten und Tugenden, und Bethätigung aller in einem vollen Menschen= leben, das ist das absolute Ziel, worauf der Wille eines Menschen gerichtet ist; ein solches Leben ist für ihn das absolut Gute oder Wertvolle; darin findet er seine Befriedigung und eine Frage: wozu oder warum es gut ist? findet nicht mehr statt. Sagen: alles dies sei gut, nicht um seiner selbst willen, sondern um der Befriedigung willen, welche es verschaffe, hieße, wie gesagt, eine bloße Tautologie

hinzufügen: der Wille werde befriedigt nicht durch die Dinge, sondern durch die Befriedigung.

Im Grunde ist nun dies die Ausicht, in welcher alle großen Moralisten übereinkommen, wenn sie dieselbe auch nicht gleich formuliren. Ganz ausdrücklich ist es die Ansicht von Plato und Aristoteles: das höchste Gut oder die Endämonie ist ihnen ja nichts anderes als das vollkommene oder gefunde Leben selbst, bestehend in der vollendeten Ausübung aller menschlichen Tüchtigkeiten oder Tugenden. So lehrt So Thomas von Agnino\*). So Hobbes und auch die Stoa. Spinoza, wenn sie in die Erhaltung des eigenen Wesens das Ziel setzen, denn ein sebendes Wesen erhält sich ja nur lebend und sich bethätigend. So Leibniz und Wolff, wenn sie die Vervollkommung als höchstes Gut ausehen: Bethätigung ist für lebende Wesen zugleich Entfaltung und Steigerung. So im Grunde auch Rant, wenn er die Ausübung der Tugend als das, was allein an sich Wert habe, neunt. Und nicht unbemerkt will ich lassen, daß auch der Hedonismus selbst in einem seiner jüngeren Vertreter eben dahin sich geführt sieht. dem Auffatz über das Nütlichkeitsprincip nähert sich J. St. Mill unvermerkt der oben entwickelten Ansicht so sehr, daß ein principieller Unterschied eigentlich nicht mehr stattfindet. Indem er außer quanti= tativen auch qualitative Unterschiede der Lustgefühle anniumt, kommt er schließlich zu einer Formel wie der: besser ein unbefriedigter Mensch, als ein befriedigtes Schwein. Wie mir scheint, hat Mill damit das Princip, daß Lust und Befriedigung das absolute Maaß alles Wertes sei, stillschweigends aufgegeben. Der Wert liegt nun nicht mehr in der Lust als solcher, sondern in den Funktionen, an welche sie geknüpft Wenn Mill von den verschiedenen Arten von Vergnügungen spricht, so spricht er in Wirklichkeit von den verschiedenen Funktionen, deren Ansübung für verschiedene Wesen mit verschiedenen Gefühlen

<sup>\*)</sup> Cuilibet enti competit appetere suam perfectionem et conservationem sui esse, unicuique tamen secundum suum modum: intellectualibus per voluntatem, animalibus per sensibilem appetitum, carentibus vero sensu per appetitum naturalem. Aliter tamen, quae habent et quae non habent: nam ea quae non habent per appetitivam virtutem sui generis desiderio tendunt ad acquirendum, quod eis deest; quae autem habent, quietantur in ipso (Summa contra Gentiles I. 72).

begleitet wird. — Der Leser wolle auch Darwins Erörterungen im 4. Cap. der Abstammung des Menschen nicht unbeachtet lassen. Dieser so überaus besonnene Forscher widerspricht ausdrücklich der Aussicht des Hedonismus, welche Mill eigentlich beweisen wollte: daß Voraussicht von Luft oder Schmerz, auf Grund früherer Erfahrung, das Motiv jeder Handlung sei. Er bemerkt, daß, wie die Tiere blindlings den Trieben und Instinkten folgen, ebenso auch der Mensch hänfig durch Triebe und Gewohnheiten ohne alle Reflexion zum Handeln bestimmt werde, und daß es passender sei zu sagen, diese Triebe und Gewohnheiten seien auf Wohlfahrt, als auf Glück gerichtet. Ich setze die Stelle her: "Was die niederen Tiere betrifft, so scheint es viel passender zu sagen, daß ihre socialen Instinkte in Nichtung auf das allgemeine Beste, als in Richtung auf das allgemeine Glück der Art sich entwickelt haben. Der Ausdruck allgemeines Beste kann definirt werden als die Bezeichnung für die Erzielung der größt= möglichen Zahl von Individuen in voller Kraft und Gesundheit, und mit allen Fähigkeiten in vollkommener Ausbildung, und zwar unter den Lebensbedingungen, denen sie ausgesett sind. Zweifel die socialen Instinkte des Menschen in nahezu derselben Reihe entwickelt worden sind, so würde es wohl ratsam sein, in beiden Fällen dieselbe Definition zu benutzen und als Maaßstab für die Moral eher das allgemeine Beste oder die Wohlfahrt als das allge= meine Glück anzunehmen."

6. Aber, so möchte jemand sagen, sind wir nun nicht durch diese ganze Betrachtung im Kreise herungeführt worden? Zuerst wurde gesagt: der Wert der Tugend bestehe darin, daß sie günstige Wirkungen für die Lebensentwickelung habe. Und nun werde gesagt: der Wert des Lebens bestehe in der normalen Ausübung aller Funktionen oder in der Bethätigung der Tüchtigkeiten und Tugenden?

In der That, es ist so. Aber im Organischen liegt die Sache überall nicht anders: hier ist immer jedes zugleich Mittel und Zweck oder Teil des Zwecks. Herz und Gehirn, Hände und Augen, Muskeln und Knochen sind Werkzeuge der Erhaltung des leiblichen Lebens; aber sie sind zugleich Teile des Leibes: der Leib besteht nicht neben den Organen oder Mitteln seiner Selbsterhaltung, sondern die Gessammtheit derselben macht den Leib selbst aus. Ganz ebenso verhält

es sich mit den Teilen eines Kunftwerks; die einzelnen Scenen eines Dramas dienen dem Ganzen, sonst wären sie überflüssige Episoden, aber sie sind zugleich konstituirende Teile des Ganzen, das nur in der Gesammtheit der Scenen da ist. So dient in einem Menschen= leben jede Tüchtigkeit und Tugend dem Ganzen, aber zugleich macht ihre Bethätigung einen Teil des Lebensinhalts aus und hat in sofern Teil an dem Ruhm des Ganzen, Selbstzweck zu sein. Dies haben schon die Stoiker gesehen. Sie teilen die Güter in drei Gruppen: Güter, die absoluten Wert, Güter, die Wert als Mittel und endlich Güter, die sowohl als Mittel als auch als lette Zwecke Wert haben (τῶν ἀγαθῶν τὰ μὲν εἶναι τελικά, τὰ δὲ ποιητικά, τὰ δὲ τελικὰ καὶ ποιητικά). Wert als Mittel haben alle äußeren Güter, abso= luten Wert jede Bethätigung der Tüchtigkeit und das sie begleitende Wohlgefühl; in beider Hinsicht, als Mittel und als Zweck, haben die Tugenden Wert: sofern sie die Eudämonie bewirken, als Mittel, sofern sie dieselbe ausmachen, sodaß sie Teile derselben sind, als Selbst= zweck (Diog. Laert. VII, 57).

Allerdings kann man nun weiter sagen: zwar sind alle Funktionen zugleich Mittel und Selbstzweck, aber nicht alle sind beides in gleichem Maaße. Wie in einem lebenden Körper nicht alle Glieder oder Organe gleich notwendig sind, wie in einem Drama einige Scenen dem Mittelpunkt oder der Idee des Stückes näher, andere ferner stehen, so haben auch in einem Menschenleben einige Funktionen eine mehr centrale, andere eine mehr peripherische Stellung, einige sind mehr dienende Mittel, andere haben mehr ihren Zweck in sich selber. Hierauf hat schon Aristoteles seine Aufmerksamkeit gerichtet. eigentliche Zweckmittelpunkt für ein Wefen ist ihm die Bethätigung seiner specifischen Anlage oder Kraft: für den Menschen also die Bethätigung der Vernunft, die eben die ihm eigentümliche Begabung in der Reihe der Lebewesen ausmacht. Darnach ist Philosophie oder die Funktion des wissenschaftlichen Erkennens der eigentliche Selbstzweck in einem menschlichen Leben; die Bethätigung der ethischen Tugenden, die alle in der praktischen Vernunft begründet find, steht demselben am nächsten; in weiterem Abstand folgt die Bethätigung der animalischen Funktionen, Ernährung und Erwerbung der Mittel dazu, Schutz gegen Feinde u. f. f.; sie sind notwendige Voranssetzung oder Naturarund=

lage jenes eigentlich menschlichen Lebensinhalts. Die naturhiftorische Betrachtung erhält ihre Bestätigung durch die unmittelbare Entscheisdung des Willens selbst: der Mensch findet in einem Leben, das in der Bethätigung der theoretischen und praktischen Vernunft seinen Inshalt hat, die größte Besriedigung.

entwickelungsgeschichtliche Betrachtung mit ihrem Princip, wonach die spätere Bildung zugleich die höhere ift, führt auf eine ähnliche Auordnung. Auf der niedrigsten Stufe tierischen Lebens macht die Beschaffung der Nahrung und das Bestreben, ungünstigen Einwirkungen von außen sich zu entziehen, die ganze Lebensbethätigung Mit der höheren Entwickelung treten die Funktionen der ge= schlechtlichen Fortpflanzung mit Anfängen einer Fürsorge für die Brut und Ansbildung der Sinnesempfindung hinzu. Damit find die Grundlagen des socialen und des intellektuellen Lebens gegeben. erreichen im Menschen die höchste Ausbildung. Ihre Entwickelung bildet den eigentlichen Inhalt des einzigen Stücks der Entwickelungs= geschichte des seelischen Lebens, das wir in einigem Umfang wirklich übersehen, nämlich ber Menschheitsgeschichte. Man kann sagen, das, was sich in der Geschichte der Menschheit eigentlich zugetragen hat, was die Substanz derselben ausmacht, das ist: Entwickelung des Gemeinschaftslebens nach Extensität und Intensität und Entwickelung der Erkenntnis, der Welterkenntnis und der Menschheitserkenntnis. Und die Entwickelung der Kräfte wird den Leistungen im Ganzen ja notwendig parallel gehen: Vernunft und sociale Tugenden, die Tüchtigkeit, wodurch die Erkenntnis der Dinge erlangt und dem praktischen Leben der Weg durch das Reich der Zwecke gewiesen wird, und die Tüchtigkeiten, worauf das Gemeinschaftsleben in Familie, Gesellschaft und Staat beruht, die machen die Substanz bes Menschen als historischen Wesens aus.

Wir würden also hiernach sagen: ein Menschenleben hat um so höheren Wert, je mehr in ihm die specifischen und höchsten Funktionen entwickelt sind und je mehr diese die niederen zu ihrem Dienst erzogen haben; ein Menschenleben, in welchem die animalischen Funktionen das übergewicht haben und die socialen und intellektuellen Funktionen unerheblich sind, ist ein verkümmertes. Die Bethätigung der socialen und intellektuellen Tugenden und Tüchtigkeiten bildet

denmach den eigentlichen Zweckmittelpunkt in einem menschlichen Leben, um welchen sich alle übrigen Funktionen als dienende gruppiren, obwohl auch sie als Teilinhalte des Lebens ihren Zweck in sich selbst haben, wie andererseits auch jene als Glieder des Ganzen sich dienend verhalten.

Wir wären damit ganz zu der Aristotelischen Definition zurückgekehrt: Endämonie oder Wohlfahrt oder ein vollkommenes Leben besteht in der Bethätigung aller Tugenden oder Tüch=

tigkeiten, am meisten ber höchsten.

Eine Erweiterung läßt diese Betrachtung noch zu. Man kann auch ein ganzes Menschenleben wieder als ein Glied an einem größeren Ganzen aufehen, z. B. als ein Glied an dem Leibe eines Volkes. Das Leben eines Volkes als Einheit betrachtet (die Geschichte stellt es ja notwendig so dar, Geschichte ist nicht ein Kompositum von Biographien aller Individuen, die zu einem Volke gehört haben), zeigt dieselben Funktionen im Großen, welche im Kleinen beim Indi-Wir werden auch hier sagen: es ist um viduum sich wiederholen. jo reicher, schöner und menschlicher, je mehr es die höchsten Funktionen zur Entwickelung bringt. Und von hieraus gewinnen wir einen neuen Maaßstab für die Individuen: je mehr fie für das Leben eines Volkes leisten, je mehr sie beitragen, es mit Recht zu ordnen, mit schönen Thaten zu schmücken, mit großen und guten Gedanken, mit bedeutenden und erhebenden Symbolen zu bereichern, je näher sie dem Mittelpunkt des Lebens eines Volkes stehen, desto größer ist ihre Bedeutung, desto höher ihr Rang in der historischen Würdigung.

Und nun können wir noch einen Schritt weiter gehen und auch die Völker wieder als Glieder eines höheren Ganzen betrachten: der Menschheit. Die vollkommene Entsaltung der menschlichen Natur in dem unendlichen Neichtum eigentümlicher und schöner Gestaltungen, welche sie zuläßt, das ist der letzte Punkt, welchen wir, in empirischer Betrachtung der Frage nach dem höchsten Gut nachgehend, zu erzeichen vermögen. Freilich bleibt schom dieser Begriff, der Begriff der Humanität, ein unerfülltes Schoma: es kann niemand die Fülle seines Inhalts in konkreter Darstellung entwickeln. Alle historische Forschung ist bestrebt ihn der Betrachtung zuzussühren; aber schon von der Vergangenheit des menschheitlichen Lebens erreicht sie nur

geringe Bruchstücke. Die Literatur, sagt Goethe einmal, ist das Fragment der Fragmente; und doch ist sie von dem geschichtlichen Leben vielleicht noch das am wenigsten fragmentarisch überlieferte Stück. Und die andere große Hälfte der Geschichte, die Geschichte, die sich noch nicht begeben hat, entzieht sich uns ganz. Daher es eine Geschichtsphilosophie, welche Bedeutung und Wert jedes Volkes und jeder Zeit aus ihrer ideellen Notwendigkeit zur Erfüllung des höchsten Gutes in einem vollkommenen Menschheitsleben ableitete, nicht giebt und nicht geben wird. Dennoch ist es dieser Begriff, welchen wir bei unseren Versuchen einer historischen Würdigung der Völker notwendig zu Grunde legen oder also vielmehr voraussetzen; und es ist demnach der Begriff eines einheitlichen Menschheitslebens, zu dem jedes Volksleben und, durch dieses vermittelt, jedes Einzelleben in berfelben Beziehung steht, wie eine Scene ober ein Bers zu dem Drama, dessen Teil es ist, ein notwendiger Beziehungspunkt für die Schähung menschlicher Dinge.

Ein letter und ängerster Schritt bliebe von hierans noch übrig: das Menschheitsleben als Glied eines Gesammtlebens des Universums anzusehen. Wir verlassen damit gänzlich den Boden realisirbarer Vorstellungen und befinden uns ganz im Bereich des Transcendenten; hier hört alle konkrete Beschreibung auf, es giebt nur noch symbolische Ausdrücke für das Unausdenkliche und Unaussprechliche: wir nennen das Allwirkliche, sofern wir es als das höchste Gut betrachten, Gott und seine Darstellung in der unermeßlichen Wirklichkeit Gottes Reich. — So endigt auch die praftische Philosophie im Transcendenten. Ausgehend von konfreten und faßbaren Gütern wird sie vorwärts getrieben zu dem unvermeid= lichen, aber unrealisirbaren Begriff eines absolut höchsten Weltinhalts, der alle in einzelnen Gestaltungen erscheinenden Werte in sich beschließt. Wie die theoretische Betrachtung mit dem Begriff des Un= endlichen endigt, ohne ihn vollziehen und ohne ihn aufgeben zu fönnen, denn das Endliche erweift sich überall als umschlossen und getragen von dem Unendlichen, so endigt die praktische Betrachtung mit dem ebenso unvollziehbaren und ebenso unaufgebbaren Begriff Gottes oder des höchsten Gutes.

## Drittes Kapitel.

## Der Pestimismus.

1. Der im vorigen Kapitel dargelegten Anschauung, daß das Leben selbst oder die normale Bethätigung aller Lebensfunktionen für jedes Wesen das an sich Wertvolle sei, tritt der Pessimismus mit der Behauptung entgegen: das Leben habe gar keinen Wert; oder wenn wertvolle Elemente darin seien, so seien doch die negativ=wertigen so im übergewicht, daß der Gesammtwert unter Null sinke und demnach nicht leben besser sei als leben.

Der italienische Dichter Leopardi giebt solcher Lebensstimmung in den "An mich selbst" überschriebenen Versen ergreifenden Ausstruck; ich setze dieselben aus der Übersetzung seines Werkes von P. Hense (Berlin 1878, I, 178) hierher:

Nun wirst Du ruhn für immer, Mein mudes Berg. Es schwand der lette Bahn, Der ewig schien. Er schwand. Ich fühl es tief: Die Hoffnung nicht allein Auf holde Täuschung, auch der Wnusch entschlief. Co ruh' für immer. Lange Genug haft Du geklopft. Nichts hier verdienet Dein reges Schlagen, feines Senfzers ift Die Erde wert. Rur Schmerz und Langweil bietet Das Leben, Andres nicht. Die Welt ift Roth. Ergieb Dich denn! Berzweifle Bum letten Mal! Uns Menschen hat das Schickfal Rur Gins geschenkt, den Tod. Berachte benn Dich, die Natur, die schnöde Macht, die verborgen herrscht zu unfrer Qual, Und dieses Alls unendlich nicht'ge Obe.

Sofern diese Berse der wirklichen Lebensempfindung des Dichters treuen Ausdruck geben, sind sie natürlich unwiderleglich; genau so unwiderleglich, als die Berse Matthew Arnolds (Poems II, 32, Empedocles on Etna):

Is it so small a thing

To have enjoy'd the sun,

To have lived light in the spring,

To have loved, to have thought, to have done;

To have advanced true friends and beat down baffling foes?

Gefühle sind nicht wahr oder falsch; sie sind Thatsachen, die man analysiren und erklären, die man erfreulich oder verabschenungswürdig finden kann, aber man kann sie nicht widerlegen.

Anders steht es mit dem Pessimismus, sofern man darunter eine philosophische Theorie versteht. Schopenhauer will nicht blos dem Gefühl Ausdruck geben, daß er an dem Leben nichts sinde, sondern er will beweisen, daß nichts daran ist und daß, wer etwas daran sindet, sich täuscht. Das geschieht durch Gründe, und Gründe lassen sich prüsen und, wenn sie falsch sind, widerlegen, nicht zwar mit der Wirkung, daß sie die persönliche Stimmung des Pessimisten verändern, aber mit der Wirkung, daß sie die Gültigkeit der Theorie ausheben. Eine solche Prüsung wird dem Leser hier vorgelegt. Wenn ich über ihren Wert mich nicht täusche, ergiebt sich aus derselben, daß in Wahrheit auch der philosophische Pessimismus nicht eine begründete Theorie, deren Sätze auf Allgemeingültigkeit Auspruch haben, sondern Ausdruck individueller Lebensempsindung ist und als solcher nur eine subjektive Wahrheit haben kann.

Man kann zwei Versuche den Pessimismus zu begründen unterscheiden: die sensnalistische oder hedonistische und die moralistische Beweissührung. Unter der ersteren verstehe ich die jenige, welche darzuthun unternimmt, daß das Leben mehr Schmerz als Lust bringt, und daraus solgert, daß es weniger als nichts wert ist. Die zweite fügt hinzu, daß das Leben, objektiv oder moralisch betrachtet, keinen Wert hat und daß es daher nicht blos unglücklich ist, sondern auch unglücklich zu sein verdient. Als eine dritte Form der Beweisssührung kann man noch die geschichtsphilosophische ausehen, welche zu zeigen sucht, daß mit der aussteigenden Entwickslung der Lebenserscheinungen, besonders sichtbar aber mit der zusnehmenden Eultivirung des menschlichen Geschlechts Schmerz und Unwert gleichen Schritt haltend sich steigern.

2. Die hedonistische Beweissührung. Der Gegenstand derselben ist eine Behauptung über ein Größenverhältnis: mehr und größere Schmerz- als Lustgefühle kämen regelmäßig im menschlichen Leben vor. Der Beweis für eine derartige Behauptung scheint der Natur der Sache nach durch ein arithmetisch=statistisches Verfahren erbracht werden zu müssen. Daß er in der That so geführt

werden könne, scheint auch durch einen in der nenesten Pessimismusliteratur sehr gewöhnlichen Ausdruck angedeutet zu werden: man
spricht von der Lustbilance, welche gegen den Wert des Lebens
ausfalle. Der Ausdruck ist der kanfmännischen Sprache entnommen:
der Kanfmann zieht die Bilance aus den Columnen, welche in seinem
Buch mit Credit und Debet überschrieben sind. Durch jenen Ausdruck werden wir denmach zu glanden angeleitet, daß der pessimistische
Philosoph eine ähnliche Operation vorgenommen: daß er also etwa
ein Buch angelegt habe, worin auf den gegenüberstehenden Seiten
unter den Titeln Lust und Schmerz die Erträgnisse des Lebens au
Gesühlen, in Zissern ausgedrückt, eingetragen stehen; daß er dann
eines Tages eine große Summirung vorgenommen habe und dabei
zu dem Ergebnis gelangt sei, daß die Summanden der Schmerzcolumnen einen größeren Betrag erreichten, als die der Lustcolumnen.

Ich weiß nicht, ob ein derartiger Ansatz jemals gemacht worden ist; in den Schriften philosophischer Pessimisten, so weit sie mir bekannt sind, habe ich nichts davon gefunden. Und doch, scheint mir, könnte es kein Verfahren geben, das die Möglichkeit dieses ganzen Unternehmens so überzengend darthäte, als wenn probeweise das Ergebnis auch nur eines einzigen Tages eines Menschenlebens in dieser ziffermäßigen, statistischen Form dargelegt würde. Man benke sich einen ganz durchschnittlichen Tag eines ganz durchschnitt= lichen Menschenkebens nach solchem Schema behandelt; die Sache fönnte sich etwa so ausnehmen: A) Lusteinnahme: 1) gut geschlafen — macht so und so viele Lusteinheiten; 2) gut gefrühstückt —; 3) ein Kapitel aus einem guten Buch gelesen —; 4) einen Brief von einem Freunde erhalten —; n. f. f. B) Schmerzen: 1) eine widrige Geschichte in der Zeitung gelesen —; 2) durch ein nachbarliches Rlavier gestört —; 3) einen langweiligen Besuch empfangen —; 4) angebrannte Suppe gegessen —; n. s. f. Der Philosoph wird gebeten, bei den einzelnen Posten die Zahlen einzutragen.

Aber das ist ja eine absurde und kindische Forderung. — Sicherlich, ich bin ganz der Meinung, daß es ein absurdes Unternehmen wäre. Aber die Forderung scheint mir keineswegs absurd. Wenn es ein völlig unmögliches Unternehmen ist, eine derartige Abschähung der Lust- und Schmerzquanta in statistisch verwendbaren Ausdrücken auszusühren, wie will man denn jene Behanptung, daß mehr Schmerz als Lust herauskomme, begründen? Wenn ein bestimmter Wert für die einzelnen Posten nirgend angesetzt werden kann, wie will man den Wert der Summen gegen einander bestimmen? Wenn man in jenen allereinsachsten Fällen schon ratlos ist, wenn man nicht einmal sagen kann, ob die Lust, welche ein gutes Frühstück gewährt, größer oder kleiner ist, als der Schmerz, der durch die angebrannte Suppe verursacht wird, wie will man in schwierigeren Dingen anch nur die allervagste Vernutung begründen? Wie will man, wenn man nicht das Resultat eines einzigen Tages vorrechnen kann, eine Behanptung über das Ergebnis eines ganzen Lebens wagen? und nun nicht eines einzigen Lebens, sondern aller Menschenleben?

Meldjior Meyr erzählt in seinem Roman "Vier Deutsche" die Geschichte von zwei jungen Leuten, welche mit einander unter ähn= lichen Verhältnissen, mit ähnlichen Aussichten und Ansprüchen auf= Sie studiren zusammen, sie sind Freunde und leben wesentlich in denselben Anschauungen. Mit dem Ende der Studien beginnt die Verschiedenheit- der Naturen sich geltend zu machen: der Eine tritt in den Staatsdienst, er wird ein liebenswürdiger und korrekter Beamter, er entledigt sich bald der Ansichten, welche in hohen Kreisen für austößig gehalten werden; er beginnt schneller aufzusteigen; er wird in's Ministerium gezogen, bald Schwiegersohn des Ministers und endlich selbst Minister. Sein Freund, der mehr geneigt ist, seinen Gedanken nachzugehen, betritt die Gelehrtenlauf= bahn, er wird Privatdocent und Schriftsteller. Nur darauf bedacht, feine Überzeugungen auszubilden, verfäumt er es, nach dem Geltenden zu fragen; er wird, ehe er es weiß, mißliebig; die korrekt Denkenden schitteln die Röpfe; seine Wirksamkeit wird gehemmt, seine Bücher werden nicht gelesen, wie billig: hat er doch für sich selbst geschrieben; er wird dreißig, fünfunddreißig Jahre alt und lebt immer noch in fümmerlicher Dürftigkeit; sein Vater wird unruhig, seine Mutter grämt sich — da kommt das Jahr 1848 und stürzt Beide in neue Verhältnisse. Lassen wir die. Wie steht es bis dahin mit der Lust= bilance in diesen beiden Lebensläufen? Ich denke, es sind auch nicht eben besonders schwierige Fälle; und doch, wer wollte zu entscheiden wagen, welches Leben mehr Glück empfunden? wie sich zu einanderverhalten in jenem die Luft, welche durch Befriedigung des Ehrgeizes gewonnen, zu dem Schmerz, der von Furcht und Hoffnung der Strebsamkeit, zu der Enttäuschung, welche von der Erreichung eitler Güter unzertrennbar ist, und wie dagegen in diesem die stillen Frenden des Denkers zu den Schmerzen, welche Kränkung und äußeres Mißlingen verursachen? —

Also die eigentlich durch die Natur der Sache erforderte Begründung ihrer Behauptung ist von den Pessimisten niemals auch nur versucht worden. Statt ihrer werden uns allgemeine Reden ge= Hören wir die eine und andere. Da begegnet uns zuerst eine alte Rede: Lust sei im Grunde nichts als Befreiung von Schmerz; sie entstehe überall nur, wo ein Bedürfnis befriedigt, eine Krankheit gehoben, eine Furcht von uns genommen werde. Sie sei also ihrer Natur nach negativ, der Schmerz allein positiv. Columne Lust in jener imaginären Buchführung bleibe im Grunde ganz unbeschrieben; ein mehr ober minder von Schmerz sei Alles, was die Eintragungen der einen Stunde von denen der anderen unterscheide. — Wenn es wirklich so wäre, daß uns als Lust vorfäme, was im Grunde blos Befreiung von Schmerz ist, würde dadurch an der Thatsache etwas geändert, daß im Gefühl Lust und Schmerz ganz in demselben Sinn als positive Größe sich barstellen? Und hat nicht hier in Wahrheit das Gefühl doch das letzte und absolute Urteil, wäre es nicht im Grunde eine leere Behauptung: Lust ist nichts als Befreiung von Schnierz? Man könnte nur etwa sagen: sie entsteht nie, ohne daß vorher Schmerz da ist und ver= trieben wird. Aber wäre das nicht augenscheinlich eine falsche Behauptung? Man sehe in das fröhliche Gesicht eines gefunden Kindes: es wacht lächelnd auf, mit Spiel und Scherz füllt es den Tag und am Abend fallen ihm die Augen zu in fauftem Schlaf. Wo ist da der Schmerz, von dem befreit zu werden seine Freude ausmacht? Etwa die Langeweile, welche käme, wenn es müßig bliebe? und Über= müdung, welche einträte, wenn es nicht zur Ruhe ginge? Aber diese Gefühle waren ja doch noch nicht da; sie sind blos in der Voraus= sicht des Psychologen.

Schopenhauer begründet den Pessimismus durch den Hinweis auf die Natur des Willens: an und für sich intellektlos, sei der=

felbe zielloses Streben. Da er nicht ursprünglich durch die Vor= stellung eines Zieles bewogen werde, sondern als absoluter und blinder Wille zum Leben ins Dasein trete, so könne es auch nicht irgend einen Zustand, irgend ein Gut geben, in welchem er definitive Befriedigung fände. Hiermit sei das Gefühlsleben eines solchen Wesens gegeben: Schmerz und Enttäuschung und Langeweile müßten seinen Juhalt ausmachen. Der Schmerz, welchen das Bedürfnis verursache, treibe zur Bethätigung: erreiche dieselbe ihr Ziel nicht, so werde der Schmerz zu peinvoller und tödtlicher Not. Erreiche dieselbe ihr Ziel, so werde einen Augenblick die Befreiung als Lust empfunden; aber bald sei diese dahin: der Besitz, der in der Ferne danernde Befriedigung vorspiegelte, erweise sich bald als unfähig, Lustgefühle zu erregen, und so sei das Ende aller Lust die Ent= täuschung. Versuche der Wille, diesem Umgetriebenwerden sich zu entziehen, so stachele ihn alsbald die Langeweile, lieber Not und Plage zu suchen, als in Ruhe zu bleiben. Das seien die Gefühle, zwischen denen der Wille hin= und herpendele. — Man könnte hier= nach den Lebensweg einem Fußsteig vergleichen, der zwischen zwei stacheligen Dornhecken hinläuft, so schmal, daß der Wanderer, wenn er der einen Hecke auszuweichen sich bemühte, allemal an der anderen sich blutig risse.

Das unbefangene Urteil wird diese Darstellung boch sehr einsseitig sinden. Es wird kein Leben geben, dem die beiden Gesühle der Not und der Langeweile fremd bleiben, aber manches mag sie manchen Tag so gut wie ganz vermeiden. Der Steig zwischen jeuen Hecken ist nicht so schmal, daß nicht ein Mensch, der sich zum Leben nicht allzu ungeschickt anstellt, leidlich ungeschunden darauf einherzgehen könnte. Ein gesundes Kind, das unter erträglichen Verhältzuissen auswächst, wird, wenn es ins Leben eintritt, von Not und Langeweile noch nicht viel zu sagen wissen; und wenn die Lebenssbedingungen weiter leidliche bleiben, so mag noch manches Jahr vergehen, ehe es sie ernstlich kennen lernt. Der Bauer wartet die Not nicht ab, um durch dieselbe zur Arbeit sich treiben zu lassen, er freut sich am Tage seines Werkes und am Abend der Ruhe; daß jenes Schmerz und diese Langeweile sei, würde man ihm vergeblich einzureden sich Mühe geben. Und so mögen lange Jahre Werktag und

Tefttag, Sommer und Winter wechseln, ohne große Not zu bringen und ohne für Langeweile viel Raum zu lassen. Es wird ohne Leid nicht abgehen, aber auch die Ersahrung wird gemacht, daß aus dem Leid Segen kommt. So mag denn am Ende von einem solchen Leben das Wort des Psalmisten mit etwas veränderter Wendung gelten: des Menschen Leben währet siebenzig Jahre, und wenn es hoch kommt achtzig, und wenn es Mühe und Arbeit gewesen ist, so ist es köstlich gewesen. Sind solche Leben verschwindende Ausnahmen? Da es eine Statistik der glücklichen und ungläcklichen, der wohlgeratenen und versehlten Leben noch nicht giebt, so bin ich einstweilen geneigt, dem Urteil eines einsachen Mannes ebenso viel, als der Beredsamkeit eines pessimistischen Philosophen zu glauben, und schwerlich wird dasselbe sich als Zeugnis sür jene Ansicht deuten lassen.

Aber, erwidert Schopenhauer, es mag sein, daß manches Leben einzelnen Auftößen mit leidlichem Glück ausweicht; wird dadurch etwas daran geändert, daß das Leben als Ganzes ein zielloses Streben ins Leere ist? Man könne, meint es, das Leben dem Ringen eines Schwimmers vergleichen, der mit Austrengung aller Kräfte von einem Angenblick zum andern das Untersinken abwehre, um schließlich ihm gewiß zu verfallen. So sei Leben nichts als ein stetes Ningen, den Tod abzuwehren, dem doch jeder Tag uns näher führe. Und zu der Trostlosigkeit dieses vergeblichen Geschäfts füge die Natur dann noch den gransamen Hohn der stets nachwachsenden Illusion: morgen werde es besser gehen. Wenn ich nur erst groß wäre, denkt der Knabe, der in der Schule seufzt; wenn ich nur erst Prüfungen und Lehrlingszeit hinter mir hätte und im Besitz einer selbständigen Stellung und eines eigenen Vermögens wäre, benkt ber Jüngling, den die Abhängigkeit drückt; wenn ich nur erst Millionär oder Geheimrat wäre, deukt der Mann, den das Leben plagt, dann wollte ich das Leben genießen. Und alle diese Dinge kommen mit der Zeit, nur die Befriedigung kommt nie: und dennoch schwinden die Illusionen nicht, bis der Greis die letten mit ins Grab nimmt; aber längst hat in Kindern und Enkeln der Kreislauf von vorne be-Ist es nicht ein umvürdiges Spiel, das der Wille zum Leben mit uns treibt? Jene Plagen, von denen die griechische Mytho= logie weiß, der Stein, den Sisnphus wälzt, das Faß der Danaiden,

das Rad des Jeion, sie bedeuten das Leben selbst, nicht das aus= nahmsweis unglückliche, sondern das gewöhnliche Leben aller Sterb= lichen in seiner absoluten Erfolglosigkeit, die täglich erfahren wird und doch täglich nen ist. —

In der That, es ist wahr, daß der Wille zum Leben ziellos ist in dem Sinne, daß er nie einen Zustand erreicht, in welchem er definitive Befriedigung findet; es ist wahr, daß er an jedem Tage nach dem nächsten sich streckt, von diesem die Befriedigung erwartend, die in dem Heute nicht gefunden wird; es ist auch wahr, daß das Ende ber Tod ist, und daß ein Leben nicht als Ertrag aller seiner Mühen ein absolut dauerhaftes Gut hervorbringt, das von ihm selbst nun zu beständigem Genuß besessen oder Andern hinterlaffen würde. damit das Urteil über den Wert des Lebens gesprochen? Mir scheint hierbei eine Tänschung mit unterzulaufen. Das Leben wird hier vor= gestellt als eine Thätigkeit, die ihren Zweck nicht in sich selbst, sondern außer sich hat. Es ist gewöhnlich, das Leben mit einer Reise zu vergleichen. Run, eine folche nennen wir vergeblich, wenn das Geschäft, um dessen willen sie unternommen wurde, nicht zu Stande kam, und wir blicken mit Verdruß auf die erfolglose Bemühung zurück. Aber gleicht das Leben einer Geschäftsreise? Mir scheint nicht, denn es hat nicht, wie jene, einen Zweck außer sich felber, zu dem es sich als Mittel verhielte. Das Leben in seiner Gesammtheit ist Selbstzweck. Eher wäre es, wenigstens in dieser Hinsicht, einer Lustreise zu vergleichen. Auch von dieser kann man offenbar sagen, daß sie ziellos ist, daß sie kein Resultat als dauernden Gewinn hinter= läßt. Auch von ihr kann man sagen, daß sie in keinem Punkt ihres Verlaufs in dem Sinne befriedigend ift, daß an diesem Punkt ein absolutes Beharren erwünscht wäre. Beständig eilt die Begierde dem Wanderer voraus und occupirt irgend einen in der Ferne vor ihm liegenden Punkt, um, sobald derselbe erreicht ist, wieder vorauszueilen. Schon beim Aufbruch schwebt ihm der ferne Berggipfel vor, und während er schweißtriefend und seufzend aufwärts klimmt, sucht der sehnsüchtige Blick, durch manchen vorliegenden Gipfel willig-unwillig getäuscht, das Ziel: und kaum ift daffelbe erreicht, so eilt die Begierde wieder neckend vorans zur Herberge, Ruhe und Erquickung und defini= tive Befriedigung dort zu finden vorgebend. Müde, erschöpft und Paulfen, Cthif. 15

wund kommt er endlich dort an und kann genießt er wenige Augensbicke die ersehnte Ruhe, so beginnt er schon Pläne sür morgen zu machen. So geht es einen Tag wie den andern, bis er endlich wieder in der Heimat anlangt und froh ist, sein Haupt auf das eigene Kissen zur Ruhe zu legen. War also die ganze Reise nicht eine einzige große Plage, und wird der Reisende nicht schwören, daß er nie wieder zu solcher nichtsunzigen Plackerei sich werde verleiten lassen? D nein, sondern ganz vortresslich hat er sich unterhalten, mit Frende verweilt er in der Erinnerung an jedem Punkt des Weges, nicht am wenigsten gern bei den gefährlichsten oder austrengendsten Partien, und mit Frende macht er Pläne für eine neue Reise im nächsten Jahr.

Nun, jene Bedenken gegen den Wert des Lebens beweisen nicht mehr, als dieselben Bedenken gegen den Wert einer Lustreise. Wie diese trot ihrer Ziellosigkeit, trot ihrer Illusionen und Täuschungen, trot ihrer Schmerzen und Mühen, trot endlich der Thatsache, daß sie an keinen Punkt führt, wo dauerndes Verweilen auch nur erträglich wäre, dennoch im Ganzen höchst erfreulich sein kann, so kann es auch das Leben. Wenn es ihm nur nicht an reicher und mannigfaltiger Bethätigung in Spiel und Arbeit, in Sorge für sich und Andere gestehlt hat, dann mag am Ende die Erinnerung mit Freude den ganzen Weg noch einmal durchlausen, und nicht am wenigsten gern wird sie bei den gefährlichen und stürmischen, den mühvollen und kampfreichen Momenten der zurückgelegten Fahrt verweilen.

Alte Leute erzählen gern aus ihrem Leben, sei es mündlich im Kreis der Thrigen, sei es der Welt in gedruckten Antobiographien. Würden sie dazu geneigt sein, wenn Sispphusarbeit der Inhalt des selben wäre? Offenbar erblicken sie selbst etwas ganz Anderes darin, ein bewegtes Drama etwa, das, stets zum Fortschritt drängend und Handelude und Zuschauer mit spannendem Interesse erfüllend, durch manche Bedrängnisse und Kämpse, durch manche glückliche und minder glückliche Wendungen endlich doch zu einem friedvollen Ausgang gestührt hat: die Spannung hat nachgelassen, der Handelude atmet auf, als Zuschauer läßt er nun nochmals den Inhalt des Stückes an sich vorüberziehen. — Ob er bereit wäre, die Rolle noch einmal zu spielen? Schopenhauer meint, wenn man die Todten in den Gräbern

fragen könnte, ob sie noch einmal zu leben wünschten, sie würden mit den Köpsen schütteln. Vielleicht hat er Recht: wer möchte, wenn er eben ein Drama dis zu Ende hätte aufführen sehen, gleich einer Wiederholung beiwohnen? Aber offenbar ist damit nichts gegen den Wert des Dramas bewiesen. Anch die schönste Reise möchte man nicht, eben zu Hause angelangt, von vorne anfangen. — Übrigens, ist es so selten, von alten Leuten den Wunsch äußern zu hören, wieder jung zu sein? Der Maun wünscht sich nicht, wieder Jüngling, der Jüngling nicht Knabe, der Knabe nicht Kind zu sein: aber mancher Greis wüuscht sich wieder jung zu sein; ist es, weil er schon die Ruhe geschweckt hat und daraus den Mut schöpft, die Fahrt von neuem anzutreten?

Also ich kann mich nicht überzeugen, daß die These: das Leben bringe mehr Schmerz als Lust, mehr Enttäuschung als Befriedigung, es werde also gleichsam durch die subjektive Stimme des Gefühls für unwert erklärt, für eine erwiesene oder für eine wahre Behauptung angesehen werden kann.

3. Die moralistische Beweisführung. Gegenstand derselben ist die Behanptung, daß das Leben ebenso nichtswürdig als unglücklich fei; es fehle ihm durchweg an einem Inhalt, der es, objektiv betrachtet, lebenswert machen könne. Ingend und Weisheit seien Ausnahme, Schlechtigkeit und Thorheit die Regel. Schopenhauer wird nicht müde, in dieser Weise die Menschen zu beschimpfen: wie wertlose Fabrikwaare würden sie von der Natur massenhaft erzeugt und massenhaft weggeworfen, nach der Maxime der Massenproduktion: billig und schlecht. Bosheit und Dummheit seien die beiden charakteristischen Grundzüge des Durchschnittsmenschen. Bei der großen Masse trete die letztere am meisten hervor; die Vielen seien armselige Hungerleider, ohne höheres geiftiges Leben, allein darauf erpicht, ihr fümmerliches Dasein, dessen einziger Inhalt die Sorge um die Nahrung, so lange als möglich fortzuschleppen, und etwa noch baranf, Nachkommen zu gleichem Glück ins Dasein zu rufen. Das Angesicht zur Erde gebeugt, lebten sie dahin und wenn sie stürben, sei auch die Spur ihres Daseins schon verweht. Eine Beimischung von Bosheit fehle dazu nicht: mit Reid und Haß blieften sie auf diejenigen, welche durch geiftige und leibliche Vorzüge oder durch Reichtum und Stellung etwas vor ihnen vorauszuhaben schienen. Nur mit Mühe würden fie durch die Polizei abgehalten, gegenfeitig sich anzufallen. wilde Bestien durch Käfige aus einander gehalten werden, so müßten die Menschen durch Strafgesetze, als durch Räfige, deren Drahtgeflecht aus Furcht gewoben, gegen einander geschützt werden. Biete sich ein= mal Gelegenheit, straflos einen Leidensgenossen zu prellen oder gar einem Beneideten ein Bein zu stellen, so seien sie alsbald dazu bereit. Was sie selbst als Tugenden sich anrechneten, sei bei Licht besehen von ähnlicher Art: sie seien gesellig aus Eitelkeit, mitleidig aus Eigen= liebe, ehrlich aus Furcht, friedliebend aus Feigheit, wohlthätig aus Aberglauben. — Bei einer Minderzahl habe die Bosheit das Itber= gewicht über die Dununheit, und da mit dem stärkeren Willen zugleich größere Intelligenz verbunden zu sein pflege, so seien die Gesetze regel= mäßig unvernögend, sie davon abzuhalten, als Ranbtiere sich auf die Übrigen zu stürzen. Seien die Vielen wie Schafe voll Furcht, Eigenfinn und Beschränktheit, so seien diese Wenigen wie Wölfe und Füchse voll Gewaltthat und Lüge. — Weisheit und Tugend dagegen seien seltene Früchte. Ein Genie gelinge es der Natur kann zwei= oder dreimal in einem Jahrhundert hervorzubringen, und die Heiligen seien nicht minder spärlich gefäet.

So schildert Schopenhauer, als ein Verächter und Ankläger der Menschheit, mit leidenschaftlicher Beredsamkeit ihre moralische und intellektuelle Nichtswürdigkeit. Es ist nicht der Einzige, der so denkt. Seitdem der alte griechische Weise sprach: "die Meisten taugen nichts," ist das Wort oft genug wiederholt worden; Hobbes dachte von den Menschen nicht viel anders, und La Rochesoucauld hat in seinen "Maximen und Gedanken" eine Art Handbuch der philosophischen Medisance geliesert, das in immer neuen Wendungen die Selbstsucht und Eitelkeit als die eigentlichen Triedkräfte der menschlichen Natur auszeigt. Auch Kant hatte von dem Menschen und seiner Natur nicht eben eine vorteilhafte Meinung.

Ist das Urteil begründet? — Ich frage auch hier: wie kann seine Wahrheit bewiesen werden? und sinde wiederum: im Grunde nicht anders als durch Statistik. Die Behauptung, daß es mehr Böse als Gute, mehr Thoren als Weise giebt, fordert als letztes, eigentliches Beweismittel eine Auszählung. Man brancht diese Forderung

auszusprechen, um ihrer Umnöglichkeit inne zu werden; die Columnen: gut und bose, klug und dumm werden, so großes Interesse eine Ermittelung bes Bestandes nach dieser Seite hätte, weder auf den Zählkarten bei Volkszählungen, noch bei anderen statistischen Erhebungen jemals vorkommen; man kann Lebensalter, Körperlänge, Vermögensgröße messen, für moralische und intellektuelle Eigenschaften giebt es keine Methode der Messung. Sedes Urteil über den Durch= schnittswert der Menschen in diesen Hinsichten ist daher zunächst ein rein individuelles und subjeftives: es beruht auf den Erfahrungen, welche der Urteilende an Menschen gemacht hat, verglichen mit Forderungen, welche er an dieselben stellt. Ginen gewissen Anspruch auf Allgemeingültigkeit könnte das Urteil nur dadurch gewinnen, daß der Urteilende nachwiese, er habe einerseits normale Forderungen ge= stellt, andererseits einen so gunftigen Standpunkt für die Beobachtung inne gehabt, daß seinen persönlichen Erfahrungen Durchschnittswert beigelegt werden dürfe. Entsprechen diejenigen, von denen die Behauptung des Unwerts der Masse der Menschen ausgeht, diesen Bebingungen?

Man kann die Ankläger der Menschennatur in zwei oder drei Gruppen teilen: es sind auf der einen Seite Hof= und Weltleute, auf der andern Seite einsiedelnde Philosophen, denen man als eine dritte Gruppe askeissche, bekehrungseifrige Priester hinzusügen kann.

Von Leuten, die am Hofe leben, pflegt man zu sagen, daß sie Welt und Menschen kennen. Ist ein Hof wirklich ein günstiger Standspunkt, um allgemeingültige Erfahrungen über die menschliche Natur zu machen? Am Hof hat man Gelegenheit, die Menschen, welche bei Hofe verkehren, kennen zu lernen. Sind die Menschen hier in normaler Lebenslage, so daß von ihnen ein normales Verhalten erwartet werden kann? Mir scheint es mehr als zweiselhaft. La Nochesoucauld hat seine Beobachtungen am Hofe Ludwigs XIV. gemacht. Vielleicht hat es niemals Verhältnisse gegeben, welche für Eitelkeit und Selbstsucht günstigere Entwicklungsbedingungen boten, als die des Versailler Hofes. Man lese H. Taines Schilderung: der ganze Abel Frankreichs war hier versammelt, nicht um zu arbeiten, sondern um die Größe und den Glanz des Königtums durch seine bloße Gegenwart darznstellen; das ganze Leben müßige Repräsentation: keiner lebte bei und

für sich, sondern jeder beständig vor den Augen aller Andern; die Hauptforge Aller war, von dem überschüffigen Ertrag, welche die arbeitende Hälfte des französischen Volkes in die königlichen Kassen abführte, in Form von Pensionen und Geschenken so viel als möglich in die eigene Raffe überzuleiten; die tägliche Beschäftigung eines Jeden, sich mit Hilfe und auf Rosten der Andern zu amusiren. Daß unter solchen Lebensbedingungen Citelkeit und Bosheit von allen menschlichen Natur= anlagen am besten gediehen, ist nicht auffallend. — Von Friedrich dem Großen wird eine Angerung gegen Sulzer berichtet: er, Sulzer, kenne nicht die verfluchte Rasse, zu der sie gehörten. Es war nicht ein vereinzelter Ausbruch einer angenblicklichen Stimmung, sondern der Ausdruck einer Menschenverachtung, welche bei dem König in seinem höheren Alter habituell war. War Friedrich ein Menschenkenner? Dhue Zweifel, aber welche Menschen hatte er Gelegenheit gehabt, kennen zu lernen? Run, die sich um seinen Hof sammelten: Diplomaten, die dazu da waren, ihn und sich unter einander zu überlisten, Literaten und Gelehrte, die Gunft und Brot suchten und das empfangene sich gegenseitig beneideten, Streber, welche durch Unterwürfigkeit und Bettelhaftigkeit sich den besseren Platz streitig machten: eine Gesell= schaft, deren Bestrebungen zu durchschauen dem geübten Auge nicht schwer fallen konnte. Es gab sicher auch bessere Leute in der 11m= gebung des Königs, brave Officiere, ehrliche Beamten; aber jene waren es, welche sich am meisten Mühe gaben, seine Ansmerksamkeit auf sich zu lenken. Die Vielen unter seinen Unterthanen, welche friedlich und ohne Ehrgeiz den Acker banten oder Schuhe machten, die sah er nicht, die standen blos als so viele Einer in den Listen seiner Volkszählung.

Auch die Philosophen gelten für Kenner, wenn nicht der Menschen, so doch des Menschen. Hatte Schopenhauer, hatten Kant oder Hobbes einen besonders günstigen Standpunkt, um über die menschliche Natur Beobachtungen zu machen? Auch das scheint mir bezweiselt werden zu müssen; auch ihre Stellung war in mehr als einer Hinsicht eine abnorme. Vor Allem sehlte es ihnen in ihrem höheren Alter an derzienigen nächsten Umgebung, welche für die Masse der Menschen alle wichtigsten Beziehungen zur Menschheit einschließt: sie hatten keine Familie. Umgeben von Fremden, denen sie mißtranten, sahen sie als

Hagestolze das hilflose Alter einsam und trostlos herankommen. Fürwahr, Frau Martha Schwerdtlein hat Recht: "es hat noch Keinem wohlgethan!" Man kann nicht ohne das tiefste Mitleid die Beschrei= bungen von Kants Alter lefen, von den Sorgen um den Haushalt, der Not mit seinem alten Diener oder von Schopenhauers Bemühungen, sein Geld vor diebischen Rachstellungen zu verstecken, von seiner immer wieder getäuschten Hoffnung, an der Wirtstafel einmal eine menschemvürdige Unterhaltung zu finden. Und was ihnen noch mehr fehlte, als Jemand, der für sie sorgte, war Jemand, für den sie zu sorgen gehabt hätten. Der Mensch hängt noch mehr an denen, denen er Sorge und Liebe widmet, als an denen, von welchen er Sorge und Liebe empfängt. Was Wunder, daß jene kein Verhältnis zu den Menschen überhaupt finden konnten, da ihr Verhältnis zu den einzelnen Menschen so wenig innig und erfreulich war! Das Vertrauen und die Liebe eines Menschen zur Menschheit steht auf gar Jeder von uns, wenn ihm durch den Tod die fünf oder zehn nächsten Menschen genommen würden, stünde fremd in der Welt und er würde ein Menschenfeind, wenn sich jene fünf oder zehn in Untrene von ihm lösten. — Auch daran darf man erinnern, daß fie Schriftsteller und Gelehrte waren und in der Schriftsteller= und Gelehrtenwelt zumeist ihre Erfahrungen über die menschliche Natur machten; in welchen Kreisen aber wäre Eitelkeit und Rechthaberei, Schmeichelei und Unfähigkeit zur Anerkennung fremder Verdienste mehr als hier zu Hanse? Ich glaube auch nicht, daß Schopenhauer von dem Verstande der Menschen eine so schlechte Meinung sich ge= bildet hätte, wenn seine Aufmerksamkeit weniger auf die Bücher und Zeitungen schreibenden Menschen mit ihren verbohrten und verkehrten Doctrinen, mit ihrem oberflächlichen und unehrlichen Gerede, als auf die Bethätigung des gesunden Menschenverstandes in Arbeit und Geschäft gerichtet gewesen wäre.

Was endlich die bei Theologen üblichen Diatriben über die absolute Verderbtheit der menschlichen Natur anlangt, so stammen sie wohl überhaupt nicht so sehr aus Beobachtung und eigenem Urteil, als aus der überlieferten Lehre und der hergebrachten Gewohnheit zu predigen. Allerdings weise diese zurück auf das ursprüngliche Christentum und ihm war es freilich mit der Behauptung der Unzulänglichkeit der

menschlichen Natur voller Ernst. Aber auch sein Standpunkt ist ein besonderer: es ist der einer supranaturalistischen Lebensanschauung, welche für die natürlichen Tugenden und Vollkommenheiten selbst keine Anerkennung hat. Sein Maaß für den Wert der menschlichen Dinge ist ein völlig anderes, als das des natürlichen Menschen.

Hören wir unn dagegen das Urteil gesunder, nicht voreinge= nommener, mitten im Leben der breiten Volkskreise stehender Männer. Nehmen wir Goethe: eine gesunde und reiche Natur, hat er durch mmittelbare, persönliche Berührung das Leben des deutschen Volkes in einem Umfang und einer Tiefe kennen gelernt, wie es Wenigen zu Teil wird; kann ein Rreis desselben möchte ihm ganz fremd ge= blieben sein. Dazu hatte er die Gabe, die Eindrücke, welche sich ihm boten, mit seltener Objektivität aufzufassen und mit unvergleichlicher Kraft zu formen und darzustellen. In seinen Briefen und autobiographischen Schriften führt er uns in die Menschenwelt, mit der ihn das Leben zusammenbrachte; wir treten in das Elternhaus und die Umgebung seiner Jugend in Frankfurt, wir werden in den Leipziger, in den Straßburger, in den Sesenheimer, in den Wehlarer, endlich den Weimarer Areis eingeführt. Von welcher Art sind die Menschen, denen er begegnet? Wir finden da erfreuliche und weniger erfreuliche Gestalten; um ihre Moralität machen die Meisten sid) wenig Sorge; sie leben, wie Menschen zu thun pflegen, nach dem Drang ihrer Natur. Den Beschreibungen der moralischen Pessimisten gleichen doch nur sehr wenige; etwas Verkehrtheit und ein wenig Bosheit läuft wohl mit unter, aber häufiger begegnen wir doch natür= licher Liebenswürdigkeit und gesunder Einsicht. Treten wir in die Welt der Goethe'schen Dichtungen, worin sich seine Anschauung von der menschlichen Natur in typischen Gestalten objektivirt hat, so empfangen wir einen ähnlichen Eindruck: im Götz, im Egmont, in Hermann und Dorothea, wo er am meisten breite Schichten des deutschen Volkes poetisch darstellt, überall sind es kräftige, ruhig schaffende und fröhlich genießende Menschen, die im Vordergrund ftehen; es fehlt nicht an dürftigen, weichlichen, hinterhaltigen, gewalt= thätigen Naturen, aber sie bilden doch nur die Folie für jene.

Hatur? Entging ihm, was Schopenhauers Zorn und Verachtung

beständig stachelte? Sicher war das nicht der Fall; wo Goethe mit seinen literarischen Zeitgenossen abrechnet, in den "Xenien", in den "Sprüchen" in Versen und Prosa, fällt über Eitelkeit und Nichtigkeit, über Verbohrtheit und Niederträchtigkeit manch hartes Wort. Man könnte einen ganzen Katechismus des Pessimismus aus einzelnen Stellen Goethes zusammenbringen, man denke nur an den einzigen Faust. Aber das Alles hinderte ihn nicht, sich immer wieder mit Glauben und Liebe der Menschheit anzuschließen.

Wenn es nach einem solchen Zeugen noch weiterer bedarf, so denke man an Jeremias Gotthelf und seine herrlichen Erzählungen aus dem Schweizer Banernleben, oder an Friz Renters unvergleichsliche "Stromtid": da sehlt nicht der nichtswürdige Schurke, der leichtssinnige Taugenichts, der eitle Thor, der sich ruinirt, aber nicht minder begegnen wir der bescheidenen, stillen, fruchtbaren Arbeit, der soliden Tüchtigkeit, der gesunden natürlichen Einsicht, dem frischen, für alles Schöne empfänglichen Gesühl, der thätigen Hingebung sür fremde Wohlfahrt, der ehrenfesten Nücksichtslosigkeit gegen Lüge und Schurskerei. Und wir haben nicht den Eindruck, daß dieselben in der Minderheit sind; sie geben keineswegs hoffnungslos den Kampf auf, sondern vereinigen sich zu tapkerer und siegreicher Gegenwehr. Oder man blicke in die Welt der Menschen, welche Ludwig Richters Zeichenstift darstellt und versäume nicht, die Selbstbiographie des trefflichen Mannes, die liebenswürdigste aller Antobiographien, dazu zu lesen.

Ift das Alles ein sich selbst und Andere täuschender Optimismus? Ich glaube es nicht. Ich glaube, auch im wirklichen Leben sind die Tüchtigen und Gesunden nicht in der Minderheit. Von Außen und in Masse gesehen, machen die Menschen keinen guten Gindruck; wer sie blos sieht, wie sie auf den Straßen der Großstadt und in der Eisenbahn, in Gesellschaften und im Theater, in öffentlichen Versamm-lungen und Sitzungen aller Art einander drängen und stoßen, schmeicheln und krazen, sich blähen und neiden: der wird von diesem Geschlecht freilich nicht leicht eine gute Meinung sassen konnen. Folgt man dem Einzelnen in seinen engen Lebenskreis, wo er zu Hause ist, in seine Familie, in seine Werkstatt, in seine Comptoir, in seine Studirstube, da wird man oft einen ganz andern Menschen finden, einen verständigen Arbeiter, einen umssichtigen Hauswirt, einen fürsorglichen

Familienvater; da wird felbst der laute und auspruchsvolle Parteismann ans der Situng ein ganz bescheidener Mitunterreduer, die großen Phrasen aus der Versammlung kommen in seiner Rede kann mehr vor, er kann hören, erwägen, zweiseln: lauter Dinge, welche ihm Niemand, der ihn blos aus seinem öffentlichen Austreten kannte, zugetraut hätte. Ich glaube, je näher man dem wirklichen Leben des Einzelnen tritt, desto mehr wird man in der Regel sinden, das man anerkennen oder wenigstens verstehen und eutschuldigen kann. So macht es der Dichter. Schopenhauer dagegen sah die Menschen nur von Weitem und in Masse, Wagnern im Faust hierin ähnlich; er hörte von ferne das Getöse des Jahrmarkts und der Gasse und wendete sich voll Widerwillen ab.

Freilich giebt es auch Dichter, welchen die Sache anders sich Byron und Thackeren und so mancher unter den jüngsten französischen und nordischen Dichtern scheinen zu sagen: je näher man herzutrete und das Leben sehe, wie es wirklich und bei sich selber sei, desto mehr schwinde der schöne Schein, mit welchem es sich zu um= geben wisse: Glanz und Glück, Liebenswürdigkeit und Herzlichkeit seien nur der Theateranzug des Lebens, hinter den Coulissen werde das Elend und die Brutalität offenbar. — Wer wollte leugnen, daß auch diese Erfahrung gemacht wird? Aber ist es nicht doch so, daß fie eben in den Kreisen gemacht wird, für welche das Auftreten auf der Bühne der Öffentlichkeit, sei es in dem Rostüm des Politikers oder des Schauspielers, des Rünftlers oder des Gesellschaftsmenschen, des Gründers oder des Schriftstellers, der wesentliche Lebensinhalt ist? Man hat gesagt, die Politif verderbe den Charafter; ich meine, man nuß sagen: jedes öffentliche Auftreten hat die Tendenz, Charakter zu verderben; Oftentation und Scheinwesen sind von dem öffentlichen Auftreten fast unzertrennlich. Aber diese Kreise, welche freilich im Mittelpunkt der öffentlichen Aufmerksamkeit stehen, machen doch nicht die Substanz eines Volkes aus; ein Volk, das wesentlich aus solchen Schauspielern beftünde, das vermöchte nicht mehr zu leben.

Ist dies Schauspielertum in der Gegenwart besonders hoch entwickelt? Wem erschiene es nicht zu Zeiten so. Und doch, welche Zeit hätte nicht ihr Schauspielertum gehabt? Die Geschichte lehrt uns keine kennen. Auch hat es nie an solchen gesehlt, welche die Bühnenansicht durch die Ausicht vom Standort hinter den Conlissen zu corrigiren sich angelegen sein ließen. Ob es jemals mit so viel Behagen geschah, als gegenwärtig, möchte eher zweifelhaft sein; nicht minder auch, ob man hierin eine günstige Wendung der Literatur zu erblicken habe. Es ist doch wohl besser, den Menschen zu zeigen, was sie Gutes und Tüchtiges, als was sie Nichtiges und Schlechtes thun können. In einem Wort des alten A. H. Francke liegt eine tiefe Wahrheit: "Gottes Werk mag man herrlich preisen, aber von den Werken des Teufels muß man gar behutsam reden. Zunder dazn ist in dem menschlichen Herzen, da es leichtlich fänget." Mir will scheinen, daß die Kunstrichtung, welche sich selbst die naturalistische nennt, die aber wohl passender die pessimistische genannt würde, so wenig heisam als wahr ist. Rein Zweifel, es giebt Zucht= häuser und Spitäler und Narrenhäuser dazu, und vielleicht sind nicht Alle darin, die hinein gehörten. Aber daß die Meisten hinein ge= hörten, wie jene pessimistischen Dichter durch die Auswahl des Personals, das sie zum Studium der menschlichen Natur darbieten und empfehlen, uns zu glauben anleiten, darf doch vielleicht einstweilen noch als eine unbegründete Annahme angesehen werden; und sicher= lich ift es selbst denen, die hinein gehörten, nicht zuträglich, in Krankenund Irrenhäusern herumgeführt zu werden, wie denn auch der Besuch der Anatomie nicht jedermann anzuraten ist.

überhaupt möchte die Hingebung an pessimistische Reslexion eine nicht gefahrlose Sache sein — vorausgesetzt natürlich, daß man nicht Willens ist, sich gleichsam den Willen zum Leben zu vertreiben, wozu denn Anleitung zu geben Schopenhauer eben vorhat. Es ist ohne Zweisel weise, vom Leben nicht zu viel zu erwarten; es wird daher auch ratsam sein, sich mit dem Gedanken vertrant zu machen, daß nicht alle Wünsche in Erfüllung gehen, und daß man nicht allen Menschen trauen kann: man schützt sich so vor Enttäuschung. Anderersseits wird eine stetige Hinlenkung der Ausmerksamkeit auf die Schattenseiten des Lebens und der menschlichen Natur beitragen können, den Gemütshabitus der Menschenverachtung und des Lebensekels auch da hervorzubringen, wo er nicht notwendig eintreten mußte. Der thatkräftigen und gesunden Natur werden pessimistische Betrachtungen wenig anhaben, aber wo eine Disposition vorhanden ist, da kann sie

durch einseitige Erfüllung der Vorstellung mit diesen Dingen zu frankhafter Verstimmung gesteigert werden. Wenn jemand beständig auf das Wetter Acht gäbe, ob es auch nicht zu warm oder zu kalt, zu naß ober zu trocken für ihn sei, so würde er vermutlich bald dahin kommen, nicht drei Tage des Jahres zu einem Spaziergang geeignet So würde auch, wer nach Schopenhauers Rat alle widrigen Begegnisse mit Menschen forgfältig als alimenta misanthropiae aufhöbe und täglich betrachtete, sicherlich bald dahin kommen, in allen Menschen Schelme und Mißgeburten oder "Fabrikwaare der Natur" zu erblicken, und dadurch zugleich erreichen, das Leben sich unerträglich zu machen. Wer nicht entschlossen ift, dies zu thun, der wird also sich vielmehr verordnen, seinen Blick lieber auf den Licht= seiten des Lebens ruhen zu lassen und lieber zu suchen, was die Menschen in seinen Augen zu heben oder doch zu entschuldigen geeignet ist. Und hierin uns zu unterstützen würde denn eine wesentliche Aufgabe der Kunst sein. Sie soll nicht schattenlose Lichtfiguren malen, sondern die Menschen und Dinge zeigen, wie sie sind, doch so, daß sie das Gesunde als das Normale, das Kranke als die Ab= weichung darstellt und zugleich erkennen läßt, durch welche ungünstigen, an sich nicht unvermeidlichen Umstände es geworden sei.

Doch fehren wir zur Sache zurück. Nach Allem scheint mir nicht, daß der Pessimismus den Anspruch erheben kann, eine begründete wiffenschaftliche Theorie zu sein. Er ist im Grunde nirgend etwas Anderes, als der in die Form eines allgemeingültigen Urteils gebrachte Ausdruck für die Summe aller Erfahrungen, welche der Einzelne mit dem Leben und den Menschen gemacht hat. Das Urteil: das Leben taugt nichts, lautet, auf seinen eigentlichen Inhalt zurückgeführt: mir hat es nicht gebracht, was ich von ihm erwartete und Das Urteil: die Menschen taugen nichts, bedeutet: mir ist von den Menschen schlecht mitgespielt worden. Der gesunde Menschenverstand hat überall die Neigung, seine individuellen Erfahrungen in Form allgemeiner Sätze auszusprechen. Jemand ist in seinem ganzen Leben drei Engländern begegnet; sie gefielen ihm nicht; er wird un= fehlbar sagen: die Engländer sind unschickliche oder verrückte Leute. Es ist, wie Spinoza sagt: et dum iram evomunt, sapientes videri volunt.

In dem obigen Fall kommt noch ein Umstand hinzu, der die Verallgemeinerung des Urteils über die Schlechtigkeit des Lebens und der Menschen begünstigt: sie hat in gewissem Sinn etwas Bernhigendes und Tröstliches. Wenn ein Mann von seiner Frau betrogen worden ist, so sagt er: die Frauen taugen nichts. Wenn ein Schriftsteller von dem Publikum verschmäht wird, so sagt er: die Masse hat nie das Gute und Schlechte unterscheiden können. Es verschärft den Schmerz, sich zu sagen: was du erduldest, ist Ausnahme und gleich= sam gegen das Schicksal; er wird beschwichtigt durch die Betrachtung: es ist das gemeine Loos. Schopenhauer hat auf seine Schmerzen eine Theorie gemacht, auf die, welche er von den Weibern und den Männern, von den Gaffenjungen und den Professoren erlitten hat; sein Pessimismus ist die Generaltheorie zu den einzelnen Theorien. Ohne Zweifel hat er sich dadurch seine Schmerzen erträglicher gemacht. Der Pessimismus war sein Hausmittel gegen die üble Laune, welche aus seinem Temperamentsfehler, der Dyskolie, folgte. Das Mittel vermochte die Krankheit nicht zu heben, aber es wirkte, wie ein Opiat, schmerzstillend. Wer verwendete es nicht gelegentlich so? Denn es hat noch eine Eigenschaft: es stillt zugleich die Rene. Durch die Generalisation wird das eigene Ich entlastet: wenn es blos mir schlecht ginge, wenn ich allein mit den Menschen kein gutes Ver= hältnis gewinnen könnte, dann wäre es schwer, die Vermutung ganz abzulehnen, daß die Sache nicht an den Andern, sondern an mir Geht es allen Übrigen ebenso, nun dann liegt es eben in der Natur der Dinge, und mich trifft kein Vorwurf. Goethe scheint freilich nicht geneigt, diese Entschuldigung gelten zu lassen, wenn er die "Grillenfänger" mit dem Bers bedenft:

> Fürchtet hinter diesen Launen, Diesem ansstaffirten Schmerz, Diesen trüben Augenbrannen Leerheit oder schlechtes Herz.

4. Die geschichtsphilosophische Beweisführung. Ich verstehe darunter Betrachtungen über die geschichtliche Entwicklung, durch welche dargethan werden soll, daß mit der Steigerung der Kultur die Menschen immer unglücklicher und immer schlechter werden. Schopenhauer kann uns den geschichtsphilosophischen Pessimismus

nach der hedonistischen, Roufseau nach der moralistischen Seite repräsentiren: jener verweilt gern bei der Betrachtung, daß Kultur die Tendenz habe, den Schmerz zu steigern; dieser hebt die andere Seite hervor: daß Kultur die Tendenz habe, das moralische Verderben zu mehren.

Es ist bemerkenswert, daß die pessimistische Geschichtsbetrachtung in gewissem Maaße auf die gemeine Meinung sich scheint berufen Die Anschaumig über den Gesammtverlauf des geschicht= zu fönnen. lichen Lebens, welche mit dem Christentum bei den europäischen Bölkern herrschend geworden ist, verlegt mit dem jüdischen Minthus die Vollkommenheit an den Anfang der Dinge: der Urstand des Menschengeschlechts war Glück und Unschuld des Paradieses. eigentliche Geschichte beginnt mit dem Sündenfall, und das Ende, dem sie entgegenrollt, ist das jüngste Gericht; immer breiter wird der Strom der Sünde, des Elends und des Verderbens, bis er im Neich des Antichrift seine größte Mächtigkeit erreicht und damit in den Weltimtergang einmündet. — Auch den Griechen ist diese Ansicht von dem Verlanf der Menschheitsgeschichte nicht ganz fremd: sie drückt sich aus in jener Hesiodischen Folge der Weltalter vom goldenen bis herab auf das eiserne, in welchem leben zu müssen der Dichter klagt. — Vielleicht läßt diese Anschauung eine psychologische Erklärung in folgender Weise zu. Der Lebensstimmung des höheren Alters ent= spricht ein rückwärts gewendeter Optimismus. Das Greisenalter kann zur Gegenwart keine Beziehung gewinnen: kraftlos und unfähig zu wirken, sucht es die Ursache nicht bei sich, sondern in der Zeit, die immer schlechter werde. Dagegen leuchtet die Vergangenheit im Glanz der Jugenderinnerung. Das Alter ift der Träger der geschicht= lichen Erinnerung, von ihm empfängt die Jugend die Kunde von der Vorzeit und lernt also dieselbe in dieser Beleuchtung sehen. Reigung zu verehren, welche der Jugend eigen ist, kommt dem ent= gegen, nicht minder auch die Neigung, die eigene Abkunft groß und herrlich vorzustellen. Endlich weckt die Neigung, die Geschichte zur Moralpredigt zu benuten, in demselben Sinn: wer immer mit der Gegenwart aus irgend einer Ursache unzufrieden ift, liebt es, ihr zur Beschännung das Bild einer besseren Zeit vorzuhalten und dies Bild als Bild einer vergangenen Wirklichkeit darzustellen.

Mit dem Beginn der historischen Forschung verschwindet der Glanz, welchen die Sage um die Anfänge gewoben hat. Seitdem mit dem Beginn der modernen Zeit die wissenschaftliche Forschung die wirkliche Vergangenheit zu erhellen begann, vollzog sich, unter dem Einfluß der mächtig aufsteigenden modernen Kultur, ein vollsständiger Umschwung der Geschichtsanschauung: schon die Führer des 17. Jahrhunderts verlegten das goldene Zeitalter aus der Versgangenheit in die Zukunft und das 18. Jahrhundert arbeitete die nene Ansicht zu jener systematischen Geschichtskonstruktion aus, welche den Gang der Geschichte als einen stetigen Fortschritt von dürftigen Ansängen zu glorreicher Vollkommenheit darstellt und den Ansang dieses Endes in der Aufklärung erblickt.

Gegen diese optimistische Geschichtsbetrachtung erfolgt dann die große Gegenbewegung, welche mit Ronssean anhebt und in der Romantik ihren Höhepunkt erreicht: die Anschauung von dem weisen und vollkommenen Urvolk, welche bei Schelling ihren Spuk treibt, gehört derselben an. Auch Schopenhauer ist als Geschichtsphilosoph ein echter Sohn der Romantik. Einen Fortschritt zum Bessern versmag er in der Geschichte auf keine Weise zu erblicken, ja er ist geneigt zu lengnen, daß überhaupt in der Geschichte zusammenshängende Entwicklung stattsinde: Namen und Kostüme änderten sich wohl, aber der Inhalt des Stückes, das aufgesührt werde, bleibe ewig dasselbe. Nur in einer Hinsicht sinde zweisellos continuirliche Entwicklung statt: der Schmerz steigere sich beständig. Am glückslichsten, oder also am wenigsten unglücklich sei das Tier; in dem Menschen entsprängen in dem Maaße, als die Erkenntnis wachse, neue Duellen des Schmerzes: qui auget scientiam, auget dolorem.

Seine Gründe für die Ansicht kann man etwa unter folgende Gesichtspunkte bringen. 1) Mit der steigenden Komplikation seiner Natur wird ein Wesen für den Schmerz immer angreisbarer. Aller Fortschritt der Kultur besteht nun in der Vermehrung der Bedürfsnisse und der erforderlichen Befriedigungsmittel: also wächst in denselben Maaße, als die Kultur sich steigert, Begierde, Not und Enttäuschung. 2) Durch die Entwicklung der Intelligenz wird dem Menschen die Zukunft durchsichtig. Das Tier lebt in der Gegenswart, es fühlt nur den Schmerz des Augenblicks; werden die Lebenss

bedingungen allzu ungünftig, dann ftirbt es, ohne den Tod, den es nicht voraussieht, eigentlich zu erleben. Der Mensch sieht die Übel kommen, er sieht Alter und Tod voraus; zum Schmerz kommt Furcht und Sorge, peinigender als der Schmerz selbst. Führt doch Fyrcht vor dem Tode zum Selbstmord. 3) Im Menschen findet eine Verdoppelning seines Wesens statt; zu dem wirklichen Selbst kommt ein Selbst in der Vorstellung, ein ideelles Selbst. Das Ich in der Vorstellung ist nicht weniger verletzlich, und nicht minder tiefer Schmerzen fähig, als das wirkliche; umbefriedigter Chraeiz, gekränkte Eitelkeit sind unerschöpfliche Duellen der Dual, Verleumdung und Chrabschneidung treffen härter als Angriffe auf das leibliche Leben. Und auch diese Verwundbarkeit wird mit der steigenden Kultur beständig größer: je höher die Kultur, defto intensiver die Socialisirung, besto mannigfaltiger und intensiver die Abhängigkeitsverhältnisse. Je höher Jemand auf der Stufenleiter gesellschaftlicher Rangordnung fteht, desto mehr ist er dem Urteil Anderer ausgesetzt: wie sicher und unbekünnnert lebt in dieser Hinsicht der Bauer; wie viel Pein fließt aus dieser Duelle in das Leben des Politikers, des Schriftstellers! 4) Noch in einer anderen Hinsicht findet eine Erweiterung des Lebens und damit eine Steigerung der Verwundbarkeit des Menschen statt: durch die Entwicklung der sympathischen Erregbarkeit wird er zu den eigenen auch der fremden Schmerzen teilhaftig. Das Tier bleibt gleichgültig bei Not und Tod des Nächsten. Der Mensch, und auch der rohe, leidet mit, was seiner Umgebung zustößt: indem er Krankheit und Tod derer, die er liebt, mit erleidet, erlebt er viel= fältigen Tod. Und am meisten leiden die Besten, sie fühlen außer ihrer besonderen Not auch noch die allgemeine: große und gute Menschen können wir uns kaum ohne einen Zug der Melancholie denken. —

Diese Betrachtungen sind nicht unwahr; aber sie sind einseitig. Nicht eine einseitige Steigerung der Schmerzensempfänglichkeit sindet statt, sondern eine Steigerung der Sensibilität nach beiden Seiten: mit den Schmerzen werden auch die Freuden mannigfaltiger und intensiver. Es ist wohl nicht zweiselhaft, daß wir die Erscheinungen des körperlichen Lebens richtig deuten, wenn wir annehmen, daß Wirbeltiere viel heftigerer Schmerzen fähig sind als Wirbellose; die

Berreißung des Körpers eines Wurmes wird auch Schmerzen verursachen, doch schwerlich sind dieselben zu vergleichen mit denen, welche etwa ein Hund bei der Durchschneidung eines einzigen Nervenstranges erleidet. Ebenso wenig dürfte es zweiselhaft sein, daß die Lustgefühle, welche die Jagd in einem Hunde erregt, unvergleichlich intensiver sind, als diesenigen, welche der Regenwurm bei dem Aufjuchen seiner Nahrung empfinden mag.

Den obigen peffimistischen Betrachtungen wäre, um sie zur vollen Wahrheit zu ergänzen, überall eine zweite Betrachtung hinzuzufügen, welche die Steigerung der Gefühle nach der anderen Seite enthielte. Es wurde gesagt: 1) mit der aufsteigenden Entwicklung des Lebens nähmen die Bedürfnisse, also die Schmerzen zu. Gewiß, aber auch die Mittel, die Bedürfnisse zu befriedigen. Die Thätigkeit in dieser Absicht wird immer mannigfaltiger, immer größere und entwickeltere Kräfte und Fertigkeiten werden in's Spiel gesetzt: damit werden auch die begleitenden Luftgefühle immer reicher. Man halte das Leben und die Thätigkeit jener ehemaligen Bewohner unferer Küsten, welche in den sogenannten "Kjöffenmöddingern" Spuren ihres Da= feins zurückgelassen haben, neben das Leben und die Bethätigung der Bauern und Handwerker, der Fischer und Seeleute, welche gegenwärtig Bewohner dieser Gegenden sind und man wird doch wohl annehmen dürfen, daß dem Mehr von Mühe, Sorge und Not in ihrem Leben auch ein Mehr von Freude an der Arbeit und ihrem Erfolg entspricht. Ich behaupte nicht, daß der Zuwachs an Frende den Zuwachs an Schmerz übersteigt, ich würde nicht nur an der Beweisbarkeit, sondern auch au der Wahrheit dieser Behauptung zweifeln; aber ebenso wenig scheint mir die umgekehrte Behauptung begründet werden zu können oder wahr zu sein.

2) Es wurde behamptet, daß die Vorausnahme künftiger Schmerzen in Furcht und Sorge den Schmerz vermehre. In der That, alle Schmerzen, wenn sie blos in der Empfindung des Augensblicks beständen, wären leicht zu tragen: das erdrückende Gewicht erhalten Entbehrungen, Kränkungen und selbst physische Schmerzen erst dadurch, daß sie als Anfang einer langen Reihe augesehen werden. Aber erhalten nicht ebenso Freuden erst dadurch ihren eigentlich menschlichen Charakter und Wert, daß sie in Hoffmung vorausges

nommen werden? Und kann man nicht sagen, so unglücklich ist das menschliche Gemüt doch nicht konstituirt, daß es der Furcht mehr als der Hoffmung zugänglich wäre? Die Naturanlage ist in dieser Hinsicht verschieden; vielleicht kann man aber doch sagen: öfter findet eine Fälschung der Zufunftsaussicht durch Hoffnung, als durch Furcht statt. Noch gewöhnlicher als durch Hoffnung dürfte eine ähnliche Fälschung, wenn man denn so sagen will, zu Gunften der heiteren Lebensansicht durch die Erinnerung stattfinden. Schöne und erfrenliche Tage, welche wir erlebten, bleiben auch in der Erinnerung eine Quelle der Freude, ja die Erinnerung verschönert sie, indem sie die kleinen Widrigkeiten und Störungen, welche in der Wirklichkeit nicht leicht fehlen, fallen läßt; sie retonchirt gleichsam bas Bild. Dagegen verlieren not= und kampfreiche, leid= und kummervolle Tage in der Erinnerung den Stachel: der Schmerz um den Verluft eines Gutes wird zur milden, peinlosen Wehnut, die Erinnerung an bestandene Not und Drangsal erfüllt mit Selbstaefühl: "olim meminisse juvabit", wird dem Bedrängten von dem römischen Dichter zugerufen. nicht Antobiographien beinahe stets Biodiceen?

- 3) Was die Schmerzen anlangt, welche die Verwundung des ideellen Ich zur Folge hat, so wäre auch hier zu sagen, daß dieselben in der Freude, welche aus fremder Anerkennung und aus dem erfolgreichen Wettkampf um den Preis der Auszeichnung sließt, ihr Complement haben. Und würden ohne die Empfänglichsteit für Auszeichnung und Ehre die höheren menschlichen Funktionen haben entwickelt werden können? Auch daran mag erinnert werden, daß die menschliche Natur ein Heilmittel gegen Verletzungen des ideellen Ich besitzt: Kränkung und Zurücksetzung macht stolz und der Stolz heilt den Schmerz. Schopenhauer hatte Gelegenheit, hierüber au sich selber Beobachtungen zu machen.
- 4) Dasselbe gilt endlich von den Schmerzen, welche durch Mitserregung entstehen: auch ihnen stehen Freuden gegenüber, welche aus der Teilnahme an fremdem Wohlergehen entspringen. Wenn wir einem alten Spruch glauben, so hat die Teilnahme an dem Schicksal Anderer für das Glück der Beteiligten einen sehr günstigen Erfolg: geteilter Schmerz ist halber Schmerz, geteilte Freude ist doppelte Freude; so daß hiernach der Gewinn vierfältig wäre.

Also das wäre die Summe: mit der Steigerung der Kultur wächst die Mannigfaltigkeit und Intensität der Leiden, aber auch Db in stärkerem Maaße? das war die zuversichtliche der Freuden. Behauptung des historischen Optimismus: der Fortschritt der Geschichte mehre das Glück. Ihr tritt der Pessimismus mit der ebenso zuversichtlichen Behauptung gegenüber: er mehre die Leiden. halte beide Behauptungen für gleich unerweislich; beiden läßt sich burch rhetorische Ausführungen eine große Scheinbarkeit verschaffen; in Wahrheit fann es fein Verfahren geben, wodurch die entscheidenden Ermittlungen angestellt würden. Bielleicht käme der Wahrheit am nächsten eine dritte Ansicht: daß das Wachstum auf beiden Seiten stets gleich groß und daher, wenn Lust und Schmerz wie positive und negative Größen addirt würden, die Summe stets dieselbe bleibe, nämlich Rull. Man könnte die Gefühle darstellen als Schwankungen um einen Rullpunkt, und nun sagen: mit der steigenden Kultur würden die Schwankungen häufiger und größer, aber die Summe der Abweichungen erfahre keine Veränderung. Ich gebe diese Ansicht als eine mögliche, sie scheint mir einen eigentlichen Beweiß so wenig als die beiden andern zuzulaffen. Eine Messung der Gefühle ift unausführbar; ich möchte sogar behaupten, daß wenn jemand umherginge und die einzelnen Menschen behnfs statistischer Aufzeichnung fragte: ob sie in diesem Augenblick Schmerz oder Lust fühlten? er sehr häufig zur Antwort erhalten würde: darauf habe man gar nicht geachtet; und auf weitere Nachfrage: man könne es wirklich selbst nicht sagen — was denn übrigens eine sehr deutliche Erklärung der Natur wäre, daß in ihren Augen Lust und Schmerz nicht so wich= tige Dinge seien, als in den Augen der hedonistischen und pessimisti= schen Philosophen. Aber wenn ich eine Behauptung wählen müßte, so würde ich diese am ersten verteidigen zu können glauben. würde auf die relative Natur der Gefühle hinweisen, daß sie überall aufträten, wenn Abweichungen von einem Mittel stattfänden: ein Mehr oder Minder, gemessen an einem Mittel, werde mit Lust und Schmerz empfunden. Das Mittel selbst aber scheine beweglich: bei dauerndem Mehr oder Minder verschiebe es sich, so daß es wieder in die Mittellage komme.

5. Doch statt solche Betrachtungen weiter auszuspinnen, will ich

noch furz auf den moralistischen Geschichtspessimismus ein= gehen, welchen Rouffeaus leidenschaftliche Beredsamkeit der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts so eindrucksvoll predigte. Der Ur= zustand des Menschen erschien ihm als ein Zustand der Unschuld und Tugend, von welchem die Kultur immer weiter abführe. näher dem Urstand, so viel mehr Reinheit und Tugend: bei Hirten und Bauern meint Rouffean sie noch zu finden, in der Parifer Ge= sellschaft, am Hof zu Versailles werde man sie vergebens suchen. feiner berühmten Erstlingsschrift über die Frage: ob die Wiederher= stellung der Wiffenschaften und Rünfte dazu beigetragen habe, die Sitten reiner zu maden? ist er geneigt, in der Entwicklung der Wissenschaften und Künste selbst die Ursache des moralischen Verderbens zu suchen. Eine zweite Frage der Dijoner Akademie, nach dem Ursprung der Ungleichheit unter den Menschen, gab Rousseau Gelegenheit, seine Behauptung dahin abzuändern, daß in der Ent= wicklung der gesellschaftlichen Unterschiede die nächste Ursache des Mit der Steigerung der Kultur, so moralischen Verfalls liege. können wir etwa seine Betrachtung summiren, entstehen die Unterschiede von reich und arm, vornehm und gering, Herren und Knechten; und von hier geht auf die an sich gute menschliche Natur ein ver= schlechternder Einfluß aus. Auf der einen Seite entstehen die Herrenlafter: Hochmut, Abermut und Mißhandlung; auf der anderen Seite die Rnechtslafter: Feigheit, Niederträchtigkeit und Falfchheit. Dazu kommt noch ein Anderes: die sociale Differenzirung hat die Tendenz die ma= türliche Schätzung der Dinge zu zerftören. Der natürliche Wert der Dinge besteht darin, daß sie unmittelbare Bedürfnisse der menschlichen Natur befriedigen; in der Gesellschaft tritt an die Stelle des natür= lichen Wertes der konventionelle: die Dinge werden geschätzt, soweit fie geeignet find, die ausgezeichnete Stellung in der Gesellschaft zu Diamanten und Perlen haben gar keinen oder, als Zier= raten, doch nur einen geringen natürlichen Wert; in der Gesellschaft dagegen erhalten sie sehr großen Wert als Zeichen von Reichtum und Vornehmheit; ihr Wert besteht nicht so sehr darin, daß man sie hat, als darin, daß Andere sie nicht haben. Ahnlich geht es mit der menschlichen Bildung selbst. Kenntnisse z. B. erhalten in der Gesell= . schaft einen konventionellen Wert: unter dem Namen von Bildung

und Gelehrsamseit verleihen sie sociale Auszeichnung. Aber die Kenntsnisse, die hierzu dienen, sind nicht eben dieselben, welche für das Leben wirklichen Wert haben; wirklichen Wert haben diesenigen Kenntnisse, die ihren Inhaber klüger oder weiser machen; Bildung und Gelehrsamseit thun oft das Gegenteil von beiden: sie untersdrücken den gesunden Menschenverstand und das natürliche Urteil. Und auf ähnliche Weise erobert in der Gesellschaft das seine Benehmen und der gute Ton die Stellung, welche der Tugend allein zussonnut. So zerfrist Lüge und Schein das Leben der Gesellschaft. "Nous avons de l'honneur sans vertu, de la raison sans sagesse, et du plaisir sans bonheur:" so faßt Noussean im "Contrat social" sein Urteil über diese lesten Zeiten der Bildung und Aufsschäung in einen jener Sprüche, die sich so wirksam dem Gedächtnis einprägen. —

Auch diese Betrachtungen sind nicht unwahr, aber auch sie sind einseitig. Ohne Zweifel bringt die Kultur und im besonderen die sie begleitende gesellschaftliche Differenzirung neue Verkehrtheiten und Laster hervor, aber auch neue Tugenden. Es giebt Herrschertugenden so gut als Laster: Tapferkeit, Großmut, Selbstbeherrschung, Würde, Umsicht, Fürsorge; und ebenso giebt es, wie Laster, so auch Tugenden der Dienenden: Anhänglichkeit, Hingebung, Treue. Wenn die gefell= schaftliche Stellung den natürlichen Anlagen entspricht, wenn jeder auf die Seite kommt, wohin er nach seiner Naturanlage gehört, dann fann es günftigere Bedingungen für die Entwicklung des Charafters nicht geben, dann wird das Verhältnis auch auf beiden Seiten als Glück empfunden. Und ebenso wenig werden wir Ursache haben zu glauben, daß die Güter, welche die Kultur hervorbringt, lediglich Differenzwert haben: Wissenschaft und Kunst haben doch auch natür= lichen und wirklichen Wert, wenn auch jene Verkümmerung in Ge= lehrsamkeit und Prunkbildung nicht selten ist; und auch die Güter, welche Gewerbe und Handel hervorbringen und zugänglich machen, haben nicht blos Differenzwert. Doch Rouffeaus Traum von einem glückseligen und unschuldigen Naturzustand gehört ja wohl überhaupt einer vergangenen Zeit: Der paradiesische Naturzustand ist die Ideal= welt, welche die vornehme Gesellschaft der Zeit Ludwigs XV. her= vorbrachte; in ihr spiegelt sich nicht irgend eine auf den Südseeinseln

oder bei den Indianern Amerikas vorhandene Wirklichkeit, sondern das Leben eben jener Gesellschaft, welche sie träumte, doch mit vollsständiger Umkehrung der Wirklichkeit. Die wirkliche Bekanntschaft mit den unkultivirten Völkern hat nirgend jene stolzen und ausrichstigen, jene tugendhaften und glücklichen Wilden entdecken lassen. I. St. Mill meint (in einem Aufsatz über Natur), daß fast jede achtungswerte Eigenschaft der Menschheit nicht Ausstattung der Natur, sondern Ergebnis der Kultur sei: Tapferkeit, Wahrhaftigkeit, Keinslichkeit, Selbsteherrschung, Gerechtigkeit, Wohlwollen seien alle ersworbene Eigenschaften; Furcht, Lüge, Schunch, Unmäßigkeit, Selbstssucht, das seien die Züge, welche unbefangenen Bevbachtern in der Physiognomie des Wilden von jeher am meisten in die Angen gesfallen seien.

Wächst also mit der Kultur die Moralität? Ich möchte es nicht lengnen, aber der Geschichtspessimismus könnte doch eine furchtbare Gegenrechnung zu dieser Betrachtung Mills aufstellen. Es mag sein, daß die unkultivirten Menschen jene Tugenden nicht haben; dafür fehlen ihnen auch die Laster der Civilisation. Man steige in die Gamerwelt einer europäischen Großstadt herab, oder man blicke in die Welt der Geheimnisse, welche der Name der guten Gesellschaft bedeckt, und man wird gestehen müssen: gegenüber dem Raffinement widerwärtigen Genießens, verlogener Bosheit, nichtswürdiger Nieder= trächtigkeit sind die Laster der Wilden Kinderunarten. — Kann man sagen, das seien doch ungläckliche Ansnahmefälle? Numerisch be= trachtet, weise die Kultur doch ein ftarkeres Wachstum auf Seiten der Tugend als auf der des Lasters auf? Wie hoffnungslos es wäre, für eine solche Behauptung den Beweiß anzutreten, wird vielleicht durch eine konfrete Fragestellung am ehesten flar: waren die Deutschen, deren Leben Tacitus beschreibt, bessere oder schlechtere Menschen, mo= ralisch betrachtet, als die Deutschen, welche zur Zeit der Kreuzzüge, der Reformation, der Aufflärung lebten?

Wenn ich eine Ausicht in dieser Sache zu verteidigen genötigt wäre, dann würde ich wiederum am leichtesten mich entschließen, eben dieselbe, welche oben über das Verhältnis von Kultur und Glück ansgedeutet worden ist, auch hier auzunehmen: die moralischen Unterschiede zwischen den Individuen werden größer, aber sie wachsen auf

beiben Seiten in gleichmässigem Fortschreiten. Ober, wie dort gesagt wurde: die Schwankungen um den Nullpunkt werden größer, aber die Summe bleibt dieselbe. Die Tiere, so ließe sich diese Ansicht ausführen, stehen auf dem Rullpunkt: sie sind weder aut noch bose. Mit der Menschwerdung beginnt die moralische Differenzirung; auf den ersten Stufen sind die Unterschiede noch gering, die Einzelnen gleichen einander, sie sind Exemplare, die den Gattungstypus im Ganzen gleichartig darstellen. Mit der aufsteigenden Kultur findet fortschreitende Individualisirung statt, das Gute und Bose tritt in schärferen Zügen hervor; die Masse bleibt freilich auch hier in einer imentschiedenen Mitte, den Regungen des Guten, wie des Bösen zugänglich; aber in einzelnen Persönlichkeiten tritt nunmehr das Gute und Bose mit voller Entschiedenheit hervor: auf der einen Seite heilige Liebe, aufopferungsfrohe Trene, leidenschaftliche Hingebung für Wahrheit und Recht, und auf der andern Seite die volle und ganze Verworfenheit.

Und was wird also die Zukunft bringen? Die immer schärfer und klarer durchgeführte Sonderung, die immer mehr fortschreitende moralische Differenzirung der trägen und stumpfen Masse? Vielleicht darf man so sagen. Wie, nach dem hebräischen Mythus, die natür= liche Welt damit begann, daß Gott Licht und Finsternis schied, so begann, nach demfelben tiefsinnigen Mythus, die geschichtliche Welt mit der Unterscheidung des Guten und Bösen. Und nach der drift= lichen Anschauung, welche an jenen Mythus sich auschließt, ist der Inhalt der Geschichte die Durchführung jenes Scheidungsprocesses. Im Neich Gottes und im Neich des Tenfels ist der Gegensatz des Guten und Bösen zu voller Reinheit und Klarheit entwickelt. Zwischen beide gestellt, trennt sich die Menschheit allmälig in zwei Hälften, indem von dem Reich Gottes die Einen, von dem Reich des Teufels die Andern angezogen und völlig angeeignet werden. Der Abschluß der Geschichte ist die absolute und definitive Trennung dieser beiden Hälften in dem großen Gericht am letzten Tage. Ift alle Religion Spiegelung des menschlichen Wesens, seiner tiefsten Willensrichtung und seines tiefsten Selbstbewußtseins in einer transscendenten Welt, fo dürfen wir in diefer großartigften aller Bisionen eine Spiegelung des geschichtlichen Selbstbewußtseins der Menschheit erblicken. —

6. Also das wäre die Summe dieser Erwägungen: in der gestchichtlichen Entwicklung wird der Inhalt des menschlichen Lebens mannigfaltiger und reicher, seine Kräfte und Bethätigungen werden vielgestaltiger und komplicirter; damit wächst die Sensibilität: die Lusts und Schmerzgesühle werden häusiger und intensiver. Dagegen bleibt es fraglich, ob die Zunahme auf der einen Seite, sei es der des Clücks, oder der des Unglücks, größer ist als auf der andern. Ebenso ninunt die moralische Differenzirung zu: Tugenden und Laster wachsen mit einander, wie denn auch die Empfindlichkeit des moraslischen Urteils sich steigert. Dagegen bleibt es fraglich, ob eine stärkere Zunahme auf der einen als auf der andern Seite stattsindet; die opstimistische und die pessimistische Geschichtsansicht sind gleich unerweißelich und vermutlich gleich unwahr.

Aber ist damit nicht dem Pessimismus im Grunde Recht gegeben? Wenn die Menschen im Verlanf der geschichtlichen Entwick= lung nicht besser und glücklicher werden, gilt nicht dann jene Rede Schopenhauers von der absoluten Ziellosigkeit des Lebens sowohl der Einzelnen als der Gesammtheit? Ift dann nicht alle Arbeit und Mühfal, aller Kampf und alle Aufopferung vergeblich? Und, so könnte man hinzufügen, wird nicht diese definitive Vergeblichkeit des geschichtlichen Lebens von der Wirklichkeit selbst in der deutlichsten Sprache, der sie fähig ist, ausgesprochen: wie die Einzelnen sterben, so sterben die Bölker: die Schönheit der Griechen, die Tüchtigkeit der Römer ift dahin für immer; auch die heute lebenden Bölker werden sterben; ja schließlich stirbt die Menschheit selbst. Die kosmische Physik rechnet uns vor: die Sonne wird erlöschen, sie giebt Wärme aus, ohne zu empfangen. Dann wird ewiges, starres Schweigen Das Leben, wie es entstanden ist in der Zeit, wird vergehen; wie ein vorübergehendes Phosphoresciren, welches die ziellose und zufällige Bewegung der Atome verursacht, leuchtet es auf, vor ihm und hinter ihm das ewige Dunkel.

Was zunächst die letztere Betrachtung anlangt: wäre es wirklich ein Beweis für die Nichtigkeit alles Lebens, wenn es einmal auf Erden überhaupt ein Ende nähme ohne eine Fortsetzung zu sinden? Mir scheint nicht: unendliche Fortdauer in der Zeit ist nicht Bedins gung seines Wertes. Ja vielleicht könnte man sagen, eine grenzens lose Fortdauer sei nicht einmal wünschenswert ober auch nur denkbar. Seder endliche Inhalt füllt nur endliche Zeit. Ein Drama ist seiner Natur nach ein begrenzter Verlauf, niemand macht es ihm zum Vorwurf. Ein Menschenleben ist nicht minder ein seiner Natur nach begrenzter Verlauf: nicht blos äußerlich und zufällig, sondern aus innerer Notwendigkeit geht es zu Ende; sein Inhalt wird erschöpft und es ist nicht ein Glück, sondern Pein und Verlegenheit, wenn der Tod zögert, den Vorhaug fallen zu lassen, nachdem das Spiel zu Ende ist. Nicht um ein langes Leben, sondern um einen rechtzeitigen Tod betet der Weise. Nun, dasselben, sondern um einen Leben eines Volkes: auch sein Inhalt ist nicht merschöpflich; und so gilt es von dem Leben der Menschheit: auch sie mag sich ausleben, und dereinst so willig und lebenssatt das Haupt zur Ruhe legen, wie es ein müder Greis nach wohlvollendetem Leben thut.

Für eine solche Betrachtungsart schwindet aber, wie mir scheint, auch jener andere Einwand gegen den Wert des menschheitlichen Lebens, daß nicht im Verlauf Steigerung des Glücks oder der Moralität stattfinde. In einem Drama sind die späteren Afte nicht besser als die früheren; der Wert desselben liegt nicht in der letzten Scene ober in dem, was darauf folgt, sondern jede Scene hat ihren eigenen Wert, freilich nicht als absolut isolirter Verlauf, sondern als Teil dieses Ganzen. So liegt der Wert eines Menschenkens nicht in einem Schlußakt ober in einem But, welches als sein ihm äußer= liches Refultat von ihm hervorgebracht und hinterlassen würde, sondern in dem ganzen Verlauf: jeder Abschnitt hat seinen eigenen Wert, Die Kindes= und Knaben=, die Jünglings= und Mannesjahre, das Greisen= alter und der Tod; und jeder wird dadurch bedeutender und wichtiger, daß er zu einem solchen Gesammtleben als Präludium und Vorbe= reitung, als Erfüllung und Abschluß gehört. Und nicht anders liegt die Sadje, wenn es sich um das Leben eines Volkes oder der Mensch= heit handelt. Die Forderung, daß die späteren Geschlechter glücklicher oder tugendhafter seien als die früheren, ist durch nichts gerechtfertigt: wir mögen es ihnen von Herzen wünschen, aber es ist kein Vorwurf gegen die Geschichte, wenn es nicht so kommt. Die vorangehenden Geschlechter sind nicht blos so viele Stufen, über welche das letzte zur Vollkommenheit und zum Glück steigt: sie haben ihr eigenes

Leben gelebt und es hat seinen eigenen Wert. Die Griechen und Römer haben nicht gelebt, um uns einige Reste ihrer Kultur zu hinterlassen, sondern um ihrer selbst willen, und es ist nur ein Buwachs zu dem Wert dieses Lebens, daß es sich in solcher Weise als Glied in das größere Leben der Menschheit einfügt — eine Betrachtung, welche auszuführen die Aufgabe einer Philosophie der Geschichte wäre, einer Wissenschaft freilich, von der jenes pythagoreische Wort gilt, daß nur Gott sie habe. Uns Menschen geht es mit der Geschichte, wie es nach Goethes Urteil den Meisten in einem Schanspiel geht: sie sehen das Einzelne und ergößen sich an dem bunten Wechsel, aber den Sinn des Ganzen und daraus die Notwendigkeit des Einzelnen zu erkennen reicht ihr Fassungsver= mögen nicht aus. Ich sagte oben, Antobiographien pflegten Biodiceen zu sein. Bielleicht dürfen wir sagen: wenn wir im Stande wären, das Leben der Menschheit zu übersehen, wie wir das Leben eines Einzelnen übersehen, oder wenn einmal die Menschheit gegen das Ende ihrer Tage ihre Autobiographie schreiben wird, dann wird auch diese, so viel sie immer von Arbeit und Kampf, von Not und Mißlingen zu berichten haben mag, doch im Ton der Biodicee gehalten sein:

> Die Menschheit selbst in ihrem dunklen Drange War sich des rechten Weges wohl bewußt.

7. Zu dem vorstehenden Kapitel, als es zuerst in einer Zeitsschrift (Deutsche Rundschau, Sept. 1886) veröffentlicht worden war, wurde von einem einsichtigen Freunde bemerkt: die optimistische Schlußwendung scheine doch zu der vorhergehenden Darlegung nicht zu stimmen. Wenn an jedem Punkt des geschichtlichen Lebens der Menschheit Glück und Schmerz, Tugend und Laster gleich großseien, dann sei danit im Grunde doch zugegeben, was der Pessimissmus behauptet: das Leben habe keinen Wert. Die Summe gleicher positiver und negativer Größen bleibe doch eben Null, die Vergeblichkeit des geschichtlichen Lebens könne nicht schärfer sormulirt werden.

Ich stelle dieser Bemerkung eine Betrachtung über das Wesen und die Bedeutung des Übels und des Bösen gegenüber. In der That, wenn das Böse und der Schmerz gegenüber dem Guten und dem Glück in jeder Hinsicht die Geltung und Kraft von negativen Größen hätten, dann wäre die Folgerung unausweichlich. Diese Behauptung scheint mir aber allerdings nicht unbestreitbar. Vielleicht ist in jenen alten Erwägungen, welche in dem Übel und Bösen nicht ein eigentlich Wirkliches erblicken wollten, doch eine wirkliche Wahrheit.

Wir wollen uns die Frage in der Form vorlegen: ist das Übel und das Böse etwas, das schlechterdings nicht sein sollte?

Was zunächst das übel anlangt, so ist schon in früherer Betrachtung (im 2. Kapitel) ausgeführt worden und es wird noch später (im 6. Kapitel) darauf zurückzukommen sein, ein wie ment= behrliches Element dasselbe im Grunde für unser Leben ist. Wenn es ganz wegfiele, wenn es also Entbehrung, Enttäuschung, Mißlingen, Widerstand gar nicht mehr gabe, dann ware unserem Leben sein Inhalt selbst genommen. Nicht nur, daß unser Wille ein Leben ver= schmähen würde, in dem es Widerstand und Kampf, also auch die reale Möglichkeit des Mißlingens und der Niederlage, Furcht und Sorge, gar nicht gabe, wir vermöchten auch auf keine Weise zu sagen, was sein Inhalt wäre. Das "reine" Glück ist ein durchaus unvollziehbarer Begriff. Die leichte Taube, sagt Kant einmal, die fliegend den Widerstand der Luft fühlt, könnte auf den Gedanken fommen, daß es ihr im leeren Raum noch viel leichter werden müßte: sie würde beim Versuch alsbald belehrt werden, daß Fliegen ohne ein Widerstand leistendes Medium überhanpt unmöglich sei. So ist auch Leben ohne Übel unmöglich. Leben ist Thätigkeit, und Thätig= keit ist undenkbar ohne ein Widerstand leistendes Material. Das "reine" Glück ist wie die reine Wahrheit für Gott allein. Der Mensch bedarf des Zusates, wie von Unkenntnis und Frrtum, so von Gefahr und übel.

Aber könnte nicht doch das Böse sehlen? Könnte nicht wenigstens unter den Menschen Gerechtigkeit, Friede und Wohlwollen vollkommen sein? — Wer sehnte sich nicht darnach. Und doch scheint auch hier zu gelten: ein menschliches, ein irdisch-menschheitliches Leben ohne das Verkehrte und Böse können wir uns nicht einmal denken. Wenn wir aus der Geschichte alle Selbstsucht und Ungerechtigkeit, allen Un-

verstand, Stumpffinn und Bosheit ausgetilgt denken, was bliebe ihr für ein Juhalt? was hätte ein nuendlich langes Jonll, in dem un= gezählte Generationen gutartiger und zufriedener Geschöpfe, die Frucht der Erde in Frieden verzehrend, ihr Leben dehnten, für ein Interesse? Denn es ift ja offenbar, daß mit dem Wegfall des Verkehrten und Böfen auch alles das, was wir als moralisches Heldentum verehren, weg-Dhue Napoleon, der den Deutschen der Befreiungsfriege als das bose Princip erschien, gabe es keinen Stein und keinen Blücher, keinen Arndt und keinen Körner; ohne die Niedertracht der Sykophanten und die gemeingesinnte Haltlosigkeit des athenischen Volksgerichts gäbe es keinen Sokrates; ohne Pharifäer und Schriftgelehrte, pfäffische Hohepriester und einen feigen Profurator, ohne blinden, fanatisirbaren Hanfen und rohe, brutale Ariegskucchte gäbe es keinen Christus. Es giebt kein Bild, das die Menschheit mehr bewegt hat, das mehr Verehrung gewonnen und mehr Trost gespendet hat, als das Bild des auf Golgatha Gefrenzigten. Und doch zeigt dies Bild, wie es darzustellen Bildner und Maler bis auf diesen Tag nicht mübe geworden sind, auch alle jene Gestalten ausgesuchter Bosheit, Blindheit und Niederträchtigkeit; und sie können nicht fehlen: sie bilden die notwendige Folie für die eine lichte Gestalt. jene weg und das Bild des Gekrenzigten selbst wird unmöglich. Von einer glücklichen Schuld, felix culpa, spricht daher das alte Rirchenlied, da sie solchen Erlöser nötig und möglich gemacht habe.

Also wie es kein Licht giebt ohne Schatten, kein Leben ohne Widerstand, so vollendet sich das Gute nicht ohne seinen Gegensatz. So ist es auf Erden und so wird es bleiben. In Himmel ist es anders. Aber der Himmel kommt nicht auf Erden; und so lange wir die irdische Natur anhaben, könnten wir den Himmel nicht erstragen. —

Macht eine solche Ansicht quietistisch? lähmt sie das Streben nach der Besserung menschlicher Zustände? Auch dieser Vorwurf wurde der Darstellung genacht: wenn das übel und das Böse nicht nur blieben, sondern auch bleiben müßten, so schwinde der Antrieb, sie zu bekämpsen. Ich antworte hieraus: der Antrieb zur Bekämpfung des übels und des Bösen kommt dem Menschen nicht aus der Vorstellung von einem vollkommenen Zustande, der durch die Thätigkeit herbeigeführt werden könne, sondern aus dem Druck, den ein bestimmtes Übel, ein bestimmtes Böse auf das Gemüt ausübt. Die allgemeine Einsicht, daß nach der Befriedigung eines Bedürfnisses, der Beseitigung eines Übels, jederzeit neue aufkommen, wird weder die Bethätigung hemmen noch ihren Erfolg mindern. Das gilt von der Thätigkeit für fremde nicht minder als für eigene Wohlfahrt. Auch wer überzeugt ist, daß es, so lange die Welt steht, Not und Elend, Ungerechtigkeit und Lüge geben wird, wird darum nicht aufhören dort, wo sie ihm eben ent= getreten, sie zu bekämpfen. Und er thut wohl daran; der Kampf kann nie ganz erfolglos sein. Ein Erfolg ist ihm unter allen Um= ftanden gewiß; er ftellt ihn unter die Reihe der Streiter für das Gute Wenn für jeden Menschen die nächste und eigentliche und Rechte. Aufgabe ist, nicht dem Menschengeschlecht die Glückseligkeit und Vollkommenheit zu verschaffen, sondern sein eigenes Leben mit würdigem Inhalt zu erfüllen, so kann er dieses Ziel unter allen Umständen er= Er erreicht dazu ein Anderes; wer wehrlos und unthätig vor dem übel, als einem doch nicht zu bewältigenden, die Hände in den Schooß legt, den bewältigt es innerlich gewiß; aus der Un= thätigkeit kommt Mutlosigkeit und Mattheit. Sobald dagegen jemand sich zu wehren beginnt, der hat mit dem Gefühl der eigenen Thätig= feit und Kraft auch das Gefühl, daß das Übel oder Bose, gegen das er sich wehrt, zurückweicht. Und wie follte es nicht in irgend einem Umfang durch redliche Anstrengung wirklich zurückgedrängt werden? Die Befriedigung hierüber wird nicht vernichtet durch die Vorstellung, daß ein anderes Übel kommen mag, wenn jenes gegangen ist. Mögen die kommenden Menschen die kommenden noch unbekannten Übel befämpfen; sie kümmern uns wenig, wenn wir nur mit den nächsten fertig werden. Die einzige Hülfe, die allem Übel für immer ein Ende macht, das ist, wie Rückert sagt, der Tod: Leben lebt nur auf einstweilen! Es ist dieselbe Weisheit, die auch Goethe beständig einpräat\*).

<sup>\*)</sup> Die Verse aus der Weisheit des Brahmanen, die den Gedanken zierlich ausdrücken, mögen hier einen Plat sinden:

Ob er foll die Schmerzenswunde Langfam heilen aus dem Grunde

8. Und also sollen wir das übel und das Böse als auch legistime Bestandteile dieser Welt hinnehmen und anerkennen? Der Gesdanke eines absolut Enten, eines Neiches Gottes hätte kein Recht?

Freilich hat er Necht; es ist ein notwendiger Gedanke, den wir nicht aufgeben können. Aber das Reich Gottes ist nicht von dieser Welt. Dieses ganze Wesen umß vergehen und alle Creatur ernenert werden, ehe es kommen kann. Nicht einmal eine Vorstellung davon, eine konkrete Anschauung, kann es in dieser simulichen Welt geben: es ist in keines Menschen Herz gekommen und kein Auge und Ohr hat vernommen, was Gott denen bereitet hat, die ihn lieb haben. Das Reich Gottes, so könnte man die Sprache des Evangeliums in die Kantsche Sprache übertragen, ist eine transscendentale Idee, das heißt ein Begriff, zu dem eine kongrnirende Wirklichkeit in der Sinnen-welt nicht gegeben werden kann.

Also doch ein leerer Gedanke? Ich meine nicht. Die Sinnenwelt ist nicht die Welt selbst. In dem Widerspruch zwischen jener höchsten Idee und der Wirklichkeit, wie sie uns sich darstellt, kann ich nur eine neue Erinnerung erblicken, den Abschluß der Weltauschanung nicht in der empirisch gegebenen Wirklichkeit zu sinden. Das Ungenügen der letzteren war zu allen Zeiten der stärkste Antrieb zum Glauben an eine transscendente Welt. Ist dieser Glaube Aberglaube? Sofern jene Welt dem Schicksal unterliegt, von der Einbildungskraft aus dem Material der sinnlichen Welt aufgebant und ausgemalt zu werden, wird der Glaube zum Aberglauben, der den Verstand der Denkenden abstößt. Aber dadurch wird die Berechtigung

Dder obenhin einstweilig, Fragt mein Arzt, wie immer eilig. Und ich sprach: nur oberstäcklich, Wenn es schnell geht und gemäcklich. Hier genesen wollen gründlich Ist ein frommer Wunsch und sündlich. Leben lebt nur auf einstweilen; Wer will auch beständig heilen? Nur ein Arzt, das ist notorisch, Nur der Tod heilt ans dem Grunde. Heilet mich nur provisorisch Bis ich besinitiv gesunde.

oder vielmehr die Notwendigkeit des Gedankens einer transscendenten Welt selbst nicht angefochten.

Aber auch für die gegebene Wirklichkeit behält jene Idee eines vollkommenen Lebens in der Gemeinschaft von vollkommenen Wesen ihre Bedeutung. Es ist wahr, wir können sie nicht in konkreter Anschammig ausführen und doch bleibt sie der feste Punkt, von dem alle Wertbestimmung der gegebenen Wirklichkeit ausgeht. Ein Beispiel mag es zeigen. Wir bilden notwendig den Begriff eines vollkommenen Staats, eines Staats, in dem Gerechtigkeit und Frieden vollkommen gesichert sind. Es ist leicht zu sehen, daß ein solcher Staat nicht nur in der Wirklichkeit, sondern selbst in Gedanken nicht konstruirt werden kann, er verschwindet dem, der es versucht, unter den Händen: wenn der Friede vollständig gesichert ist, wenn es keine Nachbarn und Feinde mehr giebt, die ihn bedrohen, wenn in der Weltrepublik nichts durch Gewalt, sondern alles durch friedlichen Spruch geschlichtet wird, dann bedarf es keines Heeres und keiner Diplomatie mehr. Wenn die Gerechtigkeit im Imern ebenso vollkommen gesichert ist, wenn unter den Bürgern niemand mehr ist, der auf Kosten Anderer feinen Vorteil sucht, wenn zugleich alle Lebensverhältnisse so durch= sichtig geordnet sind, daß niemals Zweifel oder Streit über das, was recht ist, entstehen kann, dann bedarf es keiner Rechtsprechung, keiner Gesetzgebung, keiner Polizei mehr. Wenn endlich der Staat seine Aufgabe hinfichtlich der Wohlfahrt seiner Glieder vollkommen gelöst hätte, was doch dann geschehen wäre, wenn jedermann ohne fremde Hilfe durch eigene Arbeit und eigene Einsicht sein Leben aufs Beste erfüllte, so gabe es auch von hier aus für den Staat keine Aufgabe mehr. Der vollkommene Staat hebt sich selbst auf, es gabe für ihn feinen Inhalt und keine Aufgabe mehr. Dennoch ist der vollkommene Staat eine notwendige Idee; wir messen den Wert eines wirklichen Staates daran, wie weit er jene Aufgabe erfüllt: Friede, Gerechtig= feit und Wohlfahrt zu sichern. Alle Reformen des wirklichen Staates werden oder sollen doch geleitet werden von der Absicht, ihn jener Idee des vollkommenen Staates anzunähern.

Run, so steht es auch mit der Idee eines Reiches Gottes. Wir messen an einem vollkommenen Leben das wirkliche Leben, wir streben es angemessener zu dieser Idee zu gestalten; aber, sowie das Ziel vollkommen erreicht wäre, so wäre dem Leben aller Juhalt genommen, es gäbe keine Aufgaben, es gäbe kein Streben, und also kein Leben mehr. Die ewige Seligkeit ist nicht im Diesseits, auch nicht einmal in der diesseitigen Vorstellung erreichbar.

Wenn wir also, wie die Dinge liegen, auch das Böse und Berstehrte als ein notwendiges Element des Lebens der Menschheit anzuerkennen uns genötigt sehen, so werden wir darum freilich gar nicht zugeben, daß es als ein gleichwertiges mit dem Rechten und Guten auzusehen sei. Vielwehr werden wir sagen: dieses allein ist um seiner selbst willen, jenes ist blos dazu da, dem Guten zur Darstellung seiner selbst behülflich zu sein, es bildet den notwendigen Widerstand, an dem jenes sich übt und bethätigt. Wie das Häßliche in der Kunst da ist nicht um seiner selbst willen, sondern um das Schöne durch den Gegensatz zu heben, so ist auch das Böse nur da, um das Gute desto herrlicher leuchten zu lassen.

Eine gewisse Bestätigung dieser Auffassung von der Nichtigkeit des Gemeinen und Bösen an und für sich scheint sich aus der Geschichte entnehmen zu lassen. Ich kenne keine tröstlichere Betrachtung als die, daß von der Geschichte die Stellung des Guten und Bösen, die in der Gegenwart nicht selten ihre Rolle vertauscht zu haben scheinen, zurecht gebracht wird. Sie bringt das Gute und wahrhaft Große, das von seiner Zeit oft nur in Knechtsgestalt und auf der Anklage= bank erblickt wird, zu Chren; sie enthüllt die Nichtigkeit des Gemeinen, mit so großem Pomp es einst in der Welt einhergezogen, mit so lautem Getöse es als das Große und Wirkliche von seinen Trabanten ausgerufen worden sein mag. Wie groß kam sich Pilatus vor, als er über Jesum zu Gericht saß: siehest du nicht, daß ich Macht habe dich zu verdammen und dich loszulassen? hirnverbrannte Narr, der ihm als jüdischer Kronprätendent vorgeführt wird, er kommt ihm wahrlich nicht vor als ein gefährlicher Mann, als ein Mann, der in die Weltgeschichte einzugreifen berufen ist. Es wäre wahrhaftig nicht notwendig ihn umzubringen, er wird die Ruhe des Römischen Reiches nicht erschüttern. Aber — es ist wirklich ein recht ärgerlicher Handel. Lasse ich ihn laufen, dann behalte ich diese Pfaffengesellschaft mit ihren lästigen Querelen auf dem Halfe, Mente läßt nicht von der Spur ihres Wildes. Und am Ende, ob

der Narr einen Tag länger lebt oder nicht, was thut's? Also nehmt ihn hin, damit die Sache aus der Welt kommt; ich will mir durch diese Dummheit nicht noch einmal die Laime verderben lassen. — Und jest, wie sind die Rollen vertauscht! Längst wäre Pilatus in das große Meer der ewigen Vergessenheit versunken, welches so viele Prokuratoren und Hohepriester verschlungen hat, wenn sich nicht sein Name an das Gedächtnis des Mannes gehängt hätte, den er damals aus Kreuz schlagen ließ: die Geschichte von dieser Kreuzigung kann nicht recht erzählt werden ohne den Namen des Pilatus. Und so wird denn die Geschichte von dem Urteil, das der ein wenig be= queme, nach oben so zweifellos forrette, nach unten so gern gefällige, endlich, wenn möglich, auch gern gerechte Prokurator über Jesum fand, erzählt werden, so lange und so weit es auf Erden geschicht= liche Erinnerung geben wird; und so wird auch bis aus Ende der Tage erzählt werden die Geschichte von dem höchst umsichtigen Hohenpriester, der sich selber und dem würdigen Ratskolleginn so einleuchtend darzuthun wußte, daß es besser sei, ein Mensch sterbe, denn daß das ganze Volk verderbe. Nicht um ihres Verdienstes willen und nicht zu ihrer Ehre wird diese Geschichte erzählt, sondern um allen Hohenpriestern und Profuratoren an allen Enden der Welt eindringlich vorzustellen, daß ihr Spruch nicht der letzte Spruch über den Wert der Menschen und Dinge sei, und umgekehrt, um allen um der Wahrheit und Gerechtigkeit willen Angeklagten und Verur= teilten die tröstliche Gewißheit zu geben, daß ihre Sache noch vor einem höheren Gericht als bem ihrer augenblicklichen Richter ausge= macht werde.

So wird das Böse in der Erinnerung, welche die Menschheit von ihrem eigenen Leben bewahrt, fortwährend vernichtet, das heißt, herabgesetzt zu einem für sich unwerten und nicht seienden, das nur da ist, einem Anderen zur Folie zu dienen.

Ift es ungereimt zu denken, diese Erinnerung sei ein Fragment einer absoluten Erinnerung im göttlichen Bewußtsein, und das Bestehen in diesem ewigen Bewußtsein sei das eigentliche Sein für geistige Dinge, nicht jenes Vorüberziehen in dem zeitlichen Bewußtsein der Individuen?

Viertes Kapitel.

## Pflicht und Gewissen.

1. Gut ist, das war der Ansgangspunkt der gauzen bisherigen Betrachtung, worauf der Wille seiner Natur nach gerichtet ist. Wir fanden ihn gerichtet auf Erhaltung und Entfaltung des Eigenlebens und der Sattung. Dem entsprach das Ergebnis einer Analyse des in der Sprache sich ausdrückenden Werturteils: gut werden menschsliche Handlungen und Eigenschaften genannt, sofern sie die Tendenz haben, die Wohlfahrt des Einzelnen und seiner Umgebung zu fördern.

Hiergegen scheint nun ein Widerspruch sich zu erheben: gut han= delt, wer thut, nicht was er will, sondern was er soll; gut han= deln heißt, seine Pflicht thun; und seine Pflicht thun scheint nicht eben in der Richtung des natürlichen Willens zu liegen. meine Bewußtsein würde wohl eher erklären: Pflicht ist, was man nicht gern thut. Ein Knabe steht vor des Nachbars Garten; die Apfel stechen ihm in die Angen; die Neigung rät, sich davon zu holen. Da erhebt sich in ihm eine andere Stimme: Du follst nicht stehlen. Aber die Begierde siegt über die abmahnende Stimme der Pflicht, er holt die Apfel und sie schmecken gut. Aber nach dem Genuß läßt sich wieder jene Stimme vernehmen, jett strafend und Vorwürfe machend: du hättest es nicht thun sollen, es war schlecht von dir, wie ein Dieb über den Zam zu steigen. Er fühlt Ge= wiffensbiffe, das Pflichtgefühl nach der That. Daffelbe Gefühl, das vor der That zu schwach war, sie zu verhindern, kehrt jetzt, nachdem die Begierde in der Befriedigung erloschen ift, verftärft guruck, seine Vergeblichkeit verschärft seinen Stachel.

Was bedeutet diese Erscheinung? und wie läßt sich die Antinomie: gut ist, was ich will, gut ist, was ich zwar vielleicht nicht will, aber soll, auslösen? Oder ist also unsere ganze bisherige Betrachtung falsch? Ist das eigentlich uwralich Gute von jenem ersten Guten, dem Ziel des natürlichen Willens, doch am Ende vollständig verschieden und nur durch Namensgleichheit mit ihm verbunden?

2. Zur Beautwortung dieser Frage mag eine Untersuchung über den Ursprung des Pflichtgefühls Anleitung geben.

Wie kommt das Sollen in das wollende Wesen? Woher jener seltsame Zwiespalt, der vor der That in dem Hin= und Herschwanken zwischen Wollen und Sollen, nach der That in Unruhe und Selbstanklage erscheint? Ift es ein Übernatürliches, das von außen her in die Einheit des wollenden Wesens einbricht? Ift es Gottes Stimme, die im Gewissen zum Menschen redet? Die Wendung mag einen guten Sinn haben, aber als Erklärung der Thatsache wird sie freilich nicht gelten können. Ist eine Erklärung überhaupt möglich?

Einen Ansatz zu einer solchen hat Darwin im vierten Kapitel des Werkes über die Abstammung des Menschen gemacht. Er weist auf die Spuren ähnlicher Vorgänge bei Tieren hin. Eine Hündin liegt bei ihren Jungen; sie erblickt ihren Herrn, der sich bereit macht auf die Jagd zu gehen; sie schwankt eine Weile, um endlich zu den Jungen zurückzuschleichen. Als der Herr von der Jagd heimkehrt, kommt sie ihm mit allen Zeichen der Beschämung entgegen; sie fühlt Rene, daß sie dem Herrn die Treue nicht gehalten hat. Haustiere bieten täglich Gelegenheit, ein derartiges Schwanken zwischen Austrieben, von denen der eine in einem Naturtrieb, der andere in einer anerzogenen Gewohnheit wurzelt, zu beobachten.

Sier haben wir, meint Darwin, die fragliche Erscheinung in ihrer primitivsten Form: die Bedingung ihres Eintretens ist der Ge= genfat zwischen einem höheren, socialen Instinkt ober einer erworbenen, anerzogenen Willensbestimmtheit (in jenem Fall die Herrentrene) und einem ursprünglichen Naturtrieb (der Mutterliebe oder Trieb, die Jungen zu hegen). Das Gefühl der inneren Mötigung, auf Kosten des Naturtriebs der erworbenen Willensbestimmtheit zu folgen, ift Pflichtgefühl in primitivster Form; das Gefühl der Beflemming und Beschämmig, welches entsteht, nachdem der ursprüng= liche Naturtrieb trotz jenes Widerstrebens sich durchgesetzt hat, ist die primitivste Form der Gewissensbisse. Die letzteren könnte man hier= nach erklären als die Reaktion eines permanent wirksamen socialen oder fünstlichen Instinkts gegen die Überwältigung eines seiner Natur nach nicht permanenten, aber im Angenblick sehr fräftig wir= kenden ursprünglichen Triebes. Bedingung ihrer Entstehung ist ein hinlänglich entwickeltes Gedächtnis, um lebhafte Bilder vergangener Handlungen festzuhalten. — Im Menschen nun umsten diese Gefühle sich zu besonderer Stärke entwickeln. Sein Gedächtnis hält die Vergangenheit länger und treuer fest, und zugleich hat sein Wille in den Sitten dauernde Bestimmtheiten von bedeutender Stärke, die das Handeln von den augenblicklich wirkenden Trieben in hohem Maaße unabhängig machen.

3. In der That wird man hierin einen Aufang zur Erklärung dieser Erscheinungen erblicken dürfen. Freilich nur einen Aufang. Nicht erklärt ist damit, was doch erst das Eigentümliche des mensch-lichen Pflichtgefühls ausmacht: der autoritative Charakter der Pflicht. Die Nötigung, die das Sollen einschließt, so möchte jemand einwensden, stamme nach dem Zengnis des Selbstbewußtseins durchaus nicht aus dem eigenen Willen oder Triebleben, sie unterscheide sich durchsaus von den Antrieben der Begierde; und ebenso seinen Gewissenszbisse grundverschieden von den Gefühlen, welche durch die Nichtsbefriedigung von Trieben erzeugt würden. Die Pflicht stelle sich uns nicht als etwas dar, das einen Teil oder eine Seite nuseres eigenen Willens ausmache, sondern als etwas, das unserem Willen mit einer Antorität gegenübertrete, die derselbe zwar innerlich auerkenne, die aber doch nicht aus ihm selbst stammen könne.

Vielleicht ist es möglich, diese Thatsache in folgender Weise auf dem Boden evolutionistischer Anschauung zu erklären. Die animalische Lebensbethätigung wird durch drei Principien regulirt: Triebe, Inftinkte, individuelle Erfahrung. Mit dem Namen Instinkt bezeichnen wir gewisse, dem Tierleben eigene zweckmäßige Verfahrungsweisen zur Lösung komplicirterer Lebensanfgaben, die, von der Gattung im Lauf ihres Lebens erworben, auf die Individuen durch Vererbung übergehen, und von ihnen ohne Einsicht in ihre Rüglichkeit geübt werden, wie der Nestbau, die Wanderung 2c. Man kann die Instinkte mit Lewes als organisch gewordene Gattungsintelligenz bezeichnen. neben findet in einigem Umfang Erwerbung individueller Intelligenz durch eigene Lebenserfahrung statt. Dieselben drei Principien finden wir wieder beim Menschen. Auch in seinem Leben spielen Triebe eine wichtige Rolle, die Ausübung der vegetativ-animalischen Funktionen, Ernährung, Atmung, Fortpflanzung 2c. wird durch Triebe regulirt. Erweitert und umgebildet erscheinen die beiden anderen Principien. Die durch individuelle Thätigkeit (durch Erfahrung und

Erlernung) erworbene Intelligenz nimmt einen sehr viel breiteren Namm ein. Am eigentümlichsten ist das mittlere Gebiet umgeformt: es erscheint in Gestalt der Sitten.

Sitten — ich bezeichne mit dem Wort alle willfürlichen Verhaltungsweisen, welche von allen Individuen eines Stammes in gleicher Weise genbt werden, mit Einschluß derer, die auf späterer Entwickelungsstufe als Recht und Gesetz aus dem Gebiet der Sitte ausgesondert werden — Sitten sind das homologe Organ zu den Justinkten des Tierlebens. Sie gleichen ihnen darin, daß fie zweckmäßige Verfahrungsweisen zur Lösung komplicirter Lebens= aufgaben sind, ebenso darin, daß sie nicht mit der Einsicht in ihre Zweckmäßigkeit geübt werden: sie bilden eine Gattungsintelligenz, an der das Individuum nicht in der Form individueller Erkenntnis Teil hat. Sie unterscheiden sich aber von Instinkten dadurch, daß das Individumm um sie weiß, daß es sie mit dem Bewußtsein zwar nicht ihrer Zweckmäßigkeit, aber ihres Daseins und ihrer Verbind= lichkeit übt: es hält sie selbst seinem Willen in allgemeinen Formeln, die mit einem "Du follst" oder "Du sollst nicht" beginnen, zur Be= folgung vor, und ebenso hält es sie dem Willen Anderer vor, sie nötigend zu ihrer Befolgung. Man kann hiernach Sitten erklären als jum Bewußtsein gekommene Inftinkte. — Der Unterschied beruht darauf, daß erstens Sitten nicht, wie Instinkte, auf organischem Wege, als Naturbestimmtheit, vererbt werden: die nachwachsende Generation erwirbt sie von der elterlichen durch die bewußte Thätig= feit beider, welche Erziehung genannt wird. Zweitens darauf, daß Sitten durch bewußte Thätigkeit der Gesammtheit aufrecht erhalten werden: ein Tier, das dem Justinkt nicht folgt, bleibt den natürlichen Folgen seines Verhaltens überlassen; ein Mensch, der wider die Sitte handelt, erfährt von seiner Umgebnug eine Reaktion, welche von der fann ausgedrückten Mißbilligung bis zur Ausmerzung sich steigert\*).

Nehmen wir ein Beispiel. Bei manchen höheren Tieren wird die geschlechtliche Funktion durch einen eigentümlich entwickelten Instinkt geregelt: es findet nicht vager Geschlechtsverkehr statt, sondern

<sup>\*)</sup> Die Zusammenstellung von Instinkt und Sitte auch bei Wundt, Ethik, S. 88 ff., wo man über die Beziehung der Sitte zu Necht, Brauch, Gewohnheit, Mode, sowie zum Kult eine Reihe interessanter Betrachtungen sindet.

ein Männchen lebt mit einem ober mehreren Weibchen, wenigstens während einer Paarungszeit, andere Männchen mit Eifersucht auß= schließend. Diese Lebensordnung wird unter anderen bei den authro= poiden Affen beobachtet; dieselben leben entweder monogam oder polygam, und zwar entweder familien= oder heerdenweise: aber immer. schließt das Männchen Nebenbuler von seiner Geschlechtsgemeinschaft mit Eifersucht aus (Darwin, Abstammung des Menschen, 20. Rap.). Der Inftinkt regelt also die Lebensaufgabe der Fortpflanzung so, daß vage Geschlechtsgemeinschaft nach Möglichkeit verhindert wird, ohne Zweifel eine Ordnung, die in der Richtung der Lebenserhaltung wirkfam ist. — Beim Menschen finden wir diese Ordnung des Geschlechtslebens als Sitte monogamer oder polygamer Che wieder. Der nachwachsenden Generation wird die Sitte durch die Erziehung ein= gebildet, namentlich dem weiblichen Geschlecht: Sittsamkeit und Scham= haftigkeit ist der individuelle Habitus, wodurch die Sitte im Individunm befestigt wird. Alles, was dagegen verstößt, wird ferngehalten und wo es sich zeigt, als abscheulich und verächtlich behandelt. — Die Einwirkung der Erziehung wird fortgesetzt durch die gesellschaft= liche Umgebung: Abweichungen von den Vorschriften der Sittsamkeit werden, besonders an Franen und von Frauen, scharf getadelt und durch Beränderungen im Verhalten zu der Abweichenden fühlbar gestraft. Kommt es zur Übertretung der Sitte selbst, so findet strengere Rückwirkung statt: die Unverheiratete wird von der ehelichen Geschlechtsgemeinschaft ausgeschlossen, ein Mann, der sie zur Che nimmt und dadurch die Strafe aufhebt, wird selbst mit Verachtung gestraft; ist sie aber verheiratet, so verlangt die Sitte, besonders streng bei polygam lebenden Völkern, die Bestrafung beider Schuldigen.

Vielleicht ist es nicht unmöglich, in ähnlicher Weise auch für andere Sitten eine Grundlage in tierischen Instinkten zu sinden. So könnte z. B. die Sitte, welche überall den Stoff für die ältesten Rechtssfahungen gegeben hat, die Sitte nämlich, welche Tödtung, Verlehung, Beraubung des Stammesgenossen untersagt, in dem Instinkt, der die Glieder einer Heerde abhält, einander anzusallen, ihre Wurzel haben. Auch das Verhältnis von Autorität und Gehorsam, welches in der Staatsbildung seine vollendete Ausbildung erreicht, ist in der tierischen Heerde in keinhafter Aulage vorhanden.

Von hierans scheint nun einiges Licht auf die oben aufgeworfene Frage zu fallen: woher es komme, daß die Pflicht nicht als im Willen des Individuums begründet, sondern als außer ihm seiend und ihm gegenüber mit absoluter Autorität ausgestattet sich darstellt. ursprüngliche Inhalt der Pflicht ift gar kein anderer als die Sitte. Auf höherer Entwicklungsstufe verändert sich das Verhältnis von Pflicht und Sitte, die Pflicht gewinnt immer mehr einen persönlichen und individuellen Charafter; ich komme hierauf später zurück. Aber ursprünglich gebietet die Pflicht eben dies: der Sitte gemäß zu leben. Unfer Sprachgebrauch hält diese Anschauung fest, wenn er das pflichtmäßige Verhalten sittlich, und das pflichtwidrige unsitt= lich nennt. Und nun können wir also sagen: die Pflicht ist be= fleidet mit der Autorität der Sitte. Es spricht in ihr der Wille der Eltern, der Wille des Volkes, der Wille der Vorfahren zu dem Einzelwillen. Und zu diesen höchsten menschlichen Antoritäten kommt endlich regelmäßig noch eine höhere und lette: die Autorität der Götter. Die Götter, nach dem Bilde der Menschen gemacht, nehmen den Willen des Volkes, das sie schafft, in sich auf, sie werden bei höherer Entwickelung der Religion überall Schützer der Sitte. Diese dreifache Antorität, der Eltern, des Bolkes, der Götter, wird in dem Gefühl des Sollens anerkannt: es ist ein Gefühl der Gebundenheit durch einen höheren Willen, welcher der Neigung des Eigenwillens Grenzen sett. Allerdings, dieser höhere Wille ift nicht blos über= mächtig, wie einer, der durch Zwang oder Furcht herrscht, sondern er wird innerlich von dem eigenen Willen anerkannt als einer, der absolut Recht hat zu gebieten und dem unter allen Umständen gehorcht werden sollte, auch da, wo ihm keine Zwangsgewalt zu Gebote steht.

4. Rehren wir nun zu der Frage zurück, von welcher unsere Erörterung über die Pflicht ausgüng: wie verhält sich das Gute im Sinne des Pflichtmäßigen zu dem Guten im Sinne des für die Wohlfahrt Förderlichen? Die Vereinbarkeit beider Bedeutungen schien zweiselhaft, da Wohlfahrt der natürlichen Neigung entspricht, die Pflicht hingegen mit ihr oft in Widerspruch ist.

Auf Grund der obigen Erörterungen werden wir nunmehr sagen: durch den Mittelbegriff der Sitte wird zwischen den beiden Bedeu=

tungen des Guten die Eintracht hergestellt. Sitten sind, so gut wie die Instinkte, als deren Ersat auf höherer Eutwickelungsstuse sie ums sich darstellten, zweckmäßige Verfahrungsweisen zur Lösung der verschiedenen Lebensaufgaben. Da nun die Pflicht von dem Individuum nichts Anderes verlangt, als daß es seine Handlungen nach der Sitte richte, so nuß auch pflichtmäßiges Handeln im Sinne der Wohlsahrt des Handelnden und seiner Umgebung zu wirken tendiren. Und da eben hierauf der Wille jedes Individuums ursprünglich gerichtet ist, so nuß auch gelten, daß der Wille im Grunde auf dasselbe gerichtet ist, was ihm die Pflicht gebietet. Neigung und Sitte, Einzelwille und Gesammtwille streben im Ganzen und Großen das Handeln in demselben Sinne zu bestimmen.

Die Sitte gebietet in unserem obigen Beispiel, das geschlechtliche Leben in Form des dauernden Familienlebens, sei es des polygamen oder des monogamen, zu ordnen. Im Grunde ist der Wille des Einzelnen von Natur eben hierauf gerichtet; nur als Ausnahmefälle kommen Abweichungen der Neigung von dem Normalen vor. Die Sitte verbietet, Stammesgenossen zu tödten, zu beranben oder über= haupt zu verletzen. Im Grunde ist das auch gegen den Willen des Einzelnen, er will mit seiner Umgebung in Frieden und Freundschaft leben, das ist der gute Sim jener alten Formel, der Mensch sei von Natur ein animal sociale; nur als zufällige Ausnahme kommt die Verletzung des Volksgenossen vor, wenn der Wille irgend ein Ziel auf anderem Wege nicht erreichen kann. — Die Sitte als folche geht auf die Erhaltung und Wohlfahrt der Gesammtheit; festes wohlgeordnetes Familienleben, gesicherter innerer Friede sind augenscheinlich wesentliche Bedingungen der Wohlfahrt einer Gesammtheit als folder; ein Stamm ober Volk, dem Dieselben gang fehlten ober bei dem Abweichungen gewöhnlich wären, wäre offenbar Rachbarstämmen, bei denen feste sittliche Ordnungen das Leben der Einzelnen beherrsch= ten, im Rampf ums Dasein nicht gewachsen. Aber die Wohlfahrt der Gesammtheit schließt die Wohlfahrt der Einzelnen ein, sie besteht ja nicht außerhalb berfelben; und so kann man also sagen: die Sitte will auch Erhaltung und Wohlfahrt des Einzelnen. Und sofern der Einzelne die Erhaltung und Wohlfahrt seines Eigenlebens will, will er also ganz dasselbe, was die Sitte will. Und er kann es auch aar

nicht anders erreichen, als auf dem Wege, den die Sitte vorschreibt, einerseits weil dieser Weg zur Lösung einer bestimmten Lebensaufsgabe an sich der zweckmäßigste ist, andererseits weil Abweichung von der Sitte ihn in einen Konflikt mit der Gesammtheit, deren Glied er ist, bringen würde, der notwendig ungünstige Nückwirkungen für seine individuelle Wohlsahrt haben müßte. Also bestimmen Sitte oder Pflicht und Wille oder Neigung im Grunde das Handeln in demsselben Sinn. Es kann nur zufällig und ausnahmsweise ein Zwiespalt zwischen beiden vorkommen.

Wie sehr die Sitte wirklich in den Willen des Einzelnen aufgesnommen ist, das zeigt sich auch darin, daß, sobald die Sitte von einem Andern gebrochen wird, alle Übrigen sogleich zum Schutz der Sitte sich erheben: sie wollen also, daß die Sitte überhaupt bestehe und das Leben der Einzelnen beherrsche. Nur in gelegentlichen Einzelselnen wünscht der Einzelne für sich und dieses Mal eine Ausnahme von der Sitte. Eine Sitte, die niemand hielte und für die niemand einträte, wäre ja überhaupt keine Sitte mehr. Das Sittengesetz ist also auch in dem Sinne Naturgesetz, daß es die Formel ist für ein wirkliches, allgemeines Geschehen, nicht blos eine Formel, die leeres Sollen ausdrückt. —

Wie kommt es denn aber, daß dennoch im Bewußtsein des Ginzelnen Pflicht und Neigung, wenn nicht regelmäßig, so doch häufig genng als Gegenfätze sich darftellen? Ich meine, die Sache erklärt sich fo: Die Sitte kommt dem Einzelnen nur dann lebhaft zum Bewußtsein, wenn einmal seine individuelle Reigung auf eine Handlung gerichtet ist, welche der Sitte widerstreitet. So lange der Wille des Einzelnen auf Bethätigung in der Form der Sitte gerichtet ift, 3. B. auf die geschlechtliche Gemeinschaft in der Form der Che, so lange schweigt das Gewissen, und auch hier gilt: Schweigen ift Zustim= mung. Es tritt aber der Fall ein, daß ein Mann eines fremden Weibes begehrt; nun kommt ihm die Sitte zum Bewnstsein, und zwar als Hemmis seiner Neignug: du sollst nicht ehebrechen, ruft ihm das Gewissen zu. Die Begründung einer eigenen Familie da= gegen wird, eben weil die Neigung dazu führt, nicht als Pflicht empfunden. Doch ist augenscheinlich, daß auch hier, wenn nicht der Trieb ein ausreichendes Motiv wäre, die Pflicht als subsidiarisches

Motiv einträte; wie ja denn in den Zeiten des Niedergangs der alten Völker die Che in der That als Pflicht von der Gesammtheit angesehen und vom Einzelnen empfninden wurde. — Man spricht nicht von der Pflicht zu leben, weil der Wille jedes Individuums von selbst darauf gerichtet ist; wenn aber einmal der Fall eintritt, daß jemand die Reigung fühlt, auf sein Leben zu verzichten: dann tritt ihm ins Bewußtsein, daß Selbstmord unsittlich, und also leben Pflicht ist. Man empfindet effen und trinken nicht als Pflicht, der Appetit treibt dazu, aber angenscheinlich ift es auch Pflicht, wenn anders es Pflicht ist zu leben; es kommt nur gewöhnlich nicht als solche zum Bewußtsein. Die Befriedigung des Nahrungsbedürfniffes geschieht im Ganzen in den Formen, welche durch Sitte und Gewohnheit vorgeschrieben werden, und diese Formen werden im Ganzen der leiblichen Wohlfahrt zuträglich sein. Wo aber einmal die Nei= gung eines Individumis eine abweichende Richtung annimmt, z. B. auf Völlerei, da tritt die Pflicht ins Bewußtsein mit dem Verbot Die Erwerbung und Erhaltung von Vermögen der Ummäßigkeit. wird gewöhnlich nicht als Pflicht angesehen; der natürliche Trieb ist von selbst darauf gerichtet. Wo aber die Neigung einmal abweicht, wo Mangel an Erwerbstrieb oder Neigung zur Verschlenderung zur Verarmung führt, da wird dies Verhalten als pflichtwidrig getadelt. Dder wo der Erwerbstrieb einmal dazu rat, von den Gütern des Nachbars zu nehmen, da tritt die Sitte, die hier zum Gesetz geworden ift, mit dem Pflichtgebot ins Bewußtsein: Du sollst nicht stehlen. Reden wird nicht als Pflicht angesehen, der sociale Trieb führt von selbst dazu; aber lügen ist pflichtwidrig; und doch wäre ja von Lingen überall nicht die Rede, wenn nicht geredet würde.

Man kann also sagen: die Pflicht erscheint überall als Besgrenzung der Triebe, deren Dasein sie voraussetzt. Sie ist in ihrem Ursprung wesentlich negativ: du sollst nicht, ist die Formel, in der sich Pflicht, Sitte und Gesetz dem Individuum ursprünglich anstündigt, es ist die Formel der zehn Gebote. Sofern das Individuum in der Regel in Übereinstimmung mit ihr handelt, weiß es von keinem Gebot, sondern um von seinem Trieb, der sich in der seinem eigenen Willen gemäßen Form bethätigt. Sosern aber in einem einzelnen Fall Abweichung seiner Neigung oder Handlung von der Norm

der Sitte eintritt, so tritt ihm die Sitte mit dem Verbot ins Bewußt= sein und es entsteht Pflichtgefühl oder Reue.

Der Widerstreit zwischen Pflicht und Neigung ist hiernach zufällig und ausnahmsweis. Die Pflichtgebote oder Sittengesetze sind Formeln, durch welche die Natur und Richtung des wirklichen Willens einer Gesammtheit, wie er in allen Einzelnen in der Regel erscheint, ausgedrückt wird. Daß Ausnahmen von den Regeln vor= kommen, ist hier so wenig als bei den Gesetzen der Physiologie be= fremdlich: es sind empirische Gesetze sehr komplerer Erscheimungen. Wie Blinde und Taubstumme vorkommen, ohne daß dadurch die Regel, daß Menschen die Fähigkeit des Sehens, Hörens, Sprechens besitzen, aufhörte Regel zu sein, so wird auch durch das Vorkommen von Chebruch, Diebstahl und Lüge die Regel nicht aufgehoben, daß die Menschen in dauernden Familienverbänden, mit gesondertem Eigentum leben, und ihr Innenleben einander durch die Sprache offenbaren. Wenn wir ein Volk als Ganzes ins Auge fassen, so liegt die Sache völlig auf der Hand; Sollen und Wollen fällt hier durchaus zusammen: das Volf will seine Sitten, will seine Gesetze. Dieselben kommen ja nicht von außen über es, sie sind gar nichts als der Ausdruck seines so gestalteten, eigentümlichen Willens. Für das Individuum fallen Wollen und Sollen nicht durchans zusammen, es kommen Fälle vor, wo es will, was es nicht soll, und umgekehrt: dann empfindet es das Gesetz als außer ihm, seinen Willen begren= zend. Im Allgemeinen will es jedoch auch selbst, was die Sitte will; und jedenfalls will es, daß die Andern nach der Sitte leben, es ist stets bereit, Abweichungen seitens Anderer unterdrücken zu helfen, wenn auch nicht immer mit Thaten, so doch mit Worten oder Gedaufen.

5. Eine Auseinandersetzung mit der Kantischen Ausicht mag unsere obige Darlegung genauer bestimmen und unterstützen. Kant hält den Widerstreit zwischen Neigung und Pflichtgesühl für konstitutiv für die Moralität: ein Handeln erhält nach ihm moralischen Wert erst dadurch, daß das Pflichtgesühl in Abwesenheit aller Neigung oder im Gegensatzu vorhandener Neigung den Willen bestimmt. Wohlthun z. B. aus Neigung ist nach ihm gar nicht verstienstlich. Dem Vikar von Wakesield machte, nach seinem eigenen

Bekenntnis, nichts im Leben größere Freude, als fröhliche Gesichter zu machen; auch hatte er, wie seinen Freunden bekannt ist, ein nicht geringes Geschick hierin. Nach Kant müßte der Moralist hierzu sagen, daß dergleichen Handlungsart, "so pflichtmäßig, so liebenswürdig sie auch ist, dennoch keinen wahren sittlichen Wert habe, sondern mit anderen Reigungen zu gleichen Paaren gehe: denn der Maxime fehlt der sittliche Gehalt, nämlich solche Handlungen nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht zu thun. Gesetzt, das Gemüt jenes Menschenfreundes wäre von Gram unwölft, der alle Teilnehmung an Anderer Schicksal auslöscht, er hätte immer noch Vermögen, andern Notleidenden wohl zu thun, aber fremde Not rührte ihn nicht, weil er mit seiner eigenen genug beschäftigt ist: und nun, da keine Rei= gung ihn mehr dazu anreizt, riffe er sich doch aus dieser tödtlichen Unempfindlichkeit herans und thäte die Handlung ohne alle Reigung lediglich aus Pflicht, alsdann hat sie allererst ächten moralischen Wert" (Grundlegung zur Metaph. d. Sitten, Ausg. Hartenstein IV, 246). Das Gleiche gilt von der Erhaltung des eigenen Lebens und der Beförderung der eigenen Glückseligkeit: der Eifer, welchen die Menschen daran setzen, hat gar keinen moralischen Wert; "dagegen wenn Widerwärtigkeiten den Geschmack am Leben gänzlich weggenommen haben, wenn der Unglückliche den Tod wünscht und doch sein Leben erhält, ohne es zu lieben, nicht aus Reigung oder Furcht, sondern aus Pflicht: alsdann hat seine Maxime einen moralischen Wert".

Kant hat sich durch diese Aufstellungen den Hohn der bekannten Schillerschen Verse zugezogen: ein Schüler der kriticistischen Moral klagt dem Meister seine Gewissensnot:

Gerne dien' ich den Freunden, doch thu ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mich oft, daß ich nicht tugendhaft bin.

Worauf dem Bedenklichen der Nat erteilt wird:

Da ist kein anderer Rat, du mußt suchen sie zu verachten, Und mit Abschen alsdann thun, was die Pflicht dir gebeut.

Man wird nicht sagen können, daß dieser Hohn unwerdient ist; Kants Ausssührungen neigen dahin, den Wert eines Menschen aussschließlich darein zu setzen, daß er Reigungen und Trieben den Zugang zu seinem Willen völlig versperre und denselben ganz und gar durch Pflichtgefühl bestimme: welcher allein die Pflicht um der Pflicht willen

erfüllende Mann denn freilich die hölzernste Gliederpuppe wäre, die jemals von einem philosophischen Systembaner gezimmert worden ist.

Dennoch ift die Sache nicht ohne einen guten Sinn. spruch zwischen Reigung und Pflicht und Überwindung der Reigung burch das Pflichtgefühl, so werden wir sagen, ist zwar nicht Bedingung des moralischen Wertes überhaupt, aber allerdings tritt der moralische Wert eines Charafters hierin am unzweideutigsten zu Tage: der Widerstreit zwischen Neigung und Pflicht, so könnte man in scho= laftischer Terminologie sagen, ist zwar nicht ratio essendi, wohl aber kann er ratio cognoscendi des moralischen Wertes sein. Wenn ein reicher Mann eine Börse auf der Straße findet und sie dem Eigentümer wieder zustellt, so finden wir das in der Ordnung, ohne darin einen Beweis für hervorragende Ehrlichkeit zu erblicken; der Mann ist vielleicht auf dem Wege zur Börse und wird hier ohne Bedenken durch eine geschickte Manipulation ein ganzes Vermögen aus der Hand seines Nächsten in die seinige bringen. Wenn dagegen ein armer Mann in die gleiche Lage kommt, wenn er, tropdem eine starke Neigung, sich des Fundes zu bemächtigen, in ihm sich regt, durch das Pflichtgefühl bewogen wird, den Fund zurückzugeben, dann er= kennen wir darin einen ftarken Beweis seiner Redlichkeit, ja seiner Moralität überhaupt. So liegt die Sache überall: wo eine Diffe= renz von Neigung und Pflicht niemals vorgekommen, wo also der Wille nie Gelegenheit fand, sich gegen die Reigung und für die Pflicht zu entscheiden, da ist die Probe des Charafters nicht gemacht; mit Sicherheit urteilen wir über die moralische Zuverlässigkeit eines Willen erst da, wo er Versuchungen bestanden hat.

Dagegen werden wir allerdings nicht zugeben, daß ein Wille, der durch seine Naturanlage vor allen Versuchungen bewahrt ist, insem seine Neigung überall auf das Nechte gerichtet ist, darum an Wert zurückstehe hinter einem anderen, der einem spröden oder gesfährlichen Temperament Nechtschaffenheit und Wohlwollen abkämpst. Zu dieser Behauptung aber neigt Kant. "Wenn die Natur", heißt es an derselben Stelle, "diesem oder jenem wenig Sympathie ins Herz gelegt hätte, wenn er von Temperament kalt und gleichgültig gegen die Leiden Anderer wäre, wenn die Natur einen solchen Mann (welcher wahrlich nicht ihr schlechtestes Produkt sein würde) nicht

eigentlich zum Menschenfreunde gebildet hätte: würde er dann nicht noch in sich einen Duell finden, sich selbst einen weit höheren Wert zu geben, als der eines gutartigen Temperaments sein mag? Allerdings, gerade da hebt der Wert des Charafters an, der moralisch und ohne alle Vergleichung der höchste ist, nämlich, daß er wohlthue nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht". Sicherlich wäre ein solcher Mann schätzenswert, viel mehr als ein weichlicher, willensloser, den Wallungen eines mitleidigen Herzens nachgebender Mensch; es ist mir nicht unwahrscheinlich, daß Kant bei dieser Charafteristik an sid, selbst gedacht hat; dennoch wäre es ja wohl nicht der höchste und vollkommenste Typus der menschlichen Natur, den wir uns denken könnten. Ein Engel vom Himmel würde nach der Kantischen Formel des "ohne alle Vergleichung höchsten" Wertes notwendig entbehren, sofern sein "Temperament" einer Verbesserung durch den Willen nicht bedürftig und nicht fähig wäre. Und doch, wer würde ihm den Mangel der Perfektibilität zum Vorwurf machen?

In dem Gedicht "das Glück" stellt Schiller einander gegenüber den Mann, der durch seinen eigenen Willen etwas Rechtschaffenes aus sich gemacht, und den, der durch die Gunst der Götter einer schönen und reichen und edlen Natur teilhaftig geworden. Er preist diesen selig und weist ihm die höhere Stellung in der moralischen Ordnung an:

Vor Unwürdigem kann dich der Wille, der ernste, bewahren, Alles Höchste, es kommt frei von den Göttern herab.

Und in dem verwandten Gedicht "der Genius" spricht er den= selben Gedanken aus:

Muß ich dem Trieb mißtrann, der leise mich warnt, dem Gesetze, Das du selber, Natur, mir in den Busen geprägt, Bis auf die ewige Schrift die Schul' ihr Siegel gedrücket, Und der Formel Gesäß bindet den flüchtigen Geist?

## Er autwortet auf die Frage:

Haft du, Glücklicher, nie den schützenden Engel verloren, Nie des frommen Justinkts liebende Warnung verwirkt: D dann gehe du hin in deiner köstlichen Unschuld! Dich kann die Wissenschaft nichts lehren; sie lerne von dir! Jenes Gesetz, das mit ehernem Stab den Sträubenden leuket, Dir nicht gilt's. Was du thust, was dir gefällt, ist Gesetz.

Rant überschätzt überhaupt die Rolle, welche das Pflichtbewußt= fein im Leben zu spielen berufen ist. Es ist nicht nur thatsächlich nicht so, daß wir bei jedem Schritt, den wir thun, durch das Bewußtsein der Pflicht angetrieben werden, es ist auch kein Fehler, daß es nicht so ist: es ist weder denkbar noch wünschenswert, daß die na= türlichen Triebe durch "die Achtung vor dem Sittengesetz" als dem einzigen Motiv der Willensbestimmung ersetzt werden. Die Moral= philosophen neigen zwar überall dazu, die Vollkommenheit darin zu setzen, daß die Willensbethätigung allein durch die Pflichtvorstellung geleitet werde. Auch der Weise Spinozas wird allein durch die Vorschrift der Vernunft bestimmt (ex dictamine rationis ducitur), die Triebe haben auf sein Handeln keinen Ginfluß mehr. Und der Weise Benthams oder Mills wird sich nicht viel anders verhalten, beide haben übrigens ihr Urbild an den Stoischen und Epikureischen Weisen. In der Wirklichkeit hat Vermmft oder Pflichtvorstellung nicht eine so wichtige Rolle. Es war doch wohl nicht das Gebot der Pflicht oder die Vorschrift der Vernunft, durch welche Kaut bestimmt wurde, die Kritik der reinen Vernunft oder Spinoza die Ethik zu schreiben. Und doch sind das die Dinge, durch welche ihr Leben seine große Beden= tung für das menschliche Geschlecht empfing. Der war es Pflicht= gefühl, durch welches Goethe angetrieben wurde, den Fauft und den Werther zu dichten? Es ist ja absurd, so etwas auch nur zu deuken. Nun daffelbe gilt beinahe von seinem ganzen Leben und Thun: so wenig es durch Aufstellung einer Luftrechnung, so wenig ist es auch durch Aufstellung einer Pflichtrechnung bestimmt worden. F. H. Jacobi fagte von Goethe, nachdem er seine persönliche Bekanntschaft gemacht: "Goethe ist ein Besessener, dem fast in keinem Fall gestattet ist, will= fürlich zu handeln. Man brancht nur eine Stunde bei ihm zu sein, um es im höchsten Grade lächerlich zu finden, von ihm zu begehren, daß er anders denken und handeln solle, als er wirklich denkt und handelt. Hiermit will ich nicht andenten, daß keine Veränderung zum Schöneren und Besseren an ihm möglich sei, aber nicht anders ist sie ihm möglich als so, wie die Blume sich entfaltet, wie die Saat reift, wie der Baum in die Höhe wächst und sich krönt" (Hettner, Litteraturgesch. des 18. Jahrh. III, 2, 114). Ift also Goethes ganzes Leben, sofern es denn durch diese Worte charafterisirt wird, ist sein Dichten und Deuken moralisch indifferent? Wenn nichts "wahren sittlichen Wert" hat, als was aus Pflichtgefühl oder aus Achtung vor dem Sittengesetz gethan wird, wenn alle Lebensbethätigung, die aus dem Drange der Natur hervorbricht, moralisch gleichgiltig oder unswerth ist, dann müßte man ja so sagen.

Kant steckt hier noch in den Anschamungen des alten Rationa= lismus, dessen Herrschaft zu stürzen er im Übrigen so viel beigetragen hat. In dem folgenden Zeitalter kam die Natur wieder zu Ehren; es ist seine Grundanschammg, daß alles Höchste und Beste nicht durch Vernunft erdacht und nach bewußter Regel ausgeführt, sondern in unbewußtem Werden und Wachsen erzeugt wird. Das gilt vom Schönen, aber nicht minder vom Guten: so wenig das Schöne von der vernünftigen Überlegung nach der Regel der Afthetik ausgedacht und augefertigt wird, so wenig ist das Gute und Vollkommene das, was nach der Regel der Ethik ausgedacht und vollbracht wird. ächte Kunstwerk wird von dem Genie im Unbewußten empfangen und gestaltet, ohne daß die Gesetze der Asthetik dabei eine erhebliche Rolle spielen; und ebenso wird ein schönes und gutes Leben von dem fittlichen Genie mit der Sicherheit des Inftinkts ohne Reflexion auf das Sittengesetz getroffen. Den Regeln der Afthetik wie der Ethik wohnt keine schöpferische Kraft inne. Ihre Aufgabe ist, vor Ausschreitungen zu bewahren; sie sind nicht produktiv, sondern limitativ. Und keineswegs ist es notwendig, daß die Regel bei der Produktion bewußt gegenwärtig sei oder gar im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit ftehe: sie würde dann leicht hemmen und den Vorgang der organischen Bildung stören. Es ift eine bekannte Erscheinung, daß man, wenn man beim Schreiben auf orthographische Regeln zu reflektiren aufängt, verwirrt und unsicher wird. Auf eine Frage aus der Ortho= graphie findet man die Antwort am leichtesten durch die Niederschrift des fraglichen Worts. So findet wohl mancher durch die That sicherer die rechte Entscheidung einer moralischen Frage, als durch die Reflexion, nach dem Wort Goethes:

> All unser redlichstes Bemühn Glückt nur im unbewußten Momente. Wie möchte denn die Rose blühn, Wenn sie der Sonne Herrlichkeit erkennte?

Das unbefangene Urteil wird also den moralischen Wert eines Menschen nicht von der Häufigkeit und Lebhaftigkeit moralischer Reflerion und von der Bestimmung des Willens durch den Ausfall folder Reflexion abhängig machen. Die beständige Selbstbeobachtung und Selbstbeurteilung, welche die fortlaufende Bestimmung Willens durch das Gewiffen voraussett, würde geradezu einen pein= lichen Eindruck machen. Wäre es nicht eine Art beständiger Selbst= bespiegelung und Schauspielerei? Was macht es denn, daß wir das Benehmen oder Reden eines Mannes theatralisch nennen und damit unser Mißfallen an ihm ausdrücken? Was anders, als daß es nicht unmittelbar aus seiner Natur fließt, sondern durch Reflexion und Absicht hindurch gegangen ist. Mir scheint, auch ein solches reslektirt-moralisches Wesen hat etwas von jener Absichtlichkeit, die uns im Unterschied von dem natürlichen Wesen so leicht peinlich berührt. Ich weiß nicht, ob die Beschreibungen, welche uns von Kants Leben gemacht werden, der Wirklichkeit ganz entsprechen, ob Kant wirklich jener Mann nach der Uhr, ja beinahe selbst eine Art lebenden Uhrwerkes mit der Pflicht als Triebfeder gewesen ist: aber ich gestehe, erbaulich find mir die Beschreibungen nicht eben gewesen. Pflichtgefühl mag in der Welt viel Schlimmes verhindert haben, aber das Schöne und Große ist nie aus dem Pflichtgefühl gekommen, sondern aus den Trieben des lebendigen Herzens. Den schaffenden Künstlern ist diese Anschauung überall geläufig, von den Dichtern wird sie immer wieder ausgesprochen. Man höre Rückert:

Mein Herz, sieh an den Baum in seiner Blütenpracht; Es wird ihm garnicht schwer, was ihn so herrlich macht. Aus seinem Junern scheint, er brancht sich nicht zu zwingen, Ein Strom von Lust und Licht und Liebe zu entspringen. Mit Mühe ringt er nicht, das Einzle zu gebären, Das Ganze lebt und wirkt, er lässet es gewähren; Du solltest deine Pflicht, wie er die seine thun, Dann wärest du so licht, und bist so trübe nun.

6. Von dem Standpunkt, auf welchen die Untersuchung über den Ursprung der Pflicht ums geführt hat, werken wir nun auf den im ersten Kapitel dieses Buches dargelegten Unterschied der teleoslogischen oder utilitarischen und der intuitiven Moralphislosophie nochmals einen Blick. Die letztere, wie sie ums durch Kant Pautsen, Eist.

repräsentirt wird, behamptete, daß die Pflichtgebote oder die allgemeinen Regeln des Sollens Gegenstand einer unmittelbaren und gleichsam intuitiven Erkenntnis seien: sowie die Sittengesetze ausgesprochen und verstanden würden, brächten sie, nicht anders als die mathematischen Axiome, unmittelbar die vollständigste Überzengung von ihrer Wahrheit oder Gültigkeit hervor. Daß gerecht handeln gut und ungerecht handeln böse sei, werde von jedermann sogleich und ohne irgend ein Räsonnement als absolut zweisellos anerkannt; ein Beweis hierfür sei weder nötig noch möglich: es gebe keinen Grund dasür, daß gerecht handeln gut und ungerecht handeln böse sei, so wenig als dasür, daß weiß weiß und schwarz schwarz sei.

Wir werden nun sagen: es ist in der That nicht unwahr, daß die Sittengesetze von jedermann als gültige Sätze ohne Weiteres anerkannt werden, sobald sie ihm in verständlicher Formel vorgelegt werden. Der Inhalt derselben ist ja kein anderer, als die in posi= tiver oder negativer Formel ausgesprochene Sitte. Die Sitte ist aber im Bewußtsein jedes Gliedes der Gesammtheit, sofern es überhaupt an dem Gesammtleben Anteil hat. Es weiß um die Sitte durch die unzähligen Einzelurteile, in welchen über Handlungen Lob und Tadel ausgesprochen worden ift, von Anderen und von ihm felbst; auf der übung beruht die Sicherheit, mit welcher das Gewiffen im Einzelfall, der ihm vorgelegt wird, sogleich sich entscheidet; und die Unterscheidung von gut und bose stellt sich dar als eine Sache einfacher Wahrnehmung, nicht anders als hell und dunkel, rechts und links unterschieden wird. Ebenso weiß der Einzelne um die Sitte auch in der allgemeinen Formel: in Geboten und Verboten ist sie ihm von flein auf eingeprägt worden, und nicht mit Unrecht fagt Schopenhauer, daß Wahrheiten, die man sich nicht erinnert gelernt zu haben, für angeborene gehalten zu werden pflegen. Dazu kommt, daß die Sprache in die Bedeutungen der Wörter, womit die Handlungsweisen bezeichnet werden, die moralischen Urteile als Bestandteile eingefügt hat: Lüge und Geiz schließt das verwerfende Urteil ein, ebenso wie Wohlwollen und Sparsamkeit das billigende, so daß also der Satz: du sollst nicht lügen oder lügen ist bose, ein "analytisches Urteil" ift, das "a priori" gebildet wird. Endlich ist nicht minder unzweifel= haft, daß die Sittengesetze im Bewußtsein in der Form von "fategorischen Imperativen" auftreten: sie erscheinen nicht als Ratschläge, die individuelle oder die allgemeine Glückseligkeit zu fördern, sondern als absolute, nicht durch Zwecke bedingte Gebote und Verbote. — Insoweit spricht also die intuitive Moralphilosophie unzweifelhafte Thatsachen aus.

Ein Irrtum dagegen ift es, wenn nun weiter behanptet wird, diese Imperative seien auch objektiv grundlos und die Aufgabe der Ethik bestehe lediglich darin, die einzelnen Gebote und Verbote in systematischer Ordnung zusammenzustellen und etwa noch sie unter ein allgemeines Princip zu bringen, z. B. das der Tauglichkeit, zu einer allgemeinen Naturgesetzgebung zu gehören. Die Sitten, welche im Bewußtsein der Individuen in Gestalt von absoluten Geboten und Verboten erscheinen, haben allerdings einen objektiven Grund ihres Daseins und ihrer Gültigkeit; er liegt darin, daß ihre Innehaltung Bedingung der Wohlfahrt des Einzelnen und der Gesammt= heit ist. Und die Aufgabe der Moralphilosophie besteht nun eben darin, diesen Grund darzulegen, ganz ebenso wie die Aufgabe einer Rechtsphilosophie darin besteht, das Recht nach Inhalt und Form 311 begründen, d. h. seine teleologische Notwendigkeit oder seine Zweckmäßigkeit zu zeigen durch Darlegung der Aufgaben, die es löft, oder der aus dem menschlichen Gemeinschaftsleben entspringenden Bedürfnisse, die es befriedigt. Inventur und Kodifikation machen überall keine Wiffenschaft aus, am wenigsten eine philosophische.

7. Ein weiterer Frrtum, zu dem die intnitive Ethik neigt, ist der, daß das Gewissen jedermann in jedem einzelnen Fall mit absolnter subjektiver Gewißheit und objektiver Unsehlbarkeit kund gebe, was die Pflicht von ihm fordere. So behauptet Kant (Kr. d. pr. Vern. § 8): was das Sittengesetz zu thun gebietet, "ist für den gemeinsten Verstand ganz leicht und ohne Vedenken einzusehen"; oder "was Pflicht sei, bietet sich jedermann von selbst dar; was aber wahren dauerhaften Vorteil bringe, ist allemal, wenn dieser auf das ganze Vasein erstreckt werden soll, in undurchdringliches Dunkel gehüllt".

Was die Unsicherheit aller Erwägung über das, was in einem bestimmten Fall zu thun in jeder Hinsicht das Förderlichste sei, anslangt, so hat Kant offenbar recht; zu einer zweisellosen Abwägung wird man es selbst in einfachen Fällen nicht immer bringen. Die

Entscheidung ersolgt auf Grund einer Erwägung, der zu theoretischer Vollkommenheit regelmäßig sehr viel sehlt: einige der nächsten und wahrscheinlichsten Wirkungen werden ins Auge gesaßt und dann trisst der Wille, der Neigung, Gewohnheit und Sitte entsprechend, die Entscheidung. Aber ein schwerer Irrtum ist es, wenn behanptet wird, über das, was in einem bestimmten Falle die Pflicht sordere, könne niemals jemand in Zweisel sein; die Schwierigkeit des Nechtthuns liege also nie im Wissen, sondern allein im Thun. Sicherlich liegt die Sache hänsig so, daß das Gewissen sogleich mit völlig unzweidentiger Erklärung anzeigt, was die Pflicht zu thun sordert oder untersagt. Aber es kommen auch Fälle vor, und zwar sind sie weder selten noch unwichtig, wo die Entscheidung des Gewissens zögert und schwankt, wo sie bei verschiedenen verschieden, selbst dei demselben zu verschiedenen Zeiten verschieden ausfällt, ja wo sie überhaupt ausbleibt.

Ein Beamter einer Versicherungsgesellschaft verschafft sich durch statutenwidrige Nachsicht mit einem Versicherten einen Vermögens= Das ist Diebstahl, sagt ihm sein Gewissen. Er thut dasselbe, aber ohne eigenen Vorteil, aus Gefälligkeit gegen einen Kolle= gen, aus Freundschaft für einen Nachbar. Das ist pflichtwidrig, sagt sein Gewissen; du bist angestellt, nach bestem Wissen den Ruten der Gesellschaft zu suchen und Schaden abzuwehren. — Aber verändern wir den Fall weiter: der Versicherte hat alle seine Verpflich= tungen gegen die Gesellschaft erfüllt, bis auf irgend eine, ihm ent= gangene und in diesem Fall ganz unerhebliche Formsache, deren Nicht= erfüllung aber zweifellos die rechtliche Verbindlichkeit zur Zahlung aufhebt. Nun tritt ein Schaden ein. Der Beamte bemerkt zufällig den begangenen Formfehler, er sieht, die Gesellschaft kann der Bah= lung entgehen. Er sieht auch, der Versicherte oder seine Hinterbliebenen kommen in die äußerste Not ohne die Zahlung; die Gesellschaft aber verteilt 80 Procent Dividende. Was soll er thun? Darf er die Sache übersehen? Der soll er etwa an die Billiakeit der Gefellschaft sich wenden? Als ob er nicht wüßte, daß eine Aftiengesell= schaft kein Herz hat. Sein Gewissen sagt ihm nicht, was er thun solle: kann ein Kantianer es mit jener Zauberformel von der Tauglichkeit der Maxime zu einer allgemeinen Gesetzgebung zu einem un= zweidentigen Spruch bringen?

Es giebt kein Gebiet, wo man nicht eine Reihe von Fällen konstruiren könnte, die von dem zweifellos Pflichtwidrigen in kontinuirslichem Übergang zu dem zweifellos Erlaubten und Pflichtmäßigen überführte. Dazwischen liegt ein Gebiet des Zweifels, das weder durch sichere objektive, noch sichere subjektive Entscheidungen besherrscht wird.

Den Besitz meines Nachbars durch Einbruch, Diebstahl, Betrug an mich bringen, ist zweifellos pflichtwidrig. Es giebt ja auch andere Wege: er ist in Not, ich kann ihm borgen und dann, wenn ich geschickt operire, auf dem Wege Nechtens seinen Besitz erwerben. Darf ich es thun? Nein, das ist Wucher, sagt das Gewissen, und Wucher ist schändlich, auch der, den das Strafgesethuch nicht Einem Andern fagt übrigens vielleicht schon hier das Gewissen ein Anderes: was nicht verboten ist, ist erlaubt; Geschäft ist Geschäft, da muß jeder für sich selbst zusehen. — Darf ich überhaupt einem Andern auf Zinsen leihen, wenn ich sehe, daß es zwar mein Vorteil ift, nicht aber seiner, vielleicht sogar sein Nachteil? Muß ich mir wenigstens erst Gewißheit verschaffen, daß mein Vorteil nicht auf Kosten seiner Interessen gewonnen wird? Und wie ist es im Handel? Jemand ist im Besitz einer Nachricht, die dem Andern noch unbekannt ist, 3. B. des Ausbruchs einer Revolution in Spanien; er verkauft feine Spanischen Papiere und wälzt dadurch einen Verlust von einer Million auf die Käufer ab, wie sich am nächsten Morgen heraus= ftellt. Ift das recht? Dem wenigstens, der zum erstenmal Börsen= geschäfte macht, möchte es doch nicht ganz unbedenklich vorkommen: was du nicht willst, erinnert etwa sein Gewissen, daß man dir thu, das füg' auch keinem Andern zu; und er würde vermutlich seinen Abnehmern am nächsten Tage nicht gern unter die Augen treten. Aber foll ich denn bei jedem Handel mich erft fragen: hat denn auch der Andere keinen Schaden dabei? Das ist doch eine unmögliche Sadje. Der Handel ist nur möglich unter der Voraussetzung, daß beide Teile stillschweigend übereingekommen sind: jeder habe seinen Vorteil im Ange und überlasse dem Andern ebenso zu thun. Auch die ehrlichste Fran kauft, wo sie die Sache am billigsten erhält, ohne zu fragen, ob der Verfäufer dabei existiren könne; und jeder Verfäufer nimmt, was er bekommen kann, ohne zu fragen, ob die Sache

für die Känfer so viel wert ist. Wo ist die Grenze zwischen dem zweifellosen Unrecht?

Die obigen Fälle sind dem Gebiet der gemeinen Rechtlichkeit und Ehrlichkeit entnommen, wo die Dinge doch noch am einfachften liegen. Noch viel sichtbarer wird die Sache, wenn man die schwierigeren, zarteren, persönlichen Verhältnisse nimmt. Mann hat einem Mädchen die Ehe versprochen; umß er sein Versprechen halten? Natürlich, das gegebene Wort ist heilig. Aber es geschah in einer Stunde, und unter Umständen, wo er seines Willens nicht ganz Herr war; er sieht nun, daß er es nicht halten kann, ohne in allerlei Not und Konflikte zu kommen. Kann er sich frei machen ohne ihre Einwilligung? Aber was gelten bann Versprechungen, wenn man sie brechen dürfte, sofern das Halten unbequem wird? — Aber er hat sich überhaupt in der Persönlichkeit getäuscht, er ist durch allerhand weibliche Künste zu dem Schritt gebracht worden und sieht nun bei näherer Bekanntschaft, daß es ihm unerträglich sein wird, mit ihr zu leben, daß es ihr Unglück sein wird, so gut als das seinige: was soll er thun? Sie läßt ihn nicht los, soll er sie nehmen? oder von Jahr zu Jahr die Sache hinausziehen? oder sich eine Rugel vor den Ropf schießen? oder einfach sagen: ich kann und will nicht?

Ein Politiker, ein Staatsmann ift in irgend einem Stück seiner Partei, der Regierung gegenüber, der er angehört, abweichender Unficht. Ein Programm, eine Erklärung wird abgefaßt, worin der fragliche Punkt als eine Großthat der Partei gepriesen, als ein Ziel der Regierung hingestellt wird. Das Papier wird ihm zur Unterschrift vorgelegt. Was soll er thun? Es unterschreiben? Aber dann lügt ja sein Name unter der Schrift. Also ausscheiden? Damit würde er nicht nur sich selbst die öffentliche Wirksamkeit abschneiben, sondern auch vielleicht der Sache, der er diente, einen harten Stoß versetzen. Was soll er thun? Wird die Appellation an die Kantische Pflicht= formel es ihm sagen? Ich glaube nicht; sondern er wird sich fragen: ist die Sache von wesentlicher Bedeutung? wenn nicht, dann ist Anbeauemung möglich; wie könnte denn ohne Anbequemung überhaupt gemeinsame Arbeit stattfinden? Ift sie bagegen von wesentlicher Bebentung, dann wird er sich sagen: es ist besser, ich trenne mich von den Genoffen, als daß ich ohne Aufrichtigkeit und mit halbem Berzen dabei bleibe. — Aber wo fangen die wesentlichen Dinge an? — Als die deutschen Bischöfe, die gegen die Infallibilität gewesen waren, nach der Entscheidung das Dogma annahmen, entgingen sie nicht den bittersten Vorwürsen. Hätten sie beim Widerspruch beharren und aus der Kirche ausscheiden sollen? Würden sie nicht doch mit Recht sagen: die Kirche sei mehr als ein Stück der Kirchenversassung? Db andererseits die Erinnerung an jene Tage einem unter ihnen erfrenlich ist? Und ob Einer von denen, deren Entschluß nach der andern Seite aussiel, sich darum Vorwürse macht?

Werden hiermit alle moralischen Dinge schwankend gemacht und einer zügellosen Kasuistik preisgegeben? Ich meine, nicht gemacht, sondern sie sind es in Wirklichkeit immer gewesen. Die Sache ist dem Menschen wirklich nicht so einfach gemacht, daß ein ihm inne-wohnendes Vermögen, heiße es praktische Vernnust oder Gewissen, mit einer einfachen, mechanischen Operation, der Subsumtion des Falles unter die Regel, sein Leben unsehlbar, was wenigstens die Moralität anlangt, leitete. Es ist ihm wirklich eine schwierigere Aufgabe gestellt, als gegebene Fälle nach dem Schema P oder Q zu beshandeln.

8. Der Fretum, daß im einzelnen Fall ein Zweifel über daß, was pflichtmäßig oder pflichtwidrig sei, nicht stattsinden könne, hängt mit dem weiteren Fretum zusammen, der im Wesen der intuitiven Moralphilosophie begründet ist, daß die Gebote der Moral absolut ausnahmslose Gesetze seien, so daß jede Handlung, die der Formel des Gesetze nicht entspricht, pflichtwidrig und unsittlich sein müsse. Es wurde dieser Punkt schon oben (S. 183 st.) berührt. Da an ihm der Unterschied der beiden Behandlungsweisen der Mozralphilosophie am deutlichsten zur Erscheinung kommt, so komme ich hier noch einmal darauf zurück.

Für Kant ist die absolute Allgemeingültigkeit der Sittengesetzeigentlich das Kückgrat seiner ganzen moralphilosophischen Theorie: Gesetzmäßigkeit und Moralität sallen ihm so zusammen, daß alle Moralität in der Besolgung eines allgemeinen Gesetzes lediglich um der Haltung des Gesetzes willen besteht. Für die teleologische Moralphilosophie sind die Sittengesetze empirische Gesetze von ähnlicher Form, wie die Gesetze der Physiologie oder die auf diese gegründeten

Regeln der Diätetif. Wie alle empirischen Gesetze, lassen sie Ausenahmen zu. So zweisellos es ist, daß gewisse Handlungsweisen die Tendenz haben, förderlich oder andererseits verderblich auf das Leben des Handelnden und seiner Umgebung zu wirken, so bleibt es, bei der großen Komplikation menschlicher Verhältnisse, immer möglich, daß Lebenslagen eintreten, wo die natürliche Wirkung in ihr Gegeneteil verkehrt wird. So kann es geschehen, daß es sittlich möglich, ja notwendig wird, ein Sittengesetz formell zu brechen. Das Leben, im wirklichen Handeln und im wirklichen Urteilen, ist hierüber niemals in Zweisel gewesen. Daß die intuitive Moral diese Thatsache nicht zu konstruiren vermag, ist ein weiterer Beweis gegen ihre Zulängslichseit.

Nehmen wir ein Beispiel. Die erste Pflicht des Soldaten ist der Gehorsam, unbedingter Gehorsam mit Bezug auf den Dienst. Die Zuverläfsigkeit des militärischen Gehorsams ist eine Grundbedingung der Existenz des modernen Staates. Wie furchtbar ernst es mit dieser Pflicht genommen wird, zeigt die Schwere der Strafen, mit denen die Verletzung bedroht ist. Dennoch können Verhältnisse eintreten, wo diese Pflicht ohne Gewissensbisse und ohne Vorwurf gebrochen wird. In der Konvention von Tauroggen schloß General York eigenmächtig, auf Grund seiner subjektiven Beurteilung der politischen Lage, mit dem Feinde eine Übereinkunft, in offenbarem Widerspruch mit dem Befehl des Königs, mit offenbarem Bruch also des militärischen Gehorsams. War der Akt pflichtwidrig und also unzulässig? Nach der Kantischen Formel augenscheinlich. Sicherlich hätte Vork nicht wollen können, daß die Maxime seiner Handlung als ein allgemeines Naturgesetz die Handlung des preußi= schen Soldaten bestimme: wann die Lage des Landes ein anderes als das vom oberften Kriegsherrn befohlene Verhalten dir zu erfordern scheint, so handle nach beiner eigenen Einficht gegen ben Befehl. Dennoch entschloß sich York so zu handeln, nach schwerem Aweifel: und freilich war die Sache nicht zweifellos: sie konnte, ganz abge= fehen von dem Bruch des Gehorsams und dem merhörten Beispiel, den Untergang des Staates zur Folge haben. Und doch handelte er so. Die Rettung des Landes aus unwürdiger und unhaltbarer Lage schien ihm jett, vielleicht nur jett und nur durch sein felbständiges

Handeln möglich. Die Folge hat ihm Recht gegeben; der König selbst hat es anerkannt, und sein Entschluß wird ihm jetzt von der Geschichte als Verdienst angerechnet; selbst ein französischer Historiker möchte ihn kann tadeln. Damit ist anerkannt, daß Fälle eintreten können, wo die Rettung des Landes von dem Officier fordert, was das Grundgesetz des Dienstes untersagt: selbständige Entscheidung in politischen Fragen selbst gegen den ausdrücklichen Befehl der Staats= regierung. Wann ein solcher Fall vorliege, darüber kann es keine allgemeine Regel geben. Die einzig mögliche allgemeine Regel ist: der Soldat soll gehorchen und unter keinen Umftänden durch selb= ständige politische Erwägungen sich bestimmen lassen, gegen seinen Auftrag zu handeln. Aber stillschweigend gilt doch eine Bedingung: wenn nicht die Wohlfahrt des Landes es anders verlangt. Salus populi suprema lex; eine furchtbar gefährliche, und doch niemals aufzuhebende Bedingung aller, auch der unverbrüchlichsten Einzelge= Mit Necht steht der Tod auf der irrtümlichen Berufung des Soldaten auf dieses Gesetz.

Es giebt kein Sittengesetz, das nicht unter dieser Bedingung stände, keines daher, das nicht Ausnahmen zuließe. Wie der Sab= bat, so sind auch die Moralgesetze um des Menschen willen, nicht der Mensch um der Moralgesetze willen. Die Juristen haben einen alten Sprudy: fiat justitia, pereat mundus. Dem entsprechend fagt die Kantische Moralphilosophie: fiat lex, pereat vita. Die Formel hat ihren guten Sinn: das Bestehen des Rechts ist wichtiger, als dieser ober jener einzelne Zweck; aber zulett liegt das Verhältnis doch so, daß das Recht um des Volks willen ist, und zwar um seiner Er= haltung willen, nicht zu seiner Vernichtung. Und dasselbe Verhältnis besteht zwischen dem Sittengesetz und dem Menschenleben: seine Bedeutung stammt zuletzt allein daher, daß es die Tendenz hat, im Sinne der Lebenserhaltung und nicht der Lebenszerftörung zu wirken. Liegt der Fall vor, daß die Haltung des Gesetzes unheilbar zerstörend wirken würde, so weicht die Form dem Inhalt, das Mittel dem Zweck. — Es wird später Gelegenheit sein, für die einzelnen Sittengesetze zu zeigen, daß fie unter dieser Bedingung stehen.

9. Das Gewissen. Mit der im Obigen versuchten Ableitung des Pflichtgefühls aus dem Verhältnis des Einzelnen zur Sitte ist

auch unsere Ansicht von der ursprünglichen Natur des Gewissens gegeben: das Gewiffen ift, wie schon gesagt wurde, in seinem Ursprung nichts anderes, als das Bewußtsein von der Sitte oder das Da= fein der Sitte im Bewußtsein des Individuums, mit Gin= schluß jener Sanktionen durch Menschen und Götter. Indem der Einzelne sein Handeln an der Sitte, die in seinem Bewußtsein ist, mißt, entstehen jene Gefühlserregungen, die vor der That als ab= mahnendes oder antreibendes Gewissen, nach der That als Gewissens= biffe oder innere Billigung empfunden werden. So mannigfaltig der Inhalt des Gewissens ift, — er ift so mannigfaltig, als es mannig= faltige Sitten giebt, beruhend auf der Mannigfaltigkeit der Wefens= gestaltung der Menschheit und der Mannigfaltigkeit der Lebens= bedingungen — so bleibt seine Form überall dieselbe. Es maa in . Geftalt von Inftinkten, die ja auch der menschlichen Natur nicht fremd find, eine ererbte Grundlage haben, entwickelt und ins Bewußtsein erhoben wird es zunächst durch die Erziehung innerhalb der Familie, sodann durch Anerkennung und Mißbilligung seitens der Umgebung, sowie durch Gesetz und Strafe seitens der Rechtsgemein= fchaft, endlich durch die Religion und die Schen vor den Göttern. Es bethätigt sich in dem Einzelnen, indem es allgegenwärtig in all seinem Thun und Lassen ihn begleitet, bald mahnend und weisend, bald richtend und strafend, bald zustimmend und billigend: es wird em= pfunden und gedeutet wie eine Stimme von oben, die, felbst überirdischer Abkunft, an das überirdische in dem Menschen sich wendet und bei ihm Gehör findet, während die niedere und sinnliche Seite seines Wesens vor ihr mit Scheu und Widerstreben zurüchweicht.

Bon denjenigen, die in dieser Deutung des Gewissens als einer Bethätigung der transcendenten Welt zugleich eine Erklärung seines Ursprungs erblicken, wird die historisch = psychologische Erklärung nicht blos als ungenügend, sondern auch als gefährlich verworfen: sie nehme dem Gewissen seine Heiligkeit und damit zugleich seine Wirksamkeit. Und diese Folgerung ist nicht selten auch von denen, gegen die sie sich richtet, ausdrücklich anerkannt worden. So bezeichnet P. Kée in seiner scharfsinnigen Untersuchung über den Ursprung des Gewissens (1885) als die praktische Folge der historisch=psycho=logischen Untersuchung: daß die Gebote des Gewissens ihre Heiligkeit

verlieren: wer da wisse, wie menschlich es bei der Entstehung des Gewissens zugegangen sei, bei dem verliere sich die absolute Schen vor der Übertretung seiner Gebote.

Ich vermag diese Ansicht nicht zu teilen. Der Verlust der Verbind= lichkeit und Wirksamkeit der Gebote des Gewissens scheint mir weder eine logische Konsequenz, noch eine notwendig eintretende psychologische Wirkung zu sein. Nicht eine logische Konsequenz: warum sollten die Moralgesetze dadurch ihre Gültigkeit verlieren, daß jemand sich davon überzeugt, sie seien Ausdruck einer allmälig von dem Volk in langem Lauf seines Lebens erworbenen Erfahrung über das, was gut und verberblich ift? Im Gegenteil, was fam es für einen stärkeren Beweis in foldjen Dingen geben, als die Erbweisheit eines Volkes? Noch eine not= wendige psychologische Wirkung. Nicht einmal dann, wenn man sich von der Falscheit oder Sinnlosigkeit ererbter Elemente des Seelenlebens überzeugt, hören dieselben auf wirksam zu sein. Ich möchte wohl wissen. wie viele unserer aufgeklärtesten Naturforscher von aberglänbischer Furcht absolut frei sind: Leute, die am Tage an Gespenfter nicht glauben, sind zahlreich, aber bei Nacht? Und hier liegt nun die Sache ja nicht so, daß es falsche oder sinnlose Glemente des Vor= stellungs= und Gefühlslebens sind, sondern höchst wesentliche und wichtige. Es ist wohl niemand in Zweifel darüber, daß ein Volk, welchem das, was wir Gewiffen nennen, völlig abhanden käme, so= daß nur Rechnung und Furcht den Einzelnen im Handeln bestimmten, auch nicht einen Tag leben könnte. Auch der aufgeklärteste Philosoph wird in seinem täglichen Handeln nicht durch irgend einen theoreti= schen Anschlag oder Berechnung, sondern durch Triebe und Gefühle, durch Gewohnheiten und Sitten, durch Pflichtbewußtsein und Gewissen geleitet; und er könnte nicht leben, wenn es nicht so wäre: wer käme jemals zu einem Entschluß, wenn er jedesmal vorher die Gesammt= heit aller möglichen Wirkungen bis in die ferusten Verzweigungen ausrechnen müßte?

Aber die transcendente Sanktion würde doch wegfallen. — Ich erwidere hierauf an dieser Stelle nur, daß ich überzeugt bin, es wird nie eine Zeit kommen, da die Menschheit aufhören wird, das, was sie selbst als Wahrheit und Heiligkeit aus sich hervorbringt, als abgeleitet aus der Natur des Allwirklichen selbst zu empfinden.

Wie sollte es in die Herzen der Menschen kommen, wenn es nicht in der Natur der Dinge selbst seinen tiessten und letzten Grund hätte? Ist denn der Mensch eine Anomalie in der Welt? Steht er blos zufällig und äußerlich darin, ist er nicht selbst mit seinem ganzen Wesen in dem Allwirklichen gegründet? Das Wort des Hippokrates, das Steinthal seiner Abhandlung über den Ursprung der Sprache vorgesetzt hat, gilt für jede historisch=psychologische Betrachtung menschlicher Dinge: göttlich ist alles und alles zugleich menschlich (πάντα Ιεῖα καὶ ἀνθρώπινα πάντα.).

Allerdings die "Aufflärung" über den Ursprung des Gewissens kann in dem Einzelnen zu der Meinung umschlagen: es sei nunmehr alles erlaubt, was man ohne Besorgnis, der Polizei in die Hände zu fallen, thun könne. Wem die Sittengesetze nie anders vorgestellt wären, denn als willkürliche Gebote eines mächtigen Wesens, das übertretungen eines Tages bestrasen zu wollen verkündigt habe, dem müßte freilich, nachdem ihm die Existenz eines solchen Wesens zweiselshaft geworden, der Gedanke kommen: in dem Falle der Nichtexistenz hätten auch jene Gebote keine Bedeutung mehr. — Ich wüßte nicht, wie auf Grund jener Voraussehung dieser Folgerung zu begegnen wäre; ich wüßte nicht, wie ihr überhaupt zu begegnen ist, als durch die Nachweisung, daß diese Gesetze nicht zufällige Verordnungen einer Willkür, sondern Ausssus der Natur der Dinge, der Natur des meuschlichen Willens sind, worin er seiner eigenen Grundrichtung inne wird.

So stellt die teleologische Ethik sie dar und zugleich stellt sie das Gewissen als ein zur Erhaltung des Einzelnen und der Gessammtheit notwendiges Organ dar, das daher seine Bedeutung nicht durch irgend welche Spekulation über seine Eutstehung verlieren kann, so wenig als etwa die Sprache durch Aufgebung alter Träume über ihren Ursprung aus einer fertig vom Himmel mitgeteilten Ursprache minder notwendig für die Gesammtheit, minder gültig für den Einzelnen wird. Oder verlieren etwa die Regeln der Grammatik oder die Wortbedentungen ihre Gültigkeit für den, der sich überzeugt, daß es auch bei ihrer Entstehung menschlich zugegangen sei? Nun, so wenig können die Sittengesetze auf diese Weise ihre Gültigkeit einbüßen: wer am intellektuellen Leben des Volkes Teil haben will, der nuß

seine Sprache reden und ihre Gesetze anerkennen, wer am moralischen Leben eines Volkes Teil haben will, der nuß seine Sitten befolgen und die Gebote seines Gewissens anerkennen; und wer selbst zu diesem Volk gehört, muß nicht blos, als ob er es auch lassen könnte, sondern umß, weil die Sprache seines Volks eben auch seine Sprache, das Gewissen seines Volks auch sein Gewissen ist, weil er mit seinem ganzen Willen und Fühlen aus der Substanz des Volkwillens abgeleitet ift. — Ein Aufklärer im Styl Voltaires, dem die "Ecrafirung des infamen Aberglanbens" als die einzige große Aufgabe der Wiffen= schaft erschien, der mochte, wenn er die Falschheit der theologischen Ableitung des Gewissens dargethan zu haben glaubte, triumphirend ausrufen: also ist es mit dem Gewissen nichts, es ist nichts als eine schlaue Erfindung nichtsnutiger Priester, um die Menschen sicherer der Freiheit zu berauben. Für eine Geschichtsbetrachtung, die von der Voraussetzung ausgeht, daß alle menschlichen Dinge sich auf natürlichem Wege entwickelt haben, für die evolutionistische Anthropologie des 19. Jahrhunderts hat dieser Jubel einen etwas wunderlichen Klang: als ob die falsche Theorie gleichsam die Sache felbst zu einer falschen und nichtigen gemacht habe, so daß mit jener nun auch diese verschwinde. Sie wird vielmehr a priori überzeugt sein, daß ein so allgemein sich findendes Organ eine für die Lebens= erhaltung notwendige Funktion habe; wie follte es sonst entstanden sein? Und als die Aufgabe der Wiffenschaft wird sie eben die Darlegung der Bedeutung dieses Organs für menschliche Lebensentwicke= lung ausehen.

Sollte aber die Wissenschaft hier auch eine praktische Aufgabe haben, so würde dieselbe, nach der evolutionistischen Auschauungs= weise, jedenfalls nicht in der Zerstörung des Organs bestehen können, soudern nur in seiner Erhaltung und Ausbildung. Das Gewissen zer= stören, und das kann allerdings dis zu einem gewissen Grade nicht nur durch falsche Erziehung, sondern auch durch falsche Theorien geschehen, nämlich eben durch die einer falschen theologischen Be= gründung nachfolgende halbe Aufklärung, ist die schwerste Schädigung, die einem Einzelleben und einem Volksleben zugesügt werden kann. Ein mangelhaftes, in einzelnen Punkten irrendes Gewissen ist immer besser als gar keines. Vortrefslich sagt hierüber Sidgwick (Methods

of Ethics S. 470): "Wenn wir, wie in allen menschlichen Dingen, so and in der geltenden Moral Unvollkommenheiten finden, so ist dennoch ihre Berichtigung und Verbesserung weniger wichtig, als die Durchführung und Einprägung derfelben. Der Utilitarier muß die Neigung zur Empörung gegen die geltende Moral, als gegen ein änßerliches und konventionelles Gesetz, welche bei der Wahrnehmung, daß nicht alle ihre Gebote auf vernünftiger Notwendigkeit beruhen, zunächst leicht entsteht, durchaus abweisen. Natürlich umß er ebenso die aberglänbische Schen abweisen, welche die intuitionistischen Mo= ralisten zu erzeugen streben, als ob die geltende Moral ein absolutes oder göttliches Gesetzbuch sei. Doch wird er sie mit Achtung und Bewunderung als eine erstannliche Hervorbringung der Natur betrachten, die, durch Jahrhunderte langes Wachstum entstanden, in vielen Stücken dieselbe fein durchgeführte Anpassung von Mitteln zu komplicirten Zwecken zeigt, als die künftlichsten Einrichtungen des physischen Organismus. Er wird sie mit zarter Achtsamkeit als einen Mechanismus behandeln, der, gebaut aus dem flüffigen Element von Meinungen und Neigungen, das vorhandene Maaß menschlicken Glücks zu erzeugen unentbehrliche Mitwirkung übt; als einen Mechanismus, den kein Politiker oder Philosoph hervorbringen, und ohne den doch die härtere und gröbere Maschine des positiven Gesetzes nicht in Wirksamkeit erhalten werden könnte, und ohne den daher das menschliche Leben — mit den fräftigen Ausdrücken des Hobbes — einsam, arm, schmutzig, tierisch und kurz sein würde."

10. Individualisirung des Gewissens. Alle geschichtliche Entwickelung zeigt eine doppelte Seite: Differenziirung und Socialissirung oder Integrirung. Wir beachten hier nur die erste Seite der Sache, die fortschreitende Differenziirung. Aus einer voransgesetzten Ureinheit des Menschengeschlechts haben sich durch allmälige Differenziirung zunächst die großen Individuen der Nacen und Völker gesbildet: verschiedene Religion und verschiedene Sitten machen ihre geistige Individualität aus. Im weiteren Fortschritt lösen sich auch die Individuen aus der geistigen Substanz des Volkes zu geistigem Sonderdasein los. Auf niederer Kulturstufe sinden wir die einzelnen Glieder eines Volkes durchaus gleichartig: dieselben Vorstellungen, Gedanken, Urteile, Gewohnheiten, Handlungsweisen, kurz derselbe

geistige Lebensinhalt, wie er durch Religion und Sitte gegeben ist, sehrt bei Allen wieder. Mit der aussteigenden Entwickelung wird der Lebensinhalt reicher und mannigsaltiger und zugleich der Unterschied in der Bildung der Einzelnen größer. Das Individuum besginnt sich eigene Gedanken über die Dinge zu machen, die allgemeinen Gedanken über Welt und Leben, welche ihm durch Religion und Mythologie zugeführt werden, genügen ihm nicht mehr: er beginnt zu philosophiren. Alle Philosophie hebt mit der Losreisung des Insbividuums von den allgemeinen Gedanken an. Und ebenso beginnt es sich von dem moralischen Lebensinhalt der Gesammtheit zu lösen; es versucht, besondere Wege zu gehen, es bilden sich besondere Lebensanschaumigen und besondere Lebensideale aus.

So lockert sich allmälig die ursprünglich absolute Herrschaft der Sitte über das Leben der Einzelnen. Der Kreis der freien individusellen Lebensbethätigung wächst auf Kosten der gebundenen. Ze reicher und mannigsaltiger die Thätigkeiten und Beziehungen des Einzelnen werden, desto weniger vermag die Sitte die autoritative Regelung derselben sestzuhalten; je persönlicher das Leben des Einzelnen und seine Beziehung zu andern wird, man denke an das Verhältnis der Gatten, der Eltern und Kinder zu einander, desto weniger erträgt es die schematisirende Regel, desto mehr fordert es sein besonderes Gesetz.

Damit erhält nun zugleich das Gewissen eine veränderte Bestentung. Mißt es ursprünglich den Wert des eigenen Lebens ledigslich an der Sitte, so mißt es jeht das wirkliche Leben an seinem besonderen Ideal. Dies individuelle Ideal wird, als erwachsen auf dem Boden eines bestimmten Volkslebens, dessen Jüge an sich tragen, es ist nicht beziehungslos zur Sitte; aber dennoch kann es so weit von dem allgemeinen Lebensinhalt und der allgemeinen Lebensaufstassung sich entsernen, daß es seinen Träger selbst zum Konslikt mit der Sitte sührt, einem Konslikt, der nun nicht mit Gewissensvorwürfen, sondern als sittliche Notwendigkeit empsunden wird. Der objektiven Moralität tritt eine subjektive als die höhere gegenüber\*).

<sup>\*)</sup> In einer bemerkenswerten Weise tritt uns dies individuelle Gewissen bei jener Persönlichkeit entgegen, die in der moralischen Geschichte des griechischen Volkes eine so eigentümliche Stellung einnimmt, bei Sokrates. Das sokratische

Wird eine mit bedeutender Kraft des Geistes und Willens aus= gestattete Persönlichkeit durch ihr individuelles Lebensideal zum Konflikt mit der Sitte oder der objektiven Moralität geführt, dann entstehen jene Kämpfe, die als die dramatischen Höhepunkte des Menschheits= lebens erscheinen. Ift es ein großes und schönes Lebensideal, das seinen Träger fortreißt zum Kampf mit dem Bestehenden, ist sein Rampf ein Kampf um Gerechtigkeit und Wahrheit, um Freiheit und Schönheit, dann haben wir die eigentlichen Heldengestalten der Mensch= heit. Jesus hat diesen Rampf gekämpft. Er hatte sich erhoben über die Religion und die Sitte seines Volkes; ein anderes und höheres Verhältnis zu Gott hatte in ihm Gestalt gewonnen, als sein Volk es kannte; und darum gennate ihm auch nicht die Gerechtigkeit seines Volkes, jene zugleich ängstliche und dürftige Gesetzeserfüllung. löste er sich und seine Jünger von derselben; er brach den Sabbat und fastete nicht und lehrte seine Jünger also thun; dafür gab er ihnen ein neues Gebot: "daß ihr ench unter einander liebet". Und da das bestehende System, die objektive Gerechtigkeit, gegen die Auf-

Dämonion ist seinem eigentlichen Wesen nach nichts anderes als das Bewußtsein um eine gang besondere, individuelle Aufgabe, die feine Bestimmung ausmache. Vortrefflich sagt darüber 2. Schmidt (die Ethik der alten Griechen I, 224): "Das Unterlaffen des der individuellen Anlage Widerstreitenden nimmt für Naturen von scharf ausgeprägter Eigentümlichkeit und klar bewußter Lebensbestimmung die Notwendigkeit eines sittlichen Gebots an: ich kann nicht und darf nicht, während ein Anderer an meiner Stelle es gang wohl dürfte, wogegen das Berbot des allgemeinen Gewissens die Form hat: ich darf nicht und jeder andere an meiner Stelle dürfte es ebensowenig." Und er führt dazu eine treffende Außerung Vilmars an: "Es ift (das Damonion) nichts mehr und nichts weniger, als das, was Goethe die Fortifikationslinien seines Daseins nannte, eine Gabe, welche jeder edlern und tiefer angelegten Natur eigen ift: zu wissen und sich deffen stets genan bewußt zu bleiben, was man nicht darf, ohne aus seinen besonderen Anlagen und Kräften beraus und über dieselben hinweg zu schreiten. In der That hat diese Gabe eine nahe Berwandtschaft mit dem Gewissen, nicht allein um dessen ursprünglich negativer und prohibitiver Natur willen, sondern auch deshalb, weil ein Mißachten oder auch selbst ein nur temporares Vergeffen derfelben eine der ethischen Gewissensunruhe gang ähnliche geistige Disposition erzeugt: hat man sich mit Dingen befaßt, welche (ohne an sich bedenklich oder gar sittlich verwerflich zu sein) über unsere Anlagen hinaus liegen oder unter dem Niveau unserer geistigen Beaulagung stehen, so ift ein nicht zu unterdrückendes Migvergnügen mit uns felbst, welches fast einem Widerwillen gegen uns felbst gleicht, die Folge."

lösung sich wehrte, trat er in jenen Vernichtungskampf gegen dasselbe ein, der zu seinem Tode führte. Was ihn in allem Kampf und Schwerz hielt und trug und siegreich machte, das war die unmittels bare Gewißheit, daß er im Dienste Gottes stehe, gesandt, der Welt das Evangelium vom Reich Gottes zu predigen, das nahe herbeisgekommen sei. "Meine Speise ist, daß ich den Willen dessen thue, der mich gesandt hat." So ist Jesus das ewige Vorbild aller nach dem Reich Gottes, nach Wahrheit und Gerechtigkeit dürstenden und ringenden Seelen geworden, aller derer, denen das Leben, wie es ist, zu wenig an Kraft und Geist, an Liebe und Freiheit zu enthalten schauen offenbarten und dann vom Pöbel, dem seinen und dem grosben, gekrenzigt und verbrannt wurden.

Das Seitenstück zu diesen höchsten Heldengestalten bilden jene ungeheuren Verbrechergestalten, wie sie mit poetischer Freiheit, doch offenbar nach wirklichen Mustern, Plato in der Republik in dem Tyrannen schildert, wie sie mit historischer Treue J. Burckhardt in seiner Geschichte der Renaissancekultur in Italien beschreibt: jene surchtsbaren Menschen, wie die Sforza, die Vorgia, welche, aller Schen vor Göttern und Menschen ledig, mit ungeheurer Kraft und vollendeter Ruchlosigkeit ihre gewaltigen Gelüste und Begierden durchsehen.

Vielleicht kann man sagen, in jeder dieser gewaltigen Naturen ist der Stoff, wie zum verbrecherischen Tyrannen, so auch zum echten Helden. In Goethes Fauft wäre die Verwandlung des einen in den andern dargestellt. Fauft tritt uns im ersten Teile entgegen als das gewaltige Individuum, das von Glauben und Sitte sich los= geriffen hat und nun für ungeheure Begierde ungeheure Sättigung sucht: was der ganzen Menschheit zugeteilt ist, will er in seinem eigenen Selbst genießen, um dann, wie jene, zu zerscheitern. bricht zerftörend in den Frieden einer Familie ein; Glück und Seelen= frieden eines unschuldigen und liebenswürdigen Geschöpfs opfert er seiner Begierde, Gretchen wird durch ihn zur Mörderin ihrer Mutter, ihres Bruders, ihres Kindes. Er aber fährt vorüber und gesellt sich zu dem Heer, das zum Blocksberg zieht. Ohne Zweifel ist von Goethes eigener Empfindungsweise etwas darin, in den Promethensdichtungen klingen ähnliche Töne an. Der zweite Teil des Faust hätte dann zu Paulfen, Ethit. 19

zeigen, wie der "Übermensch" sich selber Maaß und Gesetz wiederfand. Die Ausführung dieser Idee ist freilich hinter der Ausgabe weit zusrückgeblieben. Faust hätte gereinigt, "gerettet" werden können nur durch großes Leiden oder großen Kampf für ein hohes Ziel. Die Nettung durch das "ewig Weibliche" ist wirklich, man möchte sagen allzu wohlseil. Freilich, das große Leiden und der große Kampf ist Goethes Leben selbst fremd geblieben, und er war zu ehrlich oder zu subjektiv, um in der Dichtung zu bringen, was ihm nicht ein Stück seines Lebens war.

11. Und wenn nun jemand gar kein Gewissen hätte? wenn er nichts von alledem, was Andere als Pflicht empfinden, als verbind= lich anerkennen wollte? wenn er sagte: Pflicht sei ein leerer Name; im Kampf ums Dasein sei jedes Mittel recht, das wirksam sei; Mord, Lüge, Meineid sei blos von den Schwächeren in Mißfredit gebracht worden, um sich gegen die Stärkeren zu schützen; oder auch umgekehrt: Recht und Gesetz und Schen vor den Göttern sei blos von den Ge= walthabern aufgebracht, um ihrer Herrschaft Sicherheit und Dauer zu geben; der Aufgeklärte wisse, was davon zu halten sei. Und wenn er hinzufügte, das Wohl Anderer sei ihm die gleichgültigste Sache von der Welt, er sorge für sich und so möchten seinetwegen alle übrigen es auch halten; ja auch der Begriff eigener Wohlfahrt sei schon ein illusorischer: er thue und wolle thun, worauf gerade in jedem Angenblick die Begierde sich richte; Ausschweifung und Schwelgerei und übermütige Gewaltthat verüben, wie es gerade die Gelegen= heit biete, das schätze er für das Beste. Es ist der moralische Nihilismus, der so räsonnirt; wir hören ihn bei Plato, der die So= phisten so reden läßt. Wer hätte ihn nicht auch in unserer Zeit gehört?

Ist es möglich, diesen moralischen Nihilisums oder die nihilistische Moral zu widerlegen? Kann man ihn durch Gründe nötigen einzugestehen, daß er Unrecht hat?

Ich glaube nicht. Wenn jemand wirklich so fühlt, dann finden Gründe keinen Punkt, an dem sie haften könnten. Alle Wertschähung ist eine Sache, die zuletzt auf unmittelbarem Gefühl beruht; Gefühle aber sind Thatsachen, und Thatsachen sind nicht wahr oder kalsch, sie lassen sich weder beweisen noch widerlegen. Er könnte jedem Urteil von anderer Art entgegensetzen: gut, so magst du fühlen, dir mag

Raiser und Reich, Weib und Kind, Ehre und Selbstachtung, fremde und eigene Wohlfahrt so und so wichtig und groß vorkommen; ich stehe allen diesen Herrlichkeiten mit dem Gefühl absoluter Gleichgültigsteit gegenüber. Dies jetzt genießen — alles übrige und Zukunft und Ewigkeit dazu ist für mich gar nichts.

Hierzengungen wit Argumenten kämpfen, wäre völlig vergeblich ober unmöglich. Man könnte nur sagen: die Thatsache, daß du so fühlst, oder daß gewisse Gefühle dir ganz abgehen, wird die Ursache eines neuen Gefühls für mich, des Gefühls nämlich der Verachtung oder des Abscheuß gegen dich. Ich fühle, und daß ist auch eine absolute Thatsache, Verachtung und Abscheu gegen einen Menschen, der um einer Augenblickslust willen Ehre und Leben seiner selbst und seiner Familie auss Spiel setzt; der um eines elenden Gewinnes willen seine Überzeugungen verleugnet, sein Volk verrät; ich fühle Widerwillen und Haß gegen jemanden, welcher der Pein Anderer ohne Gefühl, oder gar mit dem Gefühl der Freude zusieht.

Allerdings könnte jener hierauf erwidern: deine Verachtung ist mir ganz gleichgültig; ober auch: ich erwidere sie; mir ift diese Weich= lichkeit, Dieser Mangel an Mut, Diese philisterhafte Zaghaftigkeit und Sentimentalität widerwärtig und verächtlich. Ich finde, daß Übermut und Gewaltthat den freien und zum Herrschen berufenen Mann an= zeigen; die furchtsamen Heerdentiere mögen das Lob der Gerechtigkeit singen. — So könnte er sagen. Ob er auch so denken, so empfinden fönnte, bleibt doch wohl fraglich. Es ist doch vielleicht niemand so los= gelöft von dem Leben der Gesammtheit und ihrer Gefühlsweise, daß nicht die Wurzeln davon auch noch in ihm vorhanden sein und in wirklichen Gefühlen hin und wieder sich kund thun sollten. Gauner, der Schurke, der Streber mag es zum Haß gegen den redlichen und wahrhaften Mann wirklich bringen, zur Verachtung doch wohl schwerlich; er mag über ihn im Kreis der Genossen lachen; ob er, wenn er mit sich allein ist, wirklich Verachtung gegen ihn zu empfin= den fähig ist? ja ob er wirklich des Gefühls der inneren Billigung, der Zufriedenheit mit seiner eigenen Lebensführung fähig ist? Man darf daran wohl zweifeln\*).

<sup>\*)</sup> In einem Roman von Dostojewskij (Raskolnikow, deutsch von W. Henckel), der für den Moralisten und Psychologen ein nicht gewöhnliches Interesse hat, steht

Wenn wir hiernach auf eine Widerlegung, die den moralischen Nihilisten nötigte, seinen Standpunkt als einen theoretisch unhaltbaren aufzugeben, verzichten, so ist damit freilich garnicht gemeint, daß der Nihilismus in rein theoretischer Betrachtung überhaupt mit jedem andern Standpunkt gleiches Recht habe. Im Gegenteil, den unbefangenen Beobachter der menschlichen Natur und des menschlichen Lebens — nehmen wir an, er sei, wie in Voltaires Mikromegas, vom Saturn auf die Erde herabgekommen — dürfte es nicht schwer fein zu überzeugen, daß der Rihilismus nichts fei als eine unter beftimmten Bedingungen, unter denen das Zusammentreffen des Lebens= ekels mit halber Aufklärung die häufigste sein möchte, eintretende Krankheitserscheinung. Dem Tieberkranken, der die Krankheit nicht fühlt, kann durch Disputiren nicht bewiesen werden, daß er krank ist, so wenig als sich durch Disputiren entscheiden läßt, ob die Wenigen im Frrenhaus die Verrückten sind, oder die Vielen draußen. jenem unbefangenen Beobachter würde die Entscheidung wohl nicht eben schwierig dünken, sobald er überhaupt in menschliche Lebensver= hältnisse und Lebensbedingungen Einsicht erlangt hätte. Er würde wohl fagen: es scheine jenem Individuum, dem Gewissen und Pflicht= gefühl eine ganz unbekannte Sache sei, ein Organ zu fehlen, das souft regelmäßig sich finde, es musse daher als eine abnorme, eine

die Erscheinung des moralischen Nihilismus im Mittelpunkt. Der Held des Romans ist ein Student, der durch allerlei Verhältnisse in Elend und Lebensekel verfallen ift. In dieser Gemütsverfassung entwickelt sich die Krankheit des moralischen Nibilismus: alle Urteile und Gefühle, welche als moralische durch die Erziehung in ihn gepflanzt sind, erscheinen ihm jest als lächerliche, kindische Vorurteile, als schimpfliche Schwäche, von der fich frei zu machen die erfte Aufgabe des freien und starken Beistes sei. Mit solchen Reflexionen sich ermunternd, tödtet er ein altes, ekelhaftes, vom Wucher lebendes Beib, um sich Geld zu verschaffen, aber zugleich gleichjam zur Probe: "ich wollte wiffen," so spricht er später felbst darüber sich aus, "ob ich, wie Alle, eine Laus sei oder ein Mensch, ob ich wohl im Stande fei, die Schranken zu überschreiten oder nicht? ob ich es wohl wagen würde, mich zu bücken, um die Macht aufzuheben oder nicht, ob ich blos ein zitterndes Geschöpf sei oder ob ich ein Recht habe - -. " Die Rückwirkungen des allgemein menschlichen Gefühls und Gewissens gegen die nihiliftischen Empfindungen und Reflexionen vor und nach der That sind mit erschütternder Wahrheit dargelegt. Er kann seine Gedanken von der That gar nicht mehr wegbringen, wachend und tränmend, allein und mit andern, immer ist ihm dieselbe im Bewußtsein.

Mißbildung betrachtet werden. Denn keineswegs sei es möglich zu behanpten, daß es ein unerhebliches oder etwa durch fortschreistende Entwickelung entbehrlich gewordenes Organ sei. Der Mangel desselchen werde auch von der Natur selbst als wesentlich bezeichnet, freilich in der stummen Sprache, in der sie überhaupt rede, in der Sprache der Thatsachen: sie zeige nämlich eine entschiedene Tendenz, diesenigen, die sich zu der von der allgemeinen Auffassung abweichenden nihilistischen Moral nicht blos mit Worten, sondern mit der That bekännten, auszumerzen. Wer sederzeit die eigene Wohlfahrt der Augenblickslust nachsehe, gehe zu Grunde; wer Sitte und Recht mit Füßen trete, werde wenigstens der Regel nach mit innerer Unruhe, meist anch mit Ausschluß aus der Gesellschaft oder gar dem Tode bestraft. Und alle diese Strafen träfen nicht blos dies Ginzelleben, sondern auch die Nachkommen, als ob die Natur verhüten wolle, daß diese Auffassung zum Gattungstypus sich erhebe.

12. Mit einem Wort gehe ich noch auf ein paar Fragen ein, die sich an den Begriff der Pflicht hängen. Was heißt verdienstlich? Kann ein Mensch mehr als seine Pflicht thun? Was heißt erlaubt? giebt es Handlungen, die durch Pflicht weder geboten noch verboten, also indifferent sind? Giebt es Pflichten gegen sich selbst? Entspricht jeder Pflicht ein Recht?

Diese und ähnliche Fragen gehen alle auf Schwierigkeiten, die mehr aus dem schwankenden Sprachgebrauch, als aus der Sache entspringen. Sie lösen sich leicht durch verschiedene Abgrenzungen der Wortbedeutung.

Pflicht im engsten Sinne heißt ein Handeln oder Unterlassen, auf welches ein Anderer einen Rechtsanspruch hat. Es ist Pflicht, seine Schulden zu bezahlen, Verträge zu halten, nicht zu stehlen, bestrügen u. s. w. Dagegen ist es nicht Pflicht in diesem Sinne, einem Andern Gefälligkeiten zu erweisen, ihm in der Not beizuspringen n. s. w. Jenes ist Schuldigkeit, dieses nicht, sondern Sache des freien Willens. — In diesem Sinne kann natürlich von Pflichten gegen sich selbst keine Rede sein.

Pflicht in einem weiteren Sinne heißt ein Leben und Hans deln, das den Forderungen der Sitte oder den Gesetzen der Moral entspricht. Hiernach wäre es allerdings Verletzung der Menschens pflicht, wenn ich einem Fremden auf höfliche Frage nach dem Weg eine grobe ablehnende Antwort gäbe; freilich schuldig bin ich ihm die Auskunft nicht, aber die Pflicht der Nächstenliebe gebietet, sie nicht vorzuenthalten. Dagegen einen Andern mit dringender Gefahr oder sicherem Verlust meines eigenen Lebens vom Tode retten, mir selber jede Erleichterung und Erquickung versagen, um Anderen zu dienen, das geht über die Forderung der Pflicht hinaus: wer es thut, erwirbt sich damit ein Verdienst, aber wer es unterläßt, verletzt keine Pflicht. Heroismus und Heiligkeit sind nicht Pflicht.

In diesem Sinne sprechen wir nun auch von Pflichten gegen sich selbst. Es ist Pflicht, für die Ausbildung der eigenen Fähigsteiten zu sorgen: es ist schmähliche Pflichtverletzung, wenn jemand durch leichtsinnige Streiche seine Gesundheit rninirt, durch Trägheit und Liederlichseit seine geistigen Kräfte verwüstet. Freilich auch hier giebt es ein Maaß dessen, das die Pflicht sordert, auch hier giebt es einen Heroisuns, der mehr als das Schuldige leistet, der versdienstlich ist.

Verdienstlich ist hiernach, was über das Maaß der Durchschmittstugend hinausgeht. Und damit ist zugleich der Begriff des Erlaubt en gegeben. Es ist erlaubt, sich einmal eine Erholung zu gönnen, obwohl es an Arbeit und Kräften dazu nicht sehlt; es ist erlaubt, sich einen Genuß zu verschaffen, obwohl es Andere giebt, denen mit dem Aufgewendeten geholsen werden könnte; es ist erlaubt, einen Handel abzuschließen, der mir vorteilhaft ist, wenn es mir auch fraglich bleibt, ob er dem Andern Vorteil bringt. Es ist mit einem Wort erlaubt, innerhalb der Grenzen der durchschmittlichen Auffassung und Erfüllung zu bleiben.

Das Wort Pflicht wird aber endlich noch in einem weitesten, vollsten Sinne genommen und dann verschwindet das Erlaubte und Verdienstliche mit einander. Es ist die Pflicht eines jeden, aus sich das Beste zu machen und Anderen zu leisten, so viel er vermag. So erscheint die Sache, wenn man den höchsten Maaßstab anlegt: Gottes Heiligkeit und Vollkommenheit. Das Christentum richtet an seine Jünger die Forderung: heilig zu sein und vollkommen, wie der Vater im Himmel heilig und vollkommen ist. Dieser Forderung gegenüber giebt es keine Mehrleistung: vor Gott giebt es kein Ver-

dienst. Wer alle Gebote gehalten hat, der sage: ich habe gethan, was ich schuldig war; oder da Menschen jenes nie erreichen, spricht auch der Heilige lieber: ich din ein unnüher Knecht.

## Fünftes Kapitel.

## Egoismus und Altruismus.

1. Ich füge hier eine Betrachtung über den Gegensatz ein, welchen man neuerdings durch die Namen Egoismus und Altruismus zu bezeichnen pflegt, dieselbe kann zur Ergänzung des im vorigen Kapitel versuchten Beweises dienen, daß die principielle Entgegenssehung von Pflicht und Neigung falsch ist.

Egoistisch werden Handlungen genannt, die zum Motiv die eigene Wohlfahrt, altruiftisch dagegen Handlungen, die zum Motiv fremde Wohlfahrt haben. Die beiden Motive werden nicht felten von den Moralisten als sich ausschließende Gegensätze angesehen: eine Handlung, so meint man, sei entweder egoistisch oder altruistisch. Und dieser Gegensatz wird dann wohl in Verbindung gebracht oder gleichgesetzt mit dem Gegensatz von gut und bose, von Pflicht und Neigung. Schopenhauers Moralphilosophie beruht auf dieser Grund= auschauung: jede Handlung, so argumentirt er, hat ein Motiv; Motiv kann nur Wohl oder Wehe sein; das Wohl oder Wehe ist entweder das des Handelnden selbst, oder das eines Andern. wenn das lettere der Fall ist, hat eine Handlung moralischen Wert; dieser beruht ausschließlich darauf, "daß die Handlung blos zu Mut und Frommen eines Andern geschehe oder unterbleibe. Sobald dies nicht der Fall ist, so kann das Wohl und Wehe, welches zu jeder Handlung treibt oder von ihr abhält, nur das des Handelnden selbst sein: dann aber ist die Handlung allemal egoistisch, mithin ohne moralischen Wert"; positiv bose wird sie, wenn die eigene Wohlfahrt auf Kosten fremder Wohlfahrt erstrebt wird (Grundlage der Moral § 16). Die Sprache scheint dieser Ansicht entgegenzukonnnen, wenn fie mit dem Beiwort felbstisch Tadel, mit dem Beiwort selbstlos mo= ralische Anerkennung ausdrückt.

Es ift leicht zu sehen, daß diese Ansicht zur Grundlage einer allgemeinen Theorie des Handelns nicht tauglich ist. Es wird durch= aus augemessen sein, in der Moralpredigt jenes: liebe deinen Nächsten, eindringlicher und öfter einzuschärfen als das andere: forge für beine eigenen Angelegenheiten; daran werden die eigenen Triebe schon er= innern. Bur Moralbegründung dagegen reicht das Schopenhauersche Princip schlechterdings nicht aus. Der vollkommen moralische Mensch wäre nach ihm also der, für den nur das Wohl und Wehe Anderer, niemals das eigene, Motiv zum Handeln wäre; sobald das eigene Wohl hinein spielte, hätten wir entweder boses oder im besten Fall moralische indifferentes Handeln: und moralisch besser wäre doch der, bei dem auch das moralisch Indifferente nicht vorkäme. Es liegt auf der Hand, was für ein unsinniges Ding ein Mensch wäre, der nie einen Augenblick an seine eigenen Augelegenheiten, sondern jederzeit ausschließlich an die Anderer bächte; und unn gar eine Menschheit, in der jedermann es so hielte. Die allerlächerlichste Verwirrung und Vielgeschäftigkeit wäre die unmittelbare Folge.

Das falsche Moralprincip hat, ebenso wie das des reinen Egoismus, eine unzulängliche anthropologische Anschaumg zur Grund= lage. Seine Voraussetzung ist, daß sich alle Handlungen in egoistische und altruiftische einteilen lassen; und diese Einteilung ruht wieder auf der Anschauung: jeder Einzelne ist ein absolut selbständiges, für sich bestehendes Wesen, das nur gelegentlich und zufällig mit anderen Einzelnen in Beziehung tritt. Über diese zufälligen Beziehungen wird nun gleichsam besonders Buch geführt: wenn das Wohl der Anderen als Bestimmungsgrund der Handlung erscheint, dann wird dieselbe als moralisch gut, wenn das Wehe Anderer Motiv ist oder doch als thatsächlicher Erfolg eintritt, als moralisch bose angerechnet. So= fern dagegen das Individuum sich ohne Beziehung auf Andere bethätigt, ist sein Handeln weder gut noch bose. — Es ist das die alte individualistisch=rationalistische Auschauung: ein Volk besteht aus einer Vielheit oder Summe von Einzelnen. Bentham erklärt so am Eingang der Principien: die Gesellschaft (community) ist ein fingirter Körper, zusammengesetzt aus einzelnen Personen, die betrachtet werden, als ob fie seine Glieder seien. Diese Anschanung ist überall aufge= geben, nur in der Moralphilosophie treibt sie noch ihr Wesen und

kommt hier namentlich in der absoluten Entgegensetzung egoistischer und altruistischer Handlungen zur Erscheinung. Ich möchte zeigen, daß das wirkliche Leben und Handeln diese Isolirung gar nicht kennt: im wirklichen Handeln greifen sowohl die Wirkungen als die Motive regelmäßig über den Gegensatz fremder und eigener Wohlfahrt über.

2. Was zunächst die Wirkungen anlangt, so giebt es keine Handlung, die nicht sowohl für das Eigenleben als für das Leben der Umgebung Bedeutung hätte, und daher sowohl aus der Rücksicht auf die Wohlfahrt Anderer, als aus der Rücksicht auf die eigene Wohlfahrt betrachtet und beurteilt werden könnte und müßte. Die herkömmliche Unterscheidung zwischen Pflichten gegen das eigene Selbst und gegen Andere darf durchaus nicht als eine absolute ausgesehen werden: es giebt keine Pflicht gegen das Eigenleben, die nicht auch als Pflicht gegen Andere, und ebensowenig eine Pflicht gegen Undere, die nicht auch als Pflicht gegen sich selbst konstruirt werden könnte.

Die Fürforge für die eigene Gesundheit stellt sich auf den ersten Blick als eine rein selbstische dar. Sobald man sich besimut, ist offenbar, daß das Interesse an der Gesundheit keineswegs auf ihren Inhaber beschränkt ift. Jede Störung breitet sich mit ihren Folgen über den Ort ihrer Entstehung manfhaltsam auf die Umgebung aus. Die Verstimmung, welche in Folge unzweckmäßiger Lebensweise oder ungenügender Fürsorge für das leibliche Leben entsteht, trägt nicht blos der, der sich dieselbe zugezogen; verdrießlich und reizbar, plagt er seine Familie und seine Leute mit übler Laune und mürrischem Wesen. Tritt ernstliche Erkrankung ein, so hat die Familie Unruhe und Sorge, trägt mit an dem Ausfall an Einkommen und der Ver= mehrung der Ausgaben. Ift er Beamter, so werden die Berufsge= nossen in Mitleidenschaft gezogen, indem sein Arbeitspensum ihnen zur Last fällt. Hat er sich ruinirt, so vergrößert er als Staats= oder Gemeindepenfionär oder als Armer die öffentlichen Lasten. Umge= fehrt, wer durch angemessene Lebensweise, durch Mäßigkeit im Ge= nießen und im Arbeiten sich bei Gesundheit und Kraft erhält, der erweist Allen, mit denen er in Beziehung steht, ungefähr den größten Dienst, den er ihnen zu leisten überhaupt im Stande ist, und jeden= falls ift dieser Dienst die Voraussetzung beinahe aller übrigen. Heiter

und leiftungsfähig, ist er bei der Arbeit und in der Geselligkeit den Genossen gleich wert. — H. Spencer hat völlig recht, wenn er betont, daß Fürsorge für die eigene leibliche Wohlfahrt die erste aller Pflichten sei; es wird nur zu oft vergessen. Ein Mann untergräbt seine Gesundsheit durch ein Übermaaß von Arbeit, ein junger Bursch zieht sich durch irgend einen Übermut einen dauernden Schaden zu: die Umsgebung ist zu nachsichtig, wenn sie denselben nicht tadelt, sondern nur bedauert.

Oder man nehme das wirtschaftliche Gebiet. Die Erwerbung von Einkommen und Vermögen scheint recht eigentlich in der Mitte der egoistischen Bestrebungen zu stehen. Und ohne Zweifel liegen auch die Eigenschaften und Verhaltungsweisen, die zu Wohlstand zu führen tendiren, Fleiß und Sparsamkeit n. s. f., zunächst im eigenen Aber ebenso gut lassen sich dieselben als altruistische Interesse. Pflichten konstruiren. Ganz unmittelbar kommen die wohlthätigen Folgen des Wohlverhaltens der Familie zu gute; der Erziehung des heranwachsenden Geschlechts stehen größere Mittel zur Verfügung. Aber auch die Gemeinde und schließlich das Volk, ja zulett die ganze Wirtschaftsgemeinschaft hat ein Interesse daran: der Wohlstand einer Gemeinde, eines Volkes besteht in dem Wohlstand der einzelnen Familien; und auf dem wirtschaftlichen Wohlstand beruht zuletzt alle höhere Kultur. Umgekehrt schädigt der Faullenzer, der Verschwender zunächst sich selbst, sodann seine Familie, vielleicht bis in ferne Generationen, Verlumptheit und Bettelhaftigkeit sind erblich so gut wie leibliche Gebrechen; endlich das Land und Volk, ja die ganze Wirtschaftsgemeinschaft, sei es indem er der öffentlichen Verforgung an= heimfällt, sei es daß er durch unfinnige Verschwendung die Produktion des ganzen Wirtschaftsgebiets, so viel an ihm ift, in falsche Bahnen leuft, außerdem ein boses Beispiel giebt und gute Sitten verdirbt.

So kann man allgemein sagen: alle Eigenschaften und Handlungen, welche die gesunde Entwickelung des Eigenlebens fördern oder stören, haben zugleich die Tendenz, auf die Entwickelung des Gesammtlebens wohlthätig oder nachteilig einzuwirken.

Aber ebenso findet das Umgekehrte statt: die Erfüllung von Pflichten gegen Andere, der Besitz socialer Tugenden hat die Tendenz, für die eigene Wohlfahrt günstige Folgen hervorzubringen, und ungekehrt, der Mangel solcher Tugenden, die Verletzung der Pflichten gegen Andere, wirkt verderblich auf das Eigenleben zurück.

Das wichtigste Gebiet für die Entfaltung socialer Tugenden ist das Familienleben; für weitaus die meisten Menschen sind alle ernstesten Pflichten gegen Andere in diesem Kreis beschlossen. Es bedarf keiner Ausführung, daß alle Handlungen und Eigenschaften, welche das Wohl der Familie fördern, wohlthätige Wirkungen auf das Instituduum zurücksließen lassen. Eine gute Erziehung der Kinder ist die sicherste und größte, im spätesten Lebensalter fast die einzige Duelle des Glücks der Eltern; eine schlechte Erziehung rächt sich so sicher und so empfindlich, wie kann irgendeine andere Pflichtverssämmis.

Chrlichkeit im wirtschaftlichen Leben pflegen wir als Pflicht gegen Andere anzusehen. Sie ist nicht minder eine Pflicht des Einzelnen gegen sich selbst. Eine große Menge von Sprüchwörtern, die als Ausdruck der Gesammterfahrung in solchen Dingen eine große Autorität haben, spricht es aus, daß Chrlichkeit eine wesentliche Bedingung der eigenen Wohlfahrt, Unehrlichkeit gegen das eigene Interesse sei: Chrlich währt am längsten; Untreue schlägt seinen eigenen Herrn; Unrecht Gut gedeihet nicht; wie gewonnen, so zerronnen n. s. w. Ein statistischer Beweiß für die Wahrheit dieser Beobachtungen wird sich schwer führen laffen, ein psychologischer leicht. Zede unehrliche Hand= lung hat die Tendenz die Unehrlichkeit als Habitus zu begründen. Habituelle Gamerei kann schwerlich auf die Dauer völlig verborgen Unehrlicher Erwerb ertödtet die Neigung zu ehrlichem Er= werb; von der Gamerei leben ist ein unsicheres und ängstliches Brot. Das ehrlich Erarbeitete bringt Segen, gestohlenes But ist schwer zu verwenden und wird wenig geachtet. Und wenn alles dies nicht wäre, wenn der Ertrag eines einmaligen Diebstahls ober Betrugs als sicherer Reichtum danernd genossen würde, giebt es jemanden, der vor Rene sicher ift? Ich glaube nicht; bei dem engen Zusammenhang zwischen dem Individuum und der Gesammtheit sind in jedem die Gefühlsweisen der Gesammtheit angelegt; sie mögen zeitweilig unwirksam sein, niemand ist sicher, daß sie nicht eines Tages hervorbrechen. Es hat noch niemand daran wohl gethan, mit einem dunklen Geheimnis sich zu beladen.

Ein bescheidenes, offenes, verträgliches Benehmen sehen wir als Pflicht gegen Andere an. Giebt es ein sichereres Mittel, sein Eigensleben erfreulich zu gestalten? Es gewinnt Freunde, es verbreitet Frieden und Heiterkeit über die Umgebung, die auf den Ausgangspunkt zusrückstrahlt. Umgekehrt ist ein hochmütiges, neidisches, zänkisches, tückisches, gehässiges Wesen eine sichere Anweisung auf ein unerfreusliches, peinvolles Leben. Also Pflichten gegen Andere und Pflichten gegen sich selbst sind nicht gegen einander isolirt; eigene Wohlfahrt und die Wohlfahrt der Gemeinschaften, denen jedes als Glied eingesügt ist, der Fanilie, des geselligen und wirtschaftlichen Kreises, der Gemeinde, des Staates, sind so ineinander geschlungen, daß, wer für seine eigene wahre Wohlfahrt sorgt, die jener Gemeinschaften zugleich fördert; und umgekehrt, wer die Ausgaben tren erfüllt, die ihm aus der Zugeshörigkeit zur Gemeinschaft erwachsen, damit an seiner eigenen Wohlsahrt arbeitet.

3. So wenig die Trennung der Handlungen in egoistische und altruistische nach ihren Wirkungen möglich ist, so wenig nach ben Es ist überhaupt ein seltsamer Aberglaube, daß jede Handlung ein Motiv habe. Vielmehr, wie zu jeder Bewegung in der physischen Welt viele Ursachen konkurriren, so zu jeder Willensbestimmung viele Motive. Der Negel nach erfolgt doch die einzelne Handlung, indem eine dauernde Willensrichtung, die selbst wieder durch die individuelle Natur und Lebenslage gegeben ift, mit einer durch die Umstände herbeigeführten Veranlassung zusammentrifft. Zu der Bildung der Willensrichtung hat regelmäßig die Rücksicht auf Andere mitgewirkt, und zu den Umständen gehören häufig wieder in erster Linie Personen, die bittend, fordernd, ermutigend, abmahnend, lobend, tadelnd, sei es ausdrücklich mit Worten, sei es durch ihr bloges, wenn auch nicht einmal gegenwärtiges Dasein auf die einzelne Willensbestimmung Einfluß It es ein egoistisches ober altruiftisches Motiv, das den Bauer bestimmt, seinen Acker zu bestellen, sein Feld zu verbessern, Jahr ans Jahr ein, Tag für Tag fleißig und thätig zu sein? Jeder sieht, es ist eine unsinnige Alternative. Der Baner selbst, wenn man ihn fragte: thuft du das um deinetwillen oder um Anderer willen, würde den Fragenden fragend ausehen, ob er nicht recht gescheidt sei? wenn er doch antwortete, würde er sagen: darüber habe er nie nach=

gedacht; er thue es, weil es so sein musse, sonst könne der Hof nicht bestehen. — Und warum muß der Hof bestehen? — Nun, es wäre boch eine Schande, ihn abzuwirtschaften. Auch lebe er mit seiner Familie darauf. Und wenn der Moralift genauer zusähe, würde er vielleicht finden, daß dieser selbe Bauer für seine Gemeinde rüftig thätig ist, für sein Land Söhne erzieht und zum Heer stellt, und daß er alles dies auch will, und daß auch hierfür jene wirtschaftliche Thätigkeit die Erundlage abgiebt. Er arbeitet gar nicht so, man möchte fagen pfennigweis für sich und dann wieder pfennigweis für Andere; sondern das geht alles im Großen zusammen: Die Summe seiner Zwecke, bewußter und unbewußter, bestimmt seine Thätigkeit und eine besondere Buchführung: das ist für mich, das ist für meine Familie, das ist für die Gemeinde u. s. f. findet ganz und gar nicht Die findet sich eigentlich nur bei dem Begriffe klaubenden statt. Moralphilosophen.

Liegt die Sache anders bei einem Künftler, einem Gelehrten, einem Vielleicht wird diesem bei seinem 50jährigen Geburts= tage oder Doktorjubiläum oder bei sonst einer günstigen Gelegenheit. spätestens in der Leichenrede bescheinigt, daß er niemals an sich ge= dacht, sondern nur für das Wohl des Volkes oder für die Sache der Menschheit gearbeitet habe; zuweilen stellt sich Einer auch selbst dieses Zeugnis aus, wie Chr. Wolff in einer seiner Vorreden: er habe von jeher eine große Liebe zum menschlichen Geschlecht bei sich verspüret und ihm zu Rut seine sämmtlichen Werke verfaßt. Ich bin fern davon, dem alten ehrlichen Wolff zu mißtrauen; aber ein wenig zweifelhaft ist mir boch, ob die Sache ganz so einfach war: daß er also zunächst den Nuten des Menschengeschlechts ins Auge faßte, dann überschlug, womit er ihm dienen könne, und, nachdem er gefunden, daß nichts nütlicher sei, als vernünftige Gedanken, an die Abfassung seiner Schriften ging. Sondern es war doch wohl so, daß es ihn zuerst trieb, über die Sachen zu denken, um für sich felbst Rlarheit zu gewinnen; daß dann, nachdem er dies erreicht zu haben glaubte, es ihn keine Ruhe ließ, bis er seine Gedanken deutlich und ausführ= lich zu Papier gebracht; daß er hierbei gelegentlich einmal mit einiger Genigthining bachte, wie einleuchtend die Sache gesagt, wie vortreff= lich sie seine Leser finden, wie die gelehrten Zeitungen voll Anerkennung

davon reden, wie seine Gegner über manchen gut gegebenen Stich sich ärgern würden; daß er je zuweilen auch einmal an die Menschheit und den Wert der Erkenntnis für ihr Leben und die dauernde För= derung der Wahrheit durch seine Arbeit dachte. Und wenn diese Werke so auf sehr menschliche Weise entstanden, so wird das ihrem Wert nicht Eintrag gethan haben. Im Gegenteil, ich glaube, daß der Wert der Werke, welche "für Andere" mit dem Gedanken an den Nuten oder die Erbannig der Menschheit gemacht werden, viel zweifelhafter ist, als der Wert derjenigen, bei deren Conception und Ausbildung lediglich an die Sache selbst und vielleicht auch hin und wieder an den bleibenden Nachruhm des Erfinders gedacht wurde. Schopenhauer pflegte nicht viel an das Wohl und Wehe Anderer zu denken, so sehr er den moralischen Wert solches Verhaltens anerkennt. Was er gedacht und geschrieben hat, hat er um seiner selbst willen ge= schrieben, um sich das große Rätsel des Daseins zu lösen, das ihn drückte, um sich Gedanken, die im frohen Augenblick ihrer Geburt ihm gefielen, am Leben zu erhalten und sich in ihnen eine beglückende Umgebung zu schaffen. Er schrieb nicht für Andere, keine Lehrbücher, keine Sy= steme, keine gelehrten Werke, sondern er schrieb für sich, wie der wahre Dichter für sich dichtet, und der wahre Rünftler für sich Gebilde seiner Phantasie schafft und gegenständlich macht. wenn es nicht jene Andern gäbe, dann würde nichts geschaffen, kein Redner redet, ohne eine Versammlung, die ihn hört, und kein Dichter dichtet, ohne ein Volk, das ihn singt oder liest, und kein Schrift= steller schreibt, es gabe denn, wenigstens im Hintergrund, sichtbar für seine Einbildungsfraft, Leute, die lesen, was er schreibt. dennoch, wem nicht die Sache vor allem selbst auf der Seele liegt, sodaß er nicht anders kann, als davon reden, wem die Triebkraft erst aus dem Gedanken an die Anderen und ihren Rugen kommen müßte, der dürfte seine Mühe wohl ohne Schaden für die Anderen svaren. -

Von den Physikern wird behanptet, es gebe im Universum keine isolirten Punkte; jedes Element der körperlichen Welt stehe mit jedem andern in Wechselwirkung. Auch in der moralischen Welt giebt es keinen isolirten Punkt. Jede Handlung jedes Menschen wirkt auf das ganze sittliche Universum, wie andererseits jeder Vorgang in diesem

auf jeden Einzelnen zurückwirkt. Wir können die Wirkungen nicht in dieser Weite verfolgen und nachweisen; das können wir auch in der physischen Welt nicht: das Fallen eines Steines verrückt nicht merklich den Schwerpunkt der Erde, aber es verrückt ihn doch. verschiebt die Reigung oder Abneigung eines Individuums gegen Taback oder Kaffee den Marktpreis zwar nicht merklich, schiebt ihn doch, und übt damit auf die Bebauung der Erdoberfläche und die wirtschaftliche Bethätigung der Menschheit Einfluß. Die Neigung oder Abneigung des Einzelnen für eine Handlungsweise, eine Kunstform, einen Gedanken, ein Wort verändert nicht merklich, aber verändert doch Sitte, Kunst, Denkweise, Sprache seiner Um= gebung, seines Volks, der Menschheit. Diese thatsächliche Verbindung Aller mit Allen erscheint subjektiv darin, daß kein Mensch gegen das, was irgend ein Anderer thut, völlig gleichgiltig ist: er urteilt darüber, billigend oder mißbilligend, sobald er Zeuge ist; und jedes Urteil ist eigentlich der Anfang einer Einmischung, welche jenes Thun entweder fördert oder hindert. Es ist, als ob jeder das Gefühl hätte: was jener thut, es geht dich an, es wirkt im Sinne deiner letzten Zwecke, oder ihnen entgegen.

- 4. Ist denn der ganze Gegensatz von Egoismus und Altruismus überhaupt sinnlos? Kommt ein Unterschied in den Handlungen und in den Motiven, der zu dieser Unterscheidung Anlaß geben könnte, überhaupt gar nicht vor?
- Das behaupte ich natürlich nicht. Es kommen allerdings Fälle vor, wo das Eigeninteresse mit fremden Interessen in Konslikt ist oder zu sein scheint. Es kommen zweisellos Handlungen vor, als deren Motiv die Durchsehung eines individuellen Interesses auf Kosten fremder Wohlfahrt sich im Bewußtsein darstellt; und ebenso kommen umgekehrt Handlungen vor, bei denen die Förderung fremder Wohlfahrt durch Opferung eigener Interessen gewollt und erstrebt wird. Wir nennen Handlungen der ersten Art selbstsüchtige, der anderen Art aufopfernde. Ob in Wirklichkeit die eigene Wohlfahrt, das Wort im weitesten und tiessten Sinne genommen, im ersten Fall durch Schädigung fremder Wohlfahrt geschädigt wird, kann dabei außer Betrachtung bleiben, man mag es bezweiseln. Es handelt sich

nur darum, daß jemand in der Überzengung handeln kann, eigenen Vorteil auf fremde Rosten und umgekehrt, fremden Vorteil auf eigene Und zweifellos sind dies Vorkommnisse von Rosten zu befördern. großer moralischer Bedeutsamkeit. Was die obigen Ausführungen zu zeigen beabsichtigen, war nur dies: daß Widerspruch zwischen eigener und fremder Wohlfahrt und ebenso Konflikt zwischen selb= stischen und altruistischen Motiven nicht die Regel, soudern die Aus-Die Regel ist die Übereinstimmung sowohl in den nahme bilden. Wirkungen als in den Motiven. Das Leben ist nicht ein so fried= loses Ding, wie es in den Darstellungen mancher Moralisten erscheint, als ob es ein beständiger Proceß um Mein und Dein wäre. giebt wohl kein Menschenleben, dem dieser Kampf ganz erspart bliebe, aber es giebt viele Leben, in denen er gar keine hervorragende Rolle spielt. Alle diejenigen, die, in einem gesunden Familienleben, einem wohlgeordneten Gemeinschaftsleben stehend, ihr Leben mit rechtschaffener und regelmäßiger Berufsthätigkeit erfüllen, werden von folden Konflikten nicht allzu viel erfahren, und keineswegs wird ihnen die Entscheidung solcher Konflikte als der eigentliche Inhalt ihres Lebens, der für seinen Wert maßgebend ist, erscheinen.

Und wie steht es nun mit der moralischen Beurteilung solcher Fälle? Ift die Aufopferung der eigenen Interessen zu Gunften fremder unter allen Umständen Pflicht oder, wenn nicht eigentliche Pflicht, so doch moralisch gut, und das Gegenteil moralisch Unrecht oder wenigstens minderwertig? Wenn wir Schopenhauer glauben wollen, ift es fo; und die gemeine Vorstellung wird zunächst geneigt sein zuzustimmen. Einer genaueren Betrachtung wird fich die Sache weniger einfach darftellen. Soll ich, um einem Anderen eine kleine Freude zu machen, wichtige Interessen meines Lebens opfern? Soll ich aus Rücksicht auf einen Dritten, meinem Bruder, meinem Kinde versagen, was diesem von großem Wert, aber nicht ohne eine mäßige Kränkung ober Beein= trächtigung zwar nicht der Rechte, wohl aber der Wünsche eines Andern zu erlangen wäre? Verlangt die Pflicht, daß ich meine Reigungen und Interessen gleichsam auch noch in meinen Angehörigen verfolge und zurücksetze zu Gunsten Fremder? Das unbefangene Urteil wird hier keinen Angenblick schwanken; es wird sagen: int Gegenteil, die Meinigen sind mir näher als die Fremden, und ihre

Wohlfahrt und ihr Glück hintansehen um irgend welcher Dritter willen, wäre nicht nur nicht Pflichterfüllung, sondern Verkehrtheit. Und so würde auch die Ausopferung des Vermögens oder der Gestundheit um einem Anderen irgend einen an sich nicht undernünftigen, aber auch nicht wichtigen Wunsch zu erfüllen, z. B. bei offenem Venster zu sahren, oder in Besitz einer seltenen Blume zu kommen, nicht für moralische Vortrefslichkeit, sondern sür Verrücktheit angesehen werden. Also Selbstausopferung ist nicht an und für sich moralisch gut, sie ist es nur, sosen große und wesentliche Interessen Anderer, sei es der Gemeinschaften, sie fordern: wer einem Andern das Leben zu retten sein Leben einsetzt, wer es hingiebt, um seinem Volke zu dienen, der wird bewundert und gepriesen; umgekehrt, wer einen Andern in Not und Elend verkommen läßt, ehe er sich entschließt auf eine gewohnte Bequemlichkeit oder einen Genuß zu verzichten, der wird als selbstssächtig und hart gescholten.

Wie es scheint, wird also das Urteil von einer Abwägung der objektiven Bedeutung der Zwecke geleitet. Kann man num etwa, von dieser Thatsache ausgehend, für die Entscheidung zwischen eigenen und fremden Interessen als allgemeine Norm aufstellen: das größere Interesse geht jederzeit dem kleineren voran, ohne Kücksicht darauf, ob das eigene oder das fremde das größere ist? Der kollektivistische Utilitarismus scheint auf diese Norm geführt zu werden: ist das größte Glück der größten Zahl das absolute Ziel und wird der objektive Wert von Handlungen daran gemessen, in welchem Maaß sie glückerzeugend sind, so wäre also Verzicht auf eigenes Glück notwendig, wenn dadurch ein größeres, unzulässig, wenn dadurch ein geringeres oder gar kein fremdes Glück erzeugt wird.

Dielleicht kann man die allgemeine Formel als solche gelten lassen. Um sie vor Mißverständnissen zu schüßen, wird es aber not-wendig sein, sie mit einer Reihe von näheren Bestimmungen zu umzehen. Vor allem ist daran zu erinnern, daß Glück oder Wohlsahrt nicht eine Sache ist, die man, wie eine Münze, besitzen und abtreten kann. Glück ist Wirkung gelingender Thätigkeit, es kann also nicht geschenkt, sondern nur erarbeitet werden. Ein Anderer kann dazu nur äußere Mittel und gelegentliche Beihülse geben. Damit ist denn schon gesagt, daß jene Formel nicht zur Auslösung von einsachen Vantsen, Ethik.

Rechenerempeln dienen kann, wie ihre Form zunächst anzudeuten scheint. Ob durch diese oder diese Unterstützung eines Andern, sei es mit wirtschaftlichen Mitteln, sei es durch hülfreiche Thätigkeit, eine Mehrung gelingender Thätigkeit im Universum überhaupt werde herbeigeführt werden, das ist eine Frage, die eigentlich niemals durch Rechnung ausgemacht werden kann. Sie wird beantwortet durch den unmittelbar entscheidenden sittlichen Takt. Dieser aber wird ge= leitet nicht so sehr durch ein Verfahren der Abwägung objektiver Interessengrößen als durch eine Art Naturordnung der Zwecke: erst kommen die mir durch Lebensberuf und Stellung auferlegten Verrichtungen und Pflichten, sodann kommen die Verrichtungen und Pflichten, welche mir durch besondere Verhältnisse zu Andern auferlegt sind; in dritter Reihe erst kommen gelegentliche Beziehungen 311 Beliebigen. Mögen an und für sich die Interessen der letzteren größer und dringender sein, für die Bestimmung meiner Thätigkeit ist die Entfernung von dem Ich, dem Mittelpunkt meiner Thätigkeit, mitentscheidend, und in der Regel maßgebend. Daß es so ist, daß wir thatsächlich in unserem Handeln hierdurch geleitet werden, ift ja offenbar: jedes Sch, so könnte man sagen, ordnet alle andern um sich in konzentrischen Kreisen; nach dem Abstand vom Mittelpunkt verlieren die Interessen der Anderen an Größe oder an Bewegkraft für jenes Dies Verhalten ist aber nicht blos mechanisch, sondern auch teleologisch notwendig: wirkten auf uns die verschiedenen Interessen lediglich nach ihrer objektiven Größe, läge uns regelmäßig die Wohl= fahrt eines fremden Volkes mehr an, als die Wohlfahrt der heimischen Gemeinde, deren Gewicht in objektiver Schähung ja offenbar geringer ist, oder beschäftigte uns regelmäßig die Wohlfahrt des Landes mehr als die Wohlfahrt der eigenen Familie, so würde ja die wunderlichste Zerftreuung unseres Wesens und Thuns die notwendige Folge sein. Das Gesetz der Interessengravitation ist offenbar die erste Bedingung geordneter und damit erfolgreicher Thätigkeit.

Natürlich soll durch diese Betrachtung nicht ausgeschlossen wers den, daß Umstände eintreten können, in denen die ferneren Interessen das Opfer der näheren fordern. Für die Erhaltung der Freiheit eines Volkes gilt mit Necht kein Leben als zu kostbar. Der Dienst der Gerechtigkeit und Wahrheit kann das Opfer des Familienglücks

fordern und rechtfertigen. Ja wir werden auch dem Samariter es nicht zum Vorwurf machen, daß er sein Leben und vielleicht also die Wohlfahrt der Seinen in die äußerste Gefahr brachte, um dem hülf-Tos daliegenden Fremden zu helfen. Im Gegenteil, wir bewundern seine Selbstlosigkeit und entschlossene Thatkraft. Und grade, daß er ohne lange Erwägung dem ersten Impuls des guten Herzens folgt, macht ihn uns wert, so wie wir auch den bewundern und loben, der ohne Zögern und Rechnen im gegebenen Fall seine Interessen der Wohlfahrt des Andern opfert und lieber zu viel thut, als zu wenig. Wir sind eben instinktiv überzeugt und haben ohne Zweifel Ursache, es zu sein, daß die näheren Interessen und vor allem die Eigeninteressen in der Regel sich schon hinlänglich durchseben werden, jo daß sie der Ermunterung durch Lob und Zuspruch nicht bedürfen, während die Aufopferung zu Gunften fernerer Interessen bei den Meisten gar sehr dieser Unterstützung bedarf. Ein Übermaaß von Aufopferungsfähigkeit scheint eben deshalb nicht vorkommen zu können, und jedenfalls erscheint es nicht gefährlich: wir sind ohne Sorge, daß es etwa durch Beispiel so sich ausbreiten könnte, daß durch Vernachlässigung der Eigeninteressen die Wohlfahrt der Gesammtheit Schaden leiden könnte; ein Vorkommnis, das an sich ja ohne Zweifel möglich ift. Wäre es nicht so, wären die Menschen von Natur ge= neigt, die eigenen Interessen zu vernachlässigen, um sich fremder Wohlfahrt zu widmen, so würde das Urteil anders sich verhalten, es würde dann forrigirend zu Gunsten der Durchsetzung der nächsten Interessen eingreifen.

Eben dies ist der Grund, warum die Moralpredigt die Notwendigkeit der Selbstlosigkeit und Ausopferung so stark zu betonen pflegt: was die natürlichen Triebe predigen, braucht nicht, so scheint es, von Anderen gedredigt zu werden. Und da die meisten Moralphilosophien — Schopenhauers nicht ausgenommen, im Gegenteil zugleich auch Moralpredigten sind und sein wollen, so sinden wir auch in ihnen meist dieselbe Einseitigkeit. Es ist auch ohne Weiteres zuzugeben, daß es notwendiger ist, den Menschen das Transcende te ipsum einzuschärfen als das Conserva te ipsum. Aber eine allgemeine Theorie des Handelns kann auf jener Grundlage nicht ruhen.

5. Noch auf eine Frage gehe ich mit einem Wort ein: ob die

altruiftischen Willensantriebe auf Rosten der egoistischen im Vordringen begriffen sind? Von H. Spencer wird es mit großer Zuversicht behauptet (Thats. der Ethik, 14. Rap.). Die mensch= liche Natur passe sich den Bedingungen des socialen Lebens immer vollkommener an; die kriegerischen Justinkte, dem Naturzustand des Rriegs Aller gegen Alle angemessen, stürben allmälig ab und sociale Instinkte breiteten sich an ihrer Stelle auß; der militärische Typus weiche dem industriellen, dem Typus, der durch die Kooperation er= Er weist ferner auf seine große biologische Generali= zengt werde. sation hin, nach welcher die Fürforge für die nachwachsende Generation immer ausgedehnter und zugleich die Lebensminderung und Selbstaufopferung der elterlichen Generation durch Erzeugung und Pflege immer geringer werde. Er erwartet bennnach, der Altruismus werde solche Höhe erreichen, "daß die Fürsorge für das Glück Anderer zum täglichen Bedürfnis werden wird, und daß die niedrigeren, egoisti= schen Genüffe beständig diesem höheren egoistischen Genuß untergeordnet werden". Da zugleich durch die fortschreitende Kultur die natürlichen Leiden und Entbehrungen aller Art immer geringer werden, so wird der Altruismus mehr und mehr die Form des Mitleids und der Selbstopferung verlieren und die Form der sympathischen Freude annehmen, "eine Freude, welche den Empfänger nichts kostet, sondern eine Gratisbeigabe zu seinen egoistischen Genüssen bildet". Ja, es beschäftigt ihn schon der Gedanke, daß der Geschmack an altruistischen Frenden bei jedermann so groß werden könne, daß er für sich einen zu großen Teil davon in Auspruch nehmen möchte: boch wird die Sorge durch die Betrachtung beschwichtigt, "daß jedermann von einem ungebührlich eifrigen Streben nach denselben schon durch das Bewußtsein abgehalten werden wird, daß auch Andere folde Freuden zu haben wünschen und daß also diesen gleichfalls die Möglichkeit zum Genuß derfelben offen zu lassen ist".

Spencer fügt dieser Betrachtung hinzu, er erwarte nicht, daß diese Folgerungen irgendwo erhebliche Anerkennung sinden würden, namentlich könne von denen, "die sich zum Christentum bekennen und Heidentum üben", eine Zuneigung zu solchen Ansichten nicht erswartet werden. Auf die Gefahr hin, auch zu diesen gerechnet zu werden, will ich doch meine Bedenken nicht unterdrücken.

Spencer gründet seine Erwartung hinsichtlich der Zukunft, es denn allein möglich ist, auf den Verlauf der Entwickelung in der Seine Darstellung derselben scheint mir aber Vergangenheit. dem Mangel einfeitiger Betrachtung zu leiden. Sicherlich zeigt die Menschheitsgeschichte, so weit sie uns vorliegt, fortschreitende Sociali= firung; auch wird der Umbildung der Lebensbedingungen eine An= passung der menschlichen Natur in einigem Maaße zur Seite gehen: sociale Justinkte werden in der That bei civilisirten Völkern stärker Aber man darf sociale Instinkte nicht sein als bei uncivilisirten. mit altruiftischer Empfindungsweise verwechseln: jene können in hohem Maaße ausgebildet sein ohne diese; friedliche und dauernde Roope= ration kann stattfinden ohne Nächstenliebe, sie kann stattfinden bei hoher Spannung egoistischer Gegensätze, wenn nur die innere und äußere Gegenwirkung gegen den Ausbruch in gewaltthätige Hand= Inngen in gleichem Maaße wächft. Ift wirklich das wirtschaftliche Leben der heutigen Gesellschaft, so stark darin, verglichen etwa mit dem Leben eines Indianerstammes ober einer germanischen Bauer= schaft vor 2000 Jahren, die Socialisirung der Thätigkeit hervortritt, an altruiftischen Gefühlen reicher? Wenn es der Fall ist, so ist es doch ebenso unzweifelhaft auch reicher an Gefühlen der Feindschaft, des Meides, des Haffes. In jener primitiven Gesellschaft gab es feine Konkurrenz, keine Fälschungen, keinen Betrug, kein Mißtrauen, feine Reibungen zwischen dirigirenden und ausführenden Organen: jeder Haushalt bildete ein im wesentlichen in sich beschlossenes Wirt= schaftsgebiet. Je komplicirter die Rooperation, desto zahlreicher die Punkte, an denen Reibung entsteht. Sicherlich, die Individuen haben sich dieser Lage angepaßt, sie sind jetzt geschickter zur Rooperation, als die Individuen, die vor 2000 Jahren lebten: die Germanen, mit benen Marius und Caefar kämpften, wären schwerlich in einer Fabrik oder in einem Amt nach heutigem Zuschnitt zu verwenden gewesen; es wurde aber auch von ihnen nicht verlangt. Wo sind Reibungen heut zu Tage stärker, in einer Kollegenschaft von Beamten, Lehrern, Geiftlichen, oder in einer Bauerschaft? wo sind Mißempfindungen häufiger? Es ist wohl niemand darüber in Zweifel. Ich leugne nicht, daß auf der andern Seite auch lebhafte Zuneigung, Achtung, Verehrung, Freundschaft in der ersten Gruppe häufiger sich findet:

in dem Bauerndorf ist ein gewisses gleichgiltiges Nebeneinander die Regel, in der socialisirten Gruppe sind die persönlichen Verhältnisse ausgeprägter, entschiedener, aber nach beiden Seiten, nach der der Feindschaft und Mißachtung so gut als der der Freundschaft und des Vertrauens.

Spencer beruft sich auf die Entwickelung der Verhältnisse in der Familie. Ich glaube, sie zeigen ganz dasselbe, größere Entschiesdenheit, aber auch nach beiden Seiten: es giebt Familien mit einer Innigkeit des Zusammenlebens, wie sie der Urzeit gewiß absolut fremd war; es giebt daneben auch Familien mit einer Tiese des Unstriedens und der gegenseitigen Abneigung, mit einer Innigkeit des Hassisse zwischen Gatten und Eltern und Kindern, die der Urzeit nicht minder fremd war. Natürlich je ausgeprägter die Individualitäten, desto stärker Anziehung und Abneigung zwischen ihnen. Wie friedlichsgleichgiltig leben Heerdentiere neben einander, ohne Freundschaft und ohne Feindschaft.

Und ähnlich wird es wohl auch mit dem Verhältnis der Völker zu einander stehen. Freilich erscheint Frieden als der regelmäßige Bustand zwischen civilisirten Völkern, Krieg als Unterbrechung, während zwischen den Stämmen der Wilden Krieg der regelmäßige Zu-Dafür haben Kriege unter jenen einen Umfang des Blutvergießens und der Zerstörung, daß daneben die Kämpfe der Wilden als blutige Spiele erscheinen. Werden die Kriege aussterben? Spencer sieht es voraus. Werden die Völker aufhören sich zu hassen? werden sie aufhören, den Kampf um die Erde zu führen? werden sie aufhören ihre Ausbreitung, ihre Macht zu wünschen? zu wünschen auch auf Kosten der anderen? Ich fürchte, nicht eher als sie aufhören werden, ihr Dasein dem Dasein der andern vorzuziehen; das heißt nicht eher, als sie aufhören werden da zu sein. Es mag sein, daß die Völker aufhören werden da zu sein, es scheint mir aber ziemlich müßig darüber zu spekuliren, was dann sein wird, welche neue geschichtlichen Individuen an ihre Stelle treten und wie diese zu einauder sich verhalten werden.

Gehört der Irrtum Spencers, wenn denn der Traum eines Himmens auf Erden ein Traum bleibt, zu den nützlichen Irrtümern? Vielsleicht ist jemand geneigt, es zu glauben: er richte auf und ermuntere

für die Zukunft zu arbeiten. Es ist möglich, daß er einzelnen dies leistet, obwohl so ferne Aussichten auf das menschliche Handeln und Empfinden schwerlich großen Einfluß üben. Wir lieben und haffen, erstreben und verabschenen die nahen Dinge. Bielleicht bewirkt er aber daneben ein Anderes: er kann mißgestimmt und ungerecht gegen Vergangenheit und Gegenwart machen. Mir will vorkommen, daß Spencer davon nicht immer frei ift; wie seine großen biologischen Generalisationen ihn nicht selten für die Mannigfaltigkeit der geschicht= lichen Wirklichkeit blind machen, so nimmt ihm sein phantastischer Bukunftsoptimismus die Fähigkeit zu unbefangener Auffassung und Würdigung der Vergangenheit. Möge der Zukunft jedes Glück und jede Tugend bescheert sein, vielleicht werden die vergangenen Geschlechter doch dabei bleiben: ihr Leben sei nicht nur für sie das beste Leben gewesen, sondern es bilde auch eine Entwickelungsphase in dem Leben der Menschheit, die ihren Wert in sich selber habe, nicht min= der als das Knaben= und Jünglingsalter mit seinen Spielen, seinen Freuden, seinen Idealen ein selbstwertiges Moment in dem Einzel-Möge der "industrielle Typus" sein Glück und seine leben bilde. Bewunderer haben, der "kriegerische Typus" habe auch sein Recht. Db nicht am Ende Achilles und Alexander auch in der Welt der vollkommen gerechten und wohlwollenden Bammvollenspinner und Maschinenbauer noch ihre Bewunderer finden würden? Oder nur so lange, als die Raubtiernatur noch in dem Menschen steckt? Aber es ist wohl nicht einmal gewiß, daß die Ranbtiere von den Ranbtieren am meisten bewundert werden.

Sechstes Kapitel.

## Tugend und Glück.

über das Verhältnis von Tugend und Wohlfahrt, das im Bisherigen uns schon vielfach beschäftigt hat, möchte ich in diesem Kapitel noch ein paar Bemerkungen hinzufügen. Es bietet der Betrachtung überhaupt zwei Seiten dar: 1) welchen Einfluß hat die Tugend auf das Glück? 2) wie wirkt das Glück auf den Charakter?

1. Daß es dem Guten gut und dem Schlechten schlecht gehe, ist die erste große Grundwahrheit, auf welche die Reslexion auf mora= lische Dinge alle Völker geführt hat; in zahllosen Sprüchen wird diese Überzeugung als die Summe ihrer Lebenserfahrung ausgesprochen. Aus der griechischen Litteratur hat L. Schmidt im ersten Kapitel seines Werkes über die Ethik der Griechen eine erschöpfende Zusammenstellung solcher Sprüche und Stellen gemacht. "Zu den festesten Voraus= setzungen," so beginnt er sein Werk, "von denen der Glaube der alten Griedjen nicht laffen mochte, gehörte, daß in den Schickfalen der Menschen eine strenge Gerechtigkeit waltet, welche das Gute belohnt und das Böse bestraft." Er zeigt, wie schon die homerischen Gedichte von diesem Gedanken ganz durchdrungen sind und wie derselbe das Grundthema der griechischen Dichtung und Geschichtsbetrachtung bleibt. Die Verwaltung dieser Gerechtigkeit liegt mit dem Schicksal der Menschen selbst in den Händen der Götter oder des Göttlichen, denn die Götter als Judividuen sind, wenigstens für die Dichter, voll von menschlichen Lannen und Affekten; die Götterwelt des eigentlichen Glaubens dagegen ist wesentlich Schützerin des Rechts und der Sitte. Sie straft den Freuler, der Eide bricht, die Pietät oder das Gastrecht verlett, sie verfolgt den Mörder, bis sein Blut als Sühne geflossen. Freilich, oft kommt die Rache erst spät, sie trifft vielleicht erst die Rach= kommen, oder sie erreicht, nach dem später aus dem Drient aufgenommenen und ausgebildeten Glauben an Seelenwanderung und Todtengericht, ihr Opfer erft im Jenseits. Aber kein Frevler entgeht der Strafe. Umgekehrt ist der Gute den Göttern lieb, sie bewahren ihn und die Seinen vor dem Übel und geben ihm, fündlos und glücklich das Leben zu vollenden. In dem Begriff des Gottgeliebten (Θεοφιλής) find Frömmigkeit, Menschenfreundlichkeit, Gottwohlgefällig= feit untrennbar verknüpft.

Es ist dieselbe Anschauung, die in den geschichtlichen und poetisschen Büchern des alten Testaments den Grundton angiebt. Die geschichtlichen Bücher zeigen, wie der Herr die Verheißungen und Drohungen, mit denen er den Erlaß des Gesetzes begleitet hatte, in den Erlebnissen der Einzelnen und der Völker wahr macht. Und ebensoist in den Psalmen der Gegenstand der Lobpreisung die Gerechtigkeit, Treue und Wahrhaftigkeit oder Zuverlässigkeit Gottes: er verläßt nicht

den Gerechten, der seine Gebote hält und vergilt noch den Gehorsam an Kind und Kindeskind. Auch den Gerechten treffen Leiden, aber der Herr läßt ihn darin nicht umkommen, ja die Leiden selbst müssen ihm zum Segen werden; die Gottlosen dagegen gehen darin zu Grunde.

Die theoretische Entwickelung dieser Anschauung macht eigentlich den Inhalt der griechischen Moralphilosophie aus: nicht blos zufällig, durch die Vermittelung der Götter, sondern durch die Natur der Dinge selbst sind Tugend und Glückseligkeit verbunden, sei es, daß man unmittelbar die Glückseligkeit als Ausübung tüchtiger Thätigkeit oder Bethätigung der Tugend faßt, sei es, daß man sie als not-wendige Wirkung derselben ansieht. Und nicht anders liegt die Sache in der modernen Moralphilosophie: Hobbes und Spinoza, Leibniz und Wolff, Shastesbury und Hume, alle suchen den not-wendigen Zusammenhang zwischen Nechtschaffenheit und Wohlfahrt nachzuweisen. Auch die hier vorliegende Darstellung dreht sich als um ihren Angelpunkt um den Satz: Wohlverhalten hat Wohlergehen, Übelverhalten hat Übelergehen zu seiner natürlichen Wirkung.

Dieser Ansicht von dem Verhältnis von Tugend und Glück, die man die optimistische nennen könnte, tritt aber eine pessimistische gegenüber: gerade dem Schlechten geht es gut und dem Guten schlecht. Es wäre nicht schwer, eine stattliche Reihe von Zeugnissen aus der Litteratur und der Spruchweisheit der Bölker zusammenzubringen, die alle darauf hinauskommen, daß der schlechte Mann mit seinen schlechten Künsten in der Welt es weiter bringt, als der, der den geraden Weg der Wahrheit und des Rechts wandelt. Lift und Gewaltthat, diese gegen die Schwächeren, jene gegen die Stärkeren, sind die Mittel, sich in die Höhe zu bringen und sich oben zu erhalten. So zeigt es die alte Fabel von Reineke Fuchs, welche Goethe einmal eine unheilige Weltbibel nennt: Löwe und Fuchs, Gewalt und Lift, die stehen oben an, sind König und Kanzler: der ehrliche Schöps und der unschuldige Hase, der geradsinnige Bär und der in Listen wenig erfahrene Wolf, die sind immer unter durch. — Und die andere Bibel, das heißt die Bibel neuen Testaments, scheint jener possenhaften Tierbibel nicht Un= recht zu geben. Es gehört zu den Grundanschauungen des alten Chriftentums, daß der Gerechte eben um der Gerechtigkeit und Wahr=

heit willen viel leiden muß. Wie der Meister, so müssen auch die Jünger durch viel Trübsal, Schmach und Verfolgung gehen.

Auf welcher Seite ist das Recht? Wird die Wahrheit der ersten Betrachtung durch die zweite aufgehoben? — Ich glaube doch nicht.

Was zunächst jene vereinzelten pessimistischen Amvandlungen an= langt, die bei jedem Volk und bei jedem Einzelnen gelegentlich vorfommen, so kann man vielleicht auf folgende Weise sie erklären und mit der optimistischen Ansicht versöhnen. Es ist freilich eine nicht weg zu leugnende Thatsache, daß es dem Guten nicht immer gut geht. Auch wer mäßig und vernünftig lebt, wird frank, und umgekehrt, Einem, der übel genng mit seiner Gesundheit umgeht, dem hält sie aus. Ein tüchtiger und ehrlicher Mann bringt es mit aller Anstren= gung zu nichts und ein Schurke kommt auf Schleichwegen zu Reich-Aufrichtigkeit zieht den Haß eines Mächtigen zu und Schmeichelei gewinnt Gunft. — Aber gerade der Umstand, daß solche Vorkomm= nisse so sehr die Aufmerksamkeit auf sich ziehen und die Empörung erregen, scheint anzudeuten, daß sie doch nicht die Regel, sondern die Ausnahme sind. Wenn ein lüderlicher Mensch zu Grunde geht, so findet das niemand auffallend und man redet nicht davon; wird aber ein vernünftiger und tüchtiger Mann durch allerlei unglückliche Zufälle zu Grunde gerichtet, während jener gedeiht: so scheint das gleichsam wider die Natur der Dinge, und man beruhigt sich erst in einem allgemeinen Spruch, der auch jenes als möglich erscheinen läßt: Unkraut vergeht nicht! Die Dummen haben das Glück! Erwirbt ein redlicher Mann Vertrauen, wird ein Schurke entlardt und hinausgeworfen, so findet jedermann die Sache in Ordnung. Wenn dagegen Einer das Buchthaus mit dem Armel streifend seine Millionen dennoch glücklich in Sicherheit bringt, das regt auf, es bleibt Monate lang Gegenstand des Gesprächs, jedermann bringt ähnliche Fälle herbei und das Ende ist auch hier der Chorus: ja, so gehts in der Welt!

In Wahrheit wird doch auch hier gelten: die Ausnahme bestätigt die Regel. Es würde nicht so viel Aushebens von solchen Fällen gesmacht werden, wenn sie nicht eben wider die Natur der Dinge zu sein schienen. Regel bleibt doch, daß ehrliche Arbeit ein besserer Weg zu wirtschaftlicher Wohlfahrt ist als Betrug und Gannerei; daß ein offenes und wahrhaftes Wesen Vertrauen erwirbt und Lüge und

Hinterhaltigkeit schlechte Mittel sind, sich die Menschen zu Freunden zu machen; kurz, daß Tugend die Eigenschaft hat, vor Gott und Menschen angenehm zu machen, Laster dagegen widerwärtig und verhaßt.

Vusnahme: bei dem Lasterhaften erwirbt Tugend nicht Liebe, sondern Haß. Die ehrlose Dirne haßt das ehrbare Mädchen; das bloße Dasein dieser ist ihr ein Vorwurf, den sie durch Spott, Verläumdung und alles das, was der Haß zu thun antreibt, an ihr rächt. Die größte Genugthung ist ihr, jene in die eigene Schande und Versdorbenheit herabzuziehen, dann ist der Vorwurf verstummt. Das ist der surchtbare Trieb zur Versührung, der dem Laster innewohnt. So haßt der Schmeichler und Streber den ehrlichen, wahrhaften Mann, der mit gradem Rücken und offenem Gesicht durch das Leben geht; er glaubt sich von diesem beobachtet, durchschant und verachtet.

Wenn also einmal in einer Gesellschaft das Laster das ent= schiedene Übergewicht erlangt hätte, dann würde die Tugend hier nicht mehr die Eigenschaft haben, vor den Menschen angenehm zu machen, sie würde dann, wenn nicht Verachtung, so doch Abneigung und Haß bei den Meisten hervorbringen. Da auch die Laster nicht die Kraft haben angenehm zu machen, — denn Tugend empfiehlt zwar bei den Tugendhaften, aber Lafter nicht bei den Lafter= haften, vor allem nicht die socialen Untugenden — so würde damit die Auflösung aller Gemeinschaft in allgemeinen Haß gegeben sein. In einigen merkwürdigen Versen der überhaupt zum Vessimismus neigenden hesiodischen Dichtung (Werke und Tage 174 ff.) wird ein folcher Zustand als kommend verkündigt: "Der Vater wird nicht den Rindern, die Kinder nicht dem Vater, ein Gaft nicht dem Gaftfreund, ein Genoffe nicht dem Genoffen, noch ein Bruder dem Bruder lieb fein; vor der Zeit alternd, werden sie ihre Eltern beschimpfen und mit groben Worten schelten, die Glenden, der göttlichen Ahndung nicht ge= benkend; und Einer wird des Andern Stadt zerstören. Und Gide halten, gerecht sein und gutes thun wird nicht lieb und wert machen, sondern der Übelthäter und der übermütige Gewaltmensch wird in Ansehen stehen; das Recht wird in der Faust sein, und Schen wird es nicht geben. Der Schurke wird den ehrlichen Mann mit krummen Worten zu Grunde richten und einen Eid darauf schwören. Und von mißtönendem, schadenfrohem, haßblickendem, neidischem Hader werden die jammervollen Menschen alle stets umgeben sein." Eine Schilderung der Hölle auf griechischem Boden.

Von hier aus wird nun die driftliche Auffassung von dem irdischen Erfolg der Tugend zu verstehen sein. Die Vorstellung, welche das alte Chriftentum von der Welt hat, in die es eintritt, gleicht ziemlich genan der Schilderung des Hesiod. Man vergleiche damit die Schilderung der griechisch-römischen Welt, welche Paulus im erften Rapitel des Römerbriefs giebt: "Voll aller Ungerechtigkeit, Hurerei, Bosheit, Habsucht, Schlechtigkeit, voll Neides, Mordes, Haders, Ränkefucht, Ohrenbläserei, Afterreden, gottverhaßt, gewaltthätig, frevelmütig. anfgeblasen, Erfinder des Bösen, den Eltern ungehorsam, unvernünftig, trenlos, lieblos, unversöhnlich, unbarmherzig, die Gottes Gerechtigkeit wissen (daß die solches thun, des Todes würdig sind), thun sie es nicht allein, sondern haben auch Gefallen an denen, die es thun." Mit solcher Meining von der Welt, die sie auch keineswegs ver= hehlten, in die Welt tretend, konnten die alten Christen freilich nicht erwarten, der Welt zu gefallen: sie mußten Haß und Schmach und Verfolgung voraussehen, die denn auch nicht ausblieb.

Die alten Chriften erwarteten noch ein Anderes: das Ende der Welt; sie hatten die Empfindung, daß eine Menschheit von dieser Art nicht länger leben könne und nicht länger zu leben verdiene. werden darin Recht haben: eine Welt, wie sie von Hesiod oder Paulus geschildert wird, könnte ohne Zweisel nicht leben. Da die Welt nicht untergegangen ist, da sogar das ganz Unerhörte eingetreten ist, daß jene Welt, nachdem sie die Mittel der Verfolgung erschöpft hatte, in gewissem Sinne das Christentum in sich aufnahm und bis diesen Tag erhalten hat, so wird die Annahme gerechtfertigt sein, daß die Menschheit jenem Bilde nie ganz geglichen hat. Übrigens ist auch das alte Chriftentum selbst doch nicht überall so hoffnungslos pessimistisch: es kommt doch auch vor, daß die Christen aufgefordert werden gutes zu thun, damit sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen. Und ein andermal wird sogar von der Gott= seligkeit gesagt, daß sie zu allen Dingen nütze sei und die Verheißung dieses und des zukünftigen Lebens habe; eine Stelle (Timoth. 4, 8),

die freilich, was die Verheißung dieses Lebens anlangt, im alten Testament weniger überraschen würde.

Hinzuzufügen wäre nun übrigens, daß Leiden und Verfolgung für den Christen eigentlich kein Übel ist; es gehört zu seiner Erziehung zur Vollkommenheit, ja es vermag schließlich seinen inneren Frieden, seine Seligkeit in Gott nicht einmal hier auch nur auf einen Augenblick zu stören. Sben durch die Verfolgung wird ihm die beseligende Gewißheit, daß er nicht von dieser Welt ist, sondern dem ewigen Gottesereich angehört. Und so ist auch für ihn, und für ihn am zweisellosesten, Tugend und Glückseligkeit auf das innigste vereint, ja eigentlich ein und dasselbe, wie denn in dem Wort Gottseligkeit beides in Einszusammengefaßt wird.

Und so werden wir überhaupt sagen: für den, der die Tugend ganz und gar in seinen Willen aufgenommen hat, ist das Gute thun, audy wenn es dem sinnlichen Menschen einmal hart ankommen sollte, immer das Beseligenoste. Von ihm gilt das Spinozistische: beatitudo non praemium virtutis, sed ipsa virtus. Für den dagegen, der das Gute nicht innerlich in seinen Willen aufgenommen hat, der es thut aus Furcht oder Berechnung, kann allerdings eintreten, daß er sich getäuscht fühlt, wenn nun der äußere Erfolg, den er sich von der Chrlichkeit, der Enthaltsamkeit, der Wohlthätigkeit versprach, nicht überall eintritt; dann erscheint ihm die Tugend als ein untaugliches oder doch unzuverläßiges Mittel zur Glückseligkeit und er bricht in jene pessimistischen Anklagen aus, daß es dem Schlechten gut und dem Guten schlecht gehe. Womit denn freilich doch auch für ihn nicht gesagt ist, daß er nun befriedigter gewesen wäre, wenn er auf frummem Wege das Ziel erreicht hätte, das er auf geradem verfehlt zu haben sich beschwert. Bleibt hiernach der innere Zusammenhang von Tugend und Glück im Grunde doch überall bestehen, so muß nicht minder der Zusammenhang von Schlechtigkeit und Unseligkeit als ein notwendiger angesehen werden. Es mag ein Mensch gedacht werden können, der ohne alle Schen und Bedenken thut, was die Begierde eben verlangt, und ohne alle Gewissensbisse genießt, was der Erfolg ihm zuwirft, und dem auch der Erfolg das ganze Leben lang treu bleibt: ob er aber in Wirklichkeit vorkommen kann? Jedenfalls bürfte es, wie die Menschen sind, für keinen ratsam sein, den Bersu machen: selbst wenn er jeden Erfolg erreicht, möchte die Stunde kommen, wo er alle Erfolge zum Lösegeld gäbe, könnte er damit geschehene Thaten auslösen.

2. Die zweite Frage war: wie wirkt das Glück auf den Charakter? Unter Glück aber wird hier verstanden, was die Griechen Entychie nennen: solche Lebensbedingungen und Lebensumgebungen, als dem natürlichen Gefühl unmittelbar erwünscht sind, Gesundheit, Kraft, Schönheit, Reichtum, Macht, Erfolg, Ansehen, Ehre, Sieg, Gelingen aller Art. Wie wirkt der Besitz oder Gewinn solcher Dinge auf den Charakter zurück?

Es ist die zweite große Grundwahrheit, auf welche alle feiner gebildeten Völker durch die Beobachtung menschlicher Dinge geführt worden find, daß im Glück eine Gefahr für den Charakter und damit dulet auch für die Wohlfahrt liege. Wenn oben als der erste Sat der griechischen Lebensweisheit bezeichnet wurde: daß es dem Guten gut und dem Schlechten schlecht geht, so kann man als den zweiten hinzufügen: daß Entychie nicht gleichbedeutend mit Endämonie, daß ungemischtes Glück kein Glück sei. Das Glück erzeugt ein sattes Gemut (ein fettes Herz, sagt der Psalmist); in solchem gedeiht Übermut und dieser führt zur Frevelthat, welcher durch die Rache der Götter das Verderben folgt. Das ist nach der Anschauung des griechischen Volkes, wie sie in seinen Dichtern und Geschichtserzählern sich aus= spricht, der natürliche Lauf der Dinge. Nur ein ungewöhnliches Maaß von gesundem Sinn macht fähig das Glück zu tragen.\*) Gewiß eine wohl begründete Anschauung: Glück und Erfolg haben eine Tendenz, den, dem sie widerfahren, selbstzufrieden und übermütig zu machen. Der Glückliche wird leicht ein harter Richter Anderer, ein gelinder Richter seiner selbst. Das eigene Gelingen rechnet er sich als Verdienst an; bei fremdem Unglück oder Mißlingen ist er schnell

Τίχτει τοὶ χόρος υβριν, όταν χαχῷ όλβος επηται Ανθρώπω χαὶ ότω μη νόος ἄρτιος ἤ.

<sup>\*)</sup> Theognis 153:

Meisterhaft skizzirt Aristoteles in der Rhetorik (II, 15—17) den Einfluß der Eutychie in ihren verschiedenen Formen, als Vornehmheit, Reichtum, Einfluß und Macht, auf den Charakter. Zest würde als eine hervorstechende Form noch litterarischer oder künstlerischer Erfolg und glückliches Carrieremachen hinzuzufügen sein.

mit dem harten Wort bereit: es ist seine eigene Schuld, er hat es nicht besser haben wollen. So entsteht, indem die Achtung vor fremdem Streben, die Schen vor fremdem Unglück verloren wird, jener den Göttern und Menschen verhaßte Gemütshabitus, den die Griechen Hybris nennen. Aus ihm bricht dann die verächtliche Beshandlung der Dinge und Menschen, die Mißhandlung der Schwachen und Besiegten hervor, welche die Rache der Götter und Menschen herausfordert, und es ersolgt der Sturz, der durch innere Erschlaffung und Sorglosigseit vorbereitet ist.

Es ist eine bemerkenswerte Thatsache, daß schon der Genuß als solcher für den Zuschauer oft etwas Peinliches und Abstoßendes hat: einer schmausenden und trinkenden Gesellschaft zusehen, erweckt meist widerwärtige Empfindungen. Die natürliche Empfindung sträubt sich daher dagegen, bei der Befriedigung sinnlicher Bedürfnisse unbeteiligte Zuschauer zu haben. Das Glück Liebender sucht ebenfalls die Ein= samkeit, mit Recht: Zeugen pflegt es geschmacklos vorzukommen. Was macht die Eitelkeit so verhaßt, als daß sie Zeugen nötig hat und sucht, denen sie ihr Glück und Gelingen, das geerntete Lob oder den errungenen Neid erzählen und vorzeigen kann? Lebensbeschreibungen verlieren regelmäßig viel von ihrem Interesse, sobald der Held die Schwierigkeiten und Hemmnisse überwunden, die Gefahren und Rämpfe siegreich bestanden hat, die ihn von seinem Ziel trennten: die Jahre des Ausruhens in der allgemeinen Anerkennung, des Genusses von Ansehen und Reichtum, so wohl verdient sie sein mögen, find für den Biographen verloren; fie haben kein afthetisches Interesse; Goethe wußte wohl, warum er seine Selbstbiographie nicht über den Einzug in Weimar hinaus fortsetzte. — "Genießen macht gemein", fagt Fauft; ein sehr wahres Wort; dem Genuß sich hin= gebend, wird die Seele innerlich überwältigt und erniedrigt. eigentliche Geheimnis der Widerstandsfähigkeit Faustens gegen den Bösen besteht eben darin, daß er im Genuß nicht Befriedigung findet. Durch Genuß will ihn der Tenfel erniedrigen: "Staub soll er fressen und mit Lust". Fauft frist den Stand, aber nicht mit Lust, und darum vermag der Teufel seine Seele nicht ganz zu gewinnen. Es ist eine edle Unzufriedenheit in ihm, die seine Erlösung mög= lich macht.

Was von den Einzelnen gilt, das gilt auch von den Rollektiv= wesen, von Völkern, Ständen, Parteien: am Glück gehen sie zu Grunde. Sie verlieren die Fähigkeit der Selbstkritik und Selbstzucht. sie verlieren Kraft und Haltung, sie verlieren das Maaß für das Mögliche und Geziemende und unterliegen zulett, innerlich zu Grunde gerichtet, ruhmlos dem verachteten Gegner. Auch die Geschichte der Rirche könnte man nach diesem Schema konftruiren, ja vielleicht liegt die Sache nirgend so auf der Hand, als hier: die triumphirende und herrschende Kirche wird regelmäßig hochmütig, träge, hart, herrsch= und verfolgungsfüchtig. Aber mit dem Steigen der äußeren Antorität finkt die innere in gleicher Abstufung, bis der Umschwung erfolgt: verachtet und verfolgt, erholt sie sich innerlich, Demut, Aufopferung, Heldemmit wachsen ihr wieder; sie gewinnt wieder innere Macht über die Gemüter. Und nun beginnt der Kreislauf von Neuem: die Mächte dieser Welt nähern sich ihr, sie ist wieder eine Macht, mit der man rechnen muß, die Dienste leisten kann — und Dienste an= Sie läßt sich mit Einkünften und Ehren ausstatten, sie nimmt den Schutz der weltlichen Macht für Kultus und Dogma an. Bur Zeit der Restauration wurde in Frankreich ein Gesetz gemacht, welches die Entweihung der Hoftie mit derselben Strafe, wie den Vatermord belegte.

Die Kehrseite der Wirkung des Glückes ist die erziehende, stärkende, reinigende Wirkung des Unglücks, des Mißerfolgs, des Leidens. Das Unglück stählt den Willen, es giebt ihm, wenn er es überhaupt erträgt, elastische Kraft, welche mit dem Druck wächst; es giebt Geduld im Ertragen des Unvermeidlichen, mag es von den Dingen oder von den Menschen kommen; es übt die Fähigkeit sich selbst und seine Kräfte zu messen und zu prüsen; es macht bescheiden in den eigenen Ansprüchen und gelinde im Urteil über Anderer Schwächen. Bringt das Glück die abstoßenden Eigenschaften der menschlichen Natur zur Entwickelung, so führt das Unglück die Menschen zusammen, es macht sie verträglich, duldsam, gerecht. Ja man kann sagen, die höchste sittliche Vollkommenheit wird überhaupt nicht gereift ohne Unglück und Leiden. Durch Leiden ist Christus zur Herrlichkeit eingegangen; verworfen von den Leitern seines Volks, gerichtet von den Ungezrechten, gemißhandelt von den Werkzeugen der Gewalt, beschimpft

und verslucht von dem Hansen, verleugnet und verlassen von seinen Jüngern, so hat er sich die höchste Krone erworben. Er durste, am Kreuz das Haupt neigend, sprechen: es ist vollbracht; vollbracht das Höchste, was auf Erden vollbracht werden kann: um des Enten willen Böses leiden, ohne am Guten zu verzagen und den inneren Frieden in Menschenhaß und Verachtung zu verlieren.

Das Christentum ist ganz Philosophie des Leidens. Doch ist auch den Griechen der Sinn für dasselbe nicht ganz verschlossen geblieben.

Erzogen ohne Schläge wird fein Menschenkind,

fagt ein Spruch Menanders, den auch Goethe, doch nicht eben ein Freund des Leidens, bedeutsam über den Eingang seiner eigenen Lebensbeschreibung gesetzt hat. Besonders aber tritt in der Tragödie der Glaube des griechischen Bolkes an die reinigende und erhebende Macht des Leidens hervor; im Agamemnon des Aeschylos spricht ihn der Chor aus:

Denn zur Weisheit leitet uns Bens und heiligt das Geset, Daß in Leiden Lehre wohnt.

Leiden ist Strase, aber für den, der die Strase annimmt, auch das Heilmittel gegen jene Krankheit der Seele, welche vom Glück erzengt wird, der Hybris, der selbstgerechten Härte. Das ist die Idee der Ödipustragödien. — Der reine Mensch aber, der von unverzdientem Unglück getroffen wird, deweist, indem er es mit Gelassenheit trägt, die Freiheit und Krast des menschlichen Willens von dem Naturlauf in ihrer ganzen Erhabenheit. So ist der sterbende Sokrates für die Philosophen zum Beweis geworden, daß den Menschen, wenn er nur selbst nicht will, kein übel treffen kann: wie könnte, fragt Marc Aurel, ein übel sein, was mich nicht schlechter macht? So wird auch hier das Leiden zur Bewährung der Vollkommenheit.

Von hier aus würde denn also zu sagen sein: wirkliches Glück sei für einen Menschen die rechte Mischung von sogenanntem Glück und Unglück. Günstig ist das Lebensschicksal eines Mannes nicht dann, wenn es ihm alles Begehrte sederzeit in Fülle zuführt, sondern dann, wenn es in rechtem Maaß und zu rechter Zeit Freude und Leid, Gelingen und Fehlschlagen, Fülle und Entbehrung, Kampf und

Frieden, Arbeit und Ruhe ihm zuführt. Wie die Pflanze zum Gebeihen Regen und Sonnenschein bedarf, so gedeiht auch der innere Mensch nicht ohne den Wechsel von heiteren und trüben Tagen. Wem alles znwider ginge, wer von Dingen und Menschen nur Ables erlitte, der müßte, wenn ein solches Leben überhaupt möglich wäre, mit Granen von der Wirklichkeit und dem Leben sich abwenden. Alber auch der hätte nicht Ursache sich glücklich zu preisen, dem jederzeit alle Wünsche, so wie fie in seiner Seele aufstiegen, erfüllt würden. And wenn er nicht in Sattheit und Übermut unterginge, was doch faum vermeidbar scheinen möchte, so würde er sehr wichtige mensch= liche Erlebnisse nicht erlebt, sehr wesentliche Seiten der menschlichen Natur nicht in sich ausgebildet haben. Wie ein Feldherr, der nie eine Niederlage erlitten, nie Gelegenheit gehabt hätte, alle Hülfsmittel seines Geistes kennen zu lernen und zu entwickeln, so würde ein Mann, der nie etwas entbehrte, dem nie etwas mißlang, nie alle Kräfte seines Geistes und Willens ansbilden und fühlen können. Er müßte selbst die Empfindung haben, daß ihm vom Schicksal zur vollen Bethätigung seines Wesens etwas vorenthalten werde, und es möchte ihn, wie den Polykrates, etwas wie Granen vor seinem "Glück" ankommen.

## Ziebentes Kapitel.

## Das Perhältnis der Moral zur Religion.

1. Die Frage, welche ich in diesem Kapitel zu beantworten verstuchen will, ist die: Findet zwischen Religion und Moral eine innere, auf der Natur der Dinge beruhende und darum unanflösliche Verbindung statt? oder sind Sittlichkeit und Religiosität von einander unabhängige, nur zufällig in Beziehung geratene Dinge? Es sei gestattet, durch eine historische Vetrachtung die Antwort vorzubereiten.

Es gehört zu den sichersten Allgemeinheiten der Anthropologie, daß wenigstens auf einer gewissen Entwickelungsstufe eines Volks= lebens zwischen seiner Religion und seiner Moral eine sehr innige Verbindung stattfindet: die Sitten stehen unter der Sanktion der

Götter, die Gebote der Religion und der Moral bilden einen einheit= lichen Gesetzescober, Fröumigkeit und Sittlichkeit werden als eine und dieselbe Sache angeschen. Um nur an das bekannteste Beispiel zu erinnern, so erscheinen im Gesetz Mosis religiöse, sittliche und recht= liche Pflichten als völlig gleichartige Teile des einen Gesetzes Gottes. Alle gelten mit der gleichen Berbindlichkeit; sie fließen alle aus dem Willen Jehovahs und die Bestrafung jeder Übertretung wird von dem Volk als religiöse Pflicht geübt. Gottesfurcht gilt als der Grund ber Sittlichkeit, fromm und gut, gottlos und schlecht sind gleichbeden= tende Ausdrücke. — Chriftentum und Muhammedanismus halten an Dieser Anschammg fest. Sie findet sich nicht minder bei Griechen und Römern, bei Indern und Versern, bei Agnptern und Affgrern. Das ganze Leben des Einzelnen und der Gesammtheit hat in Religion seine Form, alle Ordnungen des Staats und der Gesell= schaft, alle Sitten und Gebräuche, Die Das Leben des Einzelnen bestimmen, haben eine religiöse Grundlage. Anch bei den Stämmen, in denen die eingeborene Bevölkerung Amerikas ihre höchste Entwickelung erreicht hat, bei den Mexikanern und Pernanern, tritt uns die= selbe Verbindung der Religion mit der Moral entgegen. Wait führt aus altmerikanischer Weisheit einiges an, das ebenso bei einem he= bräischen oder christlichen Moralprediger sich finden könnte. hierin erblickt er einen entscheidenden Beweiß für die hohe geistige Kultur dieses Volkes: "es giebt", so fügt der ausgezeichnete Kenner des ethnographischen Materials hinzu, "es giebt kaum ein zuverlässi= geres Kennzeichen und ein sichereres Maaß für die Civilisationshöhe eines Volkes, als den Grad, in welchem die Forderungen reiner Sittlichkeit von seiner Religion unterstützt werden und mit den reli= giösen Lehren selbst verflochten sind\*)".

<sup>\*)</sup> Th. Waip, Anthropologie der Naturvölker IV, 128. Eine aussührliche historische, au siunvollen Gedauken reiche Erörterung des Verhältuisses des Religiösen zum Sittlichen und zur Sitte sindet man in Wundt's Ethik, 1. Abschnitt, 2. u. 3. Kapitel. Das Werk Fustel des Coulanges', La cité antique, hebt überall hervor, wie die Staats und Rechtseinrichtungen der Griechen und Kömer ursprünglich mit der Religion im eugsten Zusammenhang stehen; die ältesten Gesetzbücher umfassen, wie das Gesetz Mosis, Kult, Sitte und Recht miteinander. Das Recht bleibt bei den Kömern lange eine priesterliche Wissenschaft.

Woralischen zu einem einheitlichen Ganzen zu suchen, wenn wir sie denn nicht als schlechthin ursprünglich setzen dürfen? Und dagegen scheint allerdings manches zu sprechen; auf den niedersten Entwicke-lungsstusen tritt uns Religion in der Gestalt zauberischer Begehungen zur Abwehr schädlicher Einflüsse als ein isolirter Bestandteil der Lebensbethätigung entgegen, der wenigstens zur Sitte und Moralität, so weit von solcher die Rede ist, nicht in erkennbarer Beziehung steht: Vetische sind gleichgültig gegen das Verhalten der Menschen, sosern es nicht sie selbst betrifft, "Götzendienst" und "Sittlichkeit" haben nichts mit einander zu thnn. Wodurch wird also, wenn wir dies Vershalten als das ursprünglich allgemeine setzen, die Verbindung beider herbeigeführt? oder wenn wir jene Frage unentschieden lassen, worauf beruht die Verknüpfung ursprünglich?

In mehr änßerlicher Betrachtung könnte man die Sache in folgender Weise zu erklären versuchen. Kulthandlungen sind der erste Gegenstand der Wissenschaft; die vollkommenste Richtigkeit und Genanigkeit ist dei ihnen von absoluter Wichtigkeit, der kleinste Fehler kann die Sache unwirksam, ja verderblich machen; man denke an den indischen oder jüdischen Opferkult. Die Priester sind daher die ersten Wissenden. In ihrem Kreis wird die große Wissenschaft vom richtigen Gottesdienst ausgebildet und überliesert. Hier entstehen die ersten festen Sazungen, die ausdrücklich alle Willkür ausschließen. Un sie lehnen sich dann die Forderungen der Sitte und des Rechts und schließen sich allmälig zu jenem einheitlichen Gesetskoder zusammen, der alles sür alle Glieder des Volkes Verbindliche umfaßt. Die transscendente Sanktion, welche zunächst den religiösen Pflichten anshaftet, dehnt sich demgemäß auch auf die Forderungen der Sitte und des Rechts aus.

Eine ursprüngliche innere Verwandtschaft religiöser und sittlich=
rechtlicher Pflichten mag die Zusammenfügung begünftigen. Alle religiösen Gebote haben einen gleichartigen Charakter: sie fordern
Opser, Neinigungen, Enthaltungen, Beschränkungen der Begierde.
Alle Kulthandlungen drücken Bengung des eigenen Willens vor
einem Höheren und Mächtigeren auß; Dennut verschafft Gunft bei
den Göttern, Übernut reizt sie zum Zorn. Dasselbe gilt unn auch

von den Forderungen der Sitte; auch sie beschränkt und bindet den Eigenwillen, auch sie verlangt Bengung vor der Antorität. Es ist derselbe innere Habitus, der Übermut, der zur Verletzung der Sitte und zum Frevel gegen die Götter führt. Als Feinde des Übermuts werden die Götter zu Schützern der Sitte. Es ist bemerkenswert, daß macht= und rechtlose Leute, Fremde und Schwache überall unter dem besonderen Schutz der Götter stehen; Vergehungen gegen den Gast, gegen das hülflose Alter des Greises oder des Kindes werden vor allem von den Göttern heimgesucht.

Die Sache läßt aber eine tiefere Betrachtung zu.

Man kann Religion allgemein als den Glauben an eine trans= scendente Welt erklären. Sie entspringt überall aus einer Empfin= dung des Ungenügens der empirisch gegebenen Wirklichkeit. Fetischismus und Schamanismus sind nichts anderes, als Versuche, durch zauberische Einwirkung auf transscendente Kräfte oder Wesen durchzusetzen, was die natürlichen Kräfte und Fertigkeiten zu erreichen als unvermögend sich erweisen. Mit der steigenden Entwickelung des Lebens vergeiftigt sich ber Wille. Geht er auf der unterften Stufe menschlichen Daseins kann auf mehr als die Befriedigung der anima= lischen Bedürfnisse, so erhebt er sich bei fortschreitender Kultivirung über das Berlangen nach dem bloßen Leben zu dem Berlangen nach einem schönen und guten Leben, zu einem irgendwie gestalteten Ideal der Humanität. Diese Veränderung in der Willensrichtung des Menschen hat eine entsprechende Veränderung in der Gestaltung der transscendenten Welt zur Folge: die vielgestaltige Götterwelt des Polytheismus ist die Schöpfung des höheren Willens. Die vagen, vergänglichen, namenlosen Zanberkräfte des Fetischismus werden zu dauernden, persönlichen, geschichtlichen Wesen. In Diesen, den Göttern, stehen dem Menschen seine Ideale von einem schönen und guten Leben verwirklicht vor Angen. Die griechische Götterwelt ist die Objektivirung der idealen Menschenwelt, wie sie das Verlangen des griechischen Volkes geschaffen hat. Sede dieser Göttergestalten stellt das griechische Menschenideal von irgend einer Seite dar. Und diese transscendente Welt steht der empirisch gegebenen nicht gleichgültig und einflußlos gegenüber; mit stets wacher Aufmerksamkeit beachten die Götter das Leben ihres Volkes und jedes Ginzelnen; leitend,

schützend und strafend lenken sie den Willen der Menschen im Sinne der Vollkommenheit. Der zauberische Charakter ist nicht schwunden, in der wirklichen Religionsübung der Massen nahm die Einwirkung auf den Willen der Götter, um durch sie Gesundheit, Reichtum, Sieg, Gelingen zu erreichen, ohne Zweifel noch einen fehr breiten Ramm ein. Doch tritt bei den führenden Geiftern die Theurgie allmälig mehr und mehr zurück und auch für die breiteren Kreise der Bevölkerung wurde, namentlich durch Vermittlung der Kunft, der begehrungslose Aufblick zu den Göttern als den vollendeten Vorbildern und Führern des Lebens, wie er uns in jener schönen Gestalt des betenden Anaben entgegentritt, mehr und mehr zu einem wesent= lichen Momente der Religion. — Im Monotheisums, der geschichtlich als die lette und höchste Entwickelungsstufe der Religion erscheint, tritt das ideelle Moment noch stärker hervor. Das Christentum ftreift die Zanberei ganz ab; Jesus lehrt seine Jünger beten, nicht: daß ich meinen Willen durchsetze, sondern: dein Wille geschehe! Das driftliche Gebet hat zur Voraussetzung, daß, was immer kommt, von Gott kommt und gut ist; es geht eigentlich darauf, Verständnis und Ergebung in Gottes Willen ins Herz zu bringen. Gottes Wille aber ift ganz Heiligkeit, Gerechtigkeit und Enade. Es ift Die tiefste Willensrichtung des reinsten Menschen, die in dem einen heiligen Gotteswillen sich objektivirt und nun sich selbst als eine Offenbarung Gottes begreift.

Man kann also sagen: die Religion eines Volkes ist die Spiesgelung seines eigenen Willens in einer transscendenten Welt, in welcher das, worauf sein tiesstes Verlangen gerichtet ist, Wirklichkeit hat. Dem Glauben ist diese transscendente Welt die eigentliche und wahre Wirklichkeit, gegen welche die empirisch gegebene Welt unwert und unwirklich ist; doch sind beide nicht durch eine absolute Klust gescheien: alles reine Streben, wie es von oben stammt, hebt über die Erde empor.

Und damit wäre denn das Verhältnis der Moral zur Religion gegeben. Beide entspringen aus derselben Burzel, der Sehnsucht des Willens nach dem Vollkommenen. Was aber in der Moral als Forderung erscheint, das ist in der Religion Ersüllung. Das Vollkommene wird von der Moral in abstrakten Formeln beschrieben, in dem religiösen Glauben in concreto als göttliches, heiliges und seliges Leben angeschant. Und so stellen sich auch im subjektiven Habitus Moralität und Religiosität als zwei Seiten derselben Sache dar: sittlich ist das Individuum, sosern sein Wollen und Handeln nach dem Vollkommenen sich streckt, fromm, sosern sein Gefühl, sein Glaube, seine Hossmung von dem Bilde des Höchsten erfüllt ist.

Was nun die Wirkung der Verbindung der Religion mit der Moral anlangt, so dürfte es keinem Zweifel unterliegen, daß die religiöse Sanktion der Sitte und der sittlichen Gebote in hohem Maaße die Disciplinirung der Einzelnen durch die Sitte unterstützt hat. Die absolute Schen (religio), welche von der Übertretung religiöser Gebote abhält, wird auf die sittlichen Gebote übertragen. In besonderen ift in diesem Sinne eine bestimmte Richtung der religiösen Vorstellung wirksam geworden, der Glaube an ein Leben nach dem Tode. Im jenseitigen Leben ist der Mensch unmittelbar in den Händen der Götter; hier auf Erden ift ihre Gewalt ferner, ihre Einwirkung mehr gelegentlich, ber Frevler kann meinen, verborgen zu fündigen. Dort tritt er ohne alle Hülle vor ihr Gericht, das Todtengericht, das in so vielen Religionen als der immer näher her= anrückende Zielpunkt des irdischen Daseins dem Lebenden vor Augen gestellt wird. Da wird alles offenbar, Verdienst und Schuld in ge= rechtem Gericht gemeffen werden. Wer schuldbeladen dorthin geht, wer ein unwertes Leben geführt, wer den Göttern das Gebührende nicht geleistet hat, der wird es büßen, und umgekehrt, wer tapfer, rechtschaffen und fromm gelebt, dem wird cs drüben wohlgehen. Nirgend ift dies Moment wirkungsreicher ausgebildet, als in der driftlichen Kirche. Das große Gericht am jüngsten Tage, das die irdische Geschichte beschließen wird, wird die große und definitive Entscheidung über das Loos aller Menschen bringen, ewige Seligkeit den Einen, den Andern ewige Verdammnis. Es ist eine Vorstel= lung, die mit ungeheurer Gewalt sich Eingang in das Bewußtsein der Menschheit verschafft hat.

So werden vom Jenseits aus bestimmte Furcht und Hoffnung als mächtiger Schutz und Antrieb der Sitte beigegeben.

In den feiner angelegten Gemütern nehmen diese Antriebe eine etwas andere Gestalt an. Gott ist nicht blos der heilige Gesetz-

geber, der strenge Richter, sondern zugleich ein Vater voll erbarmen= der Liebe, der sein Liebstes dahingab, die Menschen zu erretten. Sich dieser Liebe nicht imwürdig zu machen, den Heiligen nicht zu betrüben und sich selbst nicht durch Werke der Finsternis aus der Gemeinschaft des Lichts auszuschließen, das wird die große Sorge, von der das Leben des Frommen erfüllt ift. — Im gemeineren Gemüt andererseits wird auch das Religiose gemein; jenseitige Belohnung und Bestrafung wird hier wohl zum Gegenstand einer Art Spekulation: durch exakte Erfüllung kirchlicher Pflichten wird die Erlassung der moralischen Pflichten, durch Kirchenbuße die Vergebung der Sün= den erkauft. Es ist das die Verkehrung, welche die Systematisirung des Kultus in einer Kirche herbeizuführen tendirt. Jesus fand sie im Indentum als Pharisäismus, Luther fand sie im Christentum als das System der "guten Werke", Spener fand sie im Luthertum als "Rechtglänbigkeit", der "Glaube" war zum letzten und für alle übrigen stellvertretenden "guten Werke" geworden, man findet ihn wohl auch heute noch als solches. Das ist es, was Kant den "Afterdienst Gottes in einer statutarischen Religion" nennt.

2. Rehren wir nun zu unserer am Anfang aufgeworfenen Frage zurück: ift also die Verbindung des Moralischen mit dem Religiösen in ihrem Vesen begründet und unauflöslich? oder gehört sie nur einer gewissen Entwickelungsstufe des geistigen Lebens als eine ihr eigentümliche und vorübergehende Erscheinung an? und kann es also auch eine vollkommene Sittlichkeit ohne alle Religiosität geben?

Erst in der neuern Zeit wird diese Frage ernsthaft ausgeworsen. Jahrhunderte lang galt nichts für gewisser als die Unzertrennbarkeit von Moralität und Religiosität. Erst durch die ungehenere Erschütterung, welche seit dem Beginn der Neuzeit alle theoretischen Anschauungen erlitten haben, ist auch jene Überzeugung fraglich gesworden. Der alte kirchliche Glaube ist zuerst in den Kreisen der Gelehrten und Gebildeten abgestorben; allmälig hat der Unglaube auch die Massen ergrissen. In weiten Kreisen ist jetzt eine rein physikalische Weltanschauung herrschend. In eben diesen Kreisen ist auch die Ansicht heinrisch, daß Sittlichkeit und Religion, Ethik und Metaphysik völlig verschiedene Dinge seien; die Lebensführung sei von der Vorstellung, welche sich Einer über die Konstitution der

Welt mache, durchaus unabhängig, und diese daher durchaus Privatangelegenheit des Einzelnen. Es möge jemand Materialist, Atheist, Pantheist, Skeptiker, oder was immer sein, das Urteil über seinen sittlichen Wert werde dadurch gar nicht berührt.

Allerdings giebt es daneben engere Kreise, in denen diese Ansschauung lebhaft bestritten wird. Die Konsequenz des Unglaubens, so wird hier gesagt, sei: unbekünnnert um die Zukunst den Tag zu genießen; der theoretische Materialismus ziehe den praktischen als seine Volge nach sich; sedenfalls sei dieser seine logische Konsequenz, wenn denn auch mancher theoretische Materialist dieselbe nicht praktisch ziehen möge.

Nach allem, was früher gesagt ist, werden wir der letzteren Unssicht, daß ein um die Gesetze der Moral unbekümmertes Leben eine logische Konsequenz irgend eines Glandens oder Unglandens sei, nicht beitreten können. Wir werden vielmehr sagen: was immer für eine Ansicht von der Natur der Dinge jemand sich gebildet haben möge, die Gesetze der Moral behielten für ihn die gleiche Verbindlichsteit: sie seien eben nicht willkürliche Vorschriften, deren Befolgung durch die Rücksicht auf Lohn und Strase seitens des Gesetzgebers gesboten sei; vielmehr seien es Naturgesetze in dem Sinn, daß auf ihrer Befolgung die Wohlfahrt eines Lebens bernhe. Und hieran werde durch alle Meinungen der Menschen nichts geändert. Wer also etwa aus einer atheistisch=materialistischen Ansicht die Folgerung zöge, daß für ihn die Gesetze der Moral seine Bedeutung mehr hätten, der hätte sich verrechnet, und die augenscheinlichsten Folgen würden es ihm selber bald zweisellos machen.

Also eine logische Konsequenz des Unglaubens ist ein gegen die Gesetze der Moral gleichgiltiges Leben keineswegs. Ich glaube, man unß weiter zugeben, es ist auch nicht notwendig die thatsächliche Wirkung: jene kalsche Rechnung tritt keineswegs regelmäßig ein. Es giebt zweisellos unter denen, die sich nicht nur vom kirchlichen Dogma, sondern von jedem religiösen Glauben vollständig losgelöst haben, ehrliche und zuverlässige Männer, gute Väter, trene Freunde, pflichtetene Beamte und Bürger; wie es umgekehrt unter denen, deren firchlicher Glaube nie die mindeste Erschütterung erlitt, die alle religiösen Pflichten mit ängstlicher Gewissenhaftigkeit erfüllen, die

auch wirklich religiöser Empfindung zugänglich sind, Männer giebt, deren Leben und Handeln voll von hartnäckiger Verkehrtheit, lieb-losem Hochmut, versteckter Unwahrheit ist.

Dennoch glaube ich, daß die Ansicht, welche Moralität und Religiosität, Lebensführung und Weltanschauung als zwei gegen ein= ander ganz gleichgiltige Dinge ausieht, im Irrtum ist.

Es giebt zwei im tiefsten Grunde entgegengesetzte Weltanschansungen. Die eine hat zum Mittelpunkt die Überzengung, daß das Gute von wesentlicher Bedeutung in der Welt ist, ja daß die Wirkslichkeit durch das Gute und um des Guten willen ist. Wir können sie die idealistische nennen, anknüpfend an den Sprachgebrauch Platos, der die Welt in der Idee des Guten gegründet sein läßt. Wir können sie auch die theistische nennen, wenn wir unter dem Glauben an Gott die Zuversicht verstehen, daß das Gute Grund und Ziel der Welt ist, oder, mit Fichtes Ausdruck, daß die Ordnung der Welt im letzten Grunde eine moralische ist. Aller Glaube an Gott, so vielgesstaltig er auftritt, kann unter dieser allgemeinsten Formel begriffen werden.

Dieser Weltauschammg steht eine andere gegenüber, sie mag die materialistische oder atheistische heißen. Ich begreife darunter alle Ansichten, nach denen das Weltprincip gegen denjenigen Unterschied, den wir durch die Wörter gut und bose, wertvoll und unwert bezeichnen, absolut gleichgiltig ift. Epikur mag sie repräsentiren. Als Weltprincip werden etwa materielle Atome angenommen; durch zu= fällige Bewegung kommen dieselben in die mannigfaltigsten Verbindungen, und bilden die mannigfaltigsten Kombinationen, darunter auch die, welche wir Tiere und Menschen nennen. In diesen kommen, außer anderen Ereignissen auch die Gefühle von Luft und Schmerz vor, und hiernach nennen sie die Dinge angenehm und unangenehm, gut und bose. Wie alle Verbindungen von Atomen, so werden auch diese durch den Zufall wieder aufgelöft, beständig sterben die Ginzel= wesen, zuletzt auch die Gattung; dann ist Luft und Schmerz, das Gute und das Bose mit einander dahin. Ich glaube nun, daß die Entscheidung für die eine oder die andere dieser beiden entgegen= gesetzten Weltauschammgen nicht ohne Beziehung zu der Willens= richtung und Lebensführung eines Menschen ist. Ein Leben, das selbst ideellen Gehalt hat, wird zu der idealistischen, ein Leben, das felbst auf das Nichtige gerichtet ist, zu der entgegengesetzten Welt= aufchauung eine natürliche Hinneigung haben. Denn freilich nicht die Weltanschauung, wie oft gemeint wird, sondern die Willens= richtung ift das Ausschlaggebende. Das Leben bestimmt den Glauben, nicht der Glaube das Leben. Was für eine Philosophie man wähle, sagt Fichte sehr wahr, hängt davon ab, was für ein Mensch man Wessen Leben ein Spiel blinder Triebe und angenblicklicher Begierden ift, wie follte der von der Welt überhanpt größer denken? Jeder urteilt über den Wert der Welt aus dem Wert des menschlichen Lebens, und über den Wert menschlichen Lebens urteilt er nach den Erfahrungen seines eigenen Lebens: ist dieses ein zielloses Umgetrieben= werden von leeren Augenblicksbegierden, so paßt dazu eine Welt, die selbst ein zielloses Umgetriebenwerden von Atomen ist: ein nichtiges Leben bringt eine nihilistische Weltanschauung hervor. Umgekehrt, wer sein eigenes Leben mit danerndem Gehalt erfüllt, wer im Dieust dauernder Zwecke, großer Ideen lebt, der wird zunächst für sein Leben, sodann für das Leben der Menschheit, endlich auch für die Welt selbst eine andere Schätzung gewinnen. Das geschichtliche Leben, dem er fein Leben eingefügt sieht, gewinnt ihm Sim und Bedentung; er sieht die Vergangenheit in dem Licht seiner Bestrebungen, alle Guten und Großen lebten für Dieselbe Sache; er hat die Zukunft für sich, Glaube und Thatkraft sehen stets die Zukunft auf ihrer Seite; zulett erscheint die ganze Wirklichkeit beherrscht von der Tendenz, eben das herbeizuführen, woran er selbst einen eruften und rechtschaffenen Willen seht. So breitet sich die Empfindung des eigenen Wertes, von der ein Leben erfüllt ift, über alle Dinge aus.

Die Weltanschauung, so kann man dennach sagen, ist, sosern sie Werturteile einschließt und ansdrückt, eine Spiegelung des eigenen Willens; jeder deutet die Erscheinungen so, daß sie mit seiner Willens=richtung zusammenstimmen. Wie jedes Leben sich mit Symbolen dessen, was ihm lieb und wert ist, zu umgeben strebt, so strebt es sich auch mit einer Gesammtanschauung der Dinge zu umgeben, die als ein Symbol auf seinen Willen bernhigend und erhebend wirkt. Ein nichtiger Wille sindet Bernhigung in einer nihilistischen Welt=anschauung: eine idealistische Weltanschauung hätte für ihn einen

verletzenden Stachel: ihr gegenüber stünde er als ein Wesen da, das allein auf die Intentionen des Universums nicht einginge. Einem ideal gerichteten Leben dagegen wäre es unerträglich zu denken, daß es nichts als eine wunderliche Anomalie in der Wirklichkeit sei, welche von ihr wie ein seltsames Naturspiel hervorgebracht und wieder weggeworfen würde. Ein solches Gemüt kommt nur in dem Gedanken zur Ruhe, daß sein Wille, abgeleitet ans dem Weltgrunde selbst, mit demselben in wesentlicher Harmonie stehe, so daß auch seine Arbeit und sein Streben nicht verloren sein könne.

So wirkt das Leben auf den Glauben. Allerdings wirkt bann der Glaube auf das Leben zurück. Der Glaube an das Gute, an die Welt, an Gott, stärkt den Mut und erhebt die Hoffnung. Man muß doch wohl sagen: es ist auf Erden nie etwas wahrhaft Großes unternommen und durchgeführt worden ohne diesen Glauben in irgend einer Geftalt. Im Glauben sind alle Religionen gegründet, durch den Glanben haben ihre Stifter und Jünger die Welt überwunden. Im Glauben haben alle Märthrer für eine Idee gelebt, geftritten und gelitten, im Glauben an den definitiven Sieg des Guten, für das sie ihr Leben eingesetzt haben, sind sie gestorben. Wer vermöchte für etwas zu sterben, an dessen endlichen, dauernden Erfolg er nicht glaubt? Und was bliebe von der Weltgeschichte, nachdem wir diese Dinge gestrichen? Der Unglaube umgekehrt entmutigt: es hilft ja doch nicht, darum laß es gehen, wie es mag. Was morgen sein wird, wer weiß es? Darum sagt Goethe: "Das eigentliche, einzige und tiefste Thema der Weltgeschichte bleibt der Konflikt des Glanbens mit dem Unglauben. Alle Epodjen, in welchen der Glaube herrscht, unter welcher Gestalt er wolle, sind glänzend, herzerhebend und fruchtbar für Mitwelt und Nachwelt. Alle Epochen dagegen, in welchen der Unglaube, in welcher Form es sei, einen kümmerlichen Sieg behanptet, und wenn sie auch einen Angenblick mit einem Scheinglanz prahlen sollten, verschwinden vor der Nachwelt, weil sich niemand gern mit Erfenntnis des Unfruchtbaren abquälen mag." (Noten zum westöstlichen Divan).

3. Ist aber nicht durch den Fortschritt der wissenschaftslichen Erkenntnis der Glaube als eitel erwiesen? Ist nicht Theisinus und Idealismus blos ein letzter verschämter Überrest des alten Aberglaubens, der in der wunderthätigen Götterwelt des Polystheisnus seine ersten frästigen Schößlinge trieb? Hat nicht die Wissenschaft alle diejenigen, die fähig sind, die Dinge zu sehen, wie sie sind, davon überzeugt, daß blinde Kräfte, nach eingeborenen Gesetzen wirksam, den Weltlauf bestimmen, ohne von gut und böse zu wissen?

Diele sind der Ansicht, es sei so: die wissenschaftliche Erkenntuis entziehe der religiösen Anschauung den Boden. Ich teile diese Ansicht nicht. Es ist hier nicht der Ort zur Entwickelung einer Metaphysik, ich deute aber ein paar Gesichtspunkte an, von denen die Betrachtung in diesen Dingen sich leiten lassen könnte.

Es ist wahr, der Glaube an Götter, die als menschenähnliche Einzelwesen irgendwo empirische Existenz haben und auf die irdische Welt nach Absichten wirken, ist im Absterben und wird nicht wieder lebendig werden. Es macht auch nicht einen wesentlichen Unterschied, ob man solcher Wesen mehrere oder nur ein einziges annimmt. Monotheisning, der Gott als ein Einzelwesen neben anderen ansieht und ihn gelegentlich auf die Welt als ein ihm äußerliches und fremdes Dasein nach Art eines menschlichen Handwerkers wirken läßt, ist begrifflich vom Polytheisums nicht verschieden. Besteht man darauf, als Theismus nur eine solche Auschauung gelten zu lassen, dann wird es schwer sein, denen zu widersprechen, welche behaupten, die Wiffenschaft führe zum Atheisung. Denn mit Recht wird gefagt, daß die wissenschaftliche Forschung auf die Annahme eines solchen Wesens nicht führe und mit derselben nichts zu beginnen wisse; und sicher ist, daß die Wissenschaft den Habitus begründet, nichts anzunehmen, dessen Wirklichkeit nicht unmittelbar in der Anschauung aufgezeigt ober als notwendige Voraussehung, als Ursache zu vorhandenen Wirkungen, bewiesen werden kann.

Hinzuzufügen wäre dann aber: der Atheismus in diesem Sinn sei offenbar nicht das Ende, sondern erst der Anfang der Philosophie. Er sei nicht eine positive Theorie der Wirklichkeit, sondern bestehe lediglich in der Verneimung der Ansicht, daß es vor, außer, neben, über der Welt ein derartiges Sinzelwesen gebe, das die Welt, wie ein Uhrmacher die Uhr, nach einem Plan angesertigt habe und nun gelegentlich in ihren Sang eingreise. Die Veseitigung einer falschen

Theorie sei aber nicht selbst eine Theorie. Es bleibe die Frage: was es denn nun mit dem Universum auf sich habe? wie es konstituirt sei? was sein Wesen ausmache?

Ober ist das keine Frage mehr? Ist also ausgemacht, daß die Welt nichts anderes ist, als eine Anhäufung mendlich vieler kleiner Körperchen, die sich zufällig im leeren Raum zusammensinden und nun, in Wechselwirkung tretend, gerade in diese Gruppirung gekommen sind, die uns die Wirklichkeit zeigt?

Es fehlt nicht an solchen, denen diese Ausicht nicht blos als wahr und wisseuschaftlich begründet, sondern fast als selbstverständlich vorkommt; sie findet sich namentlich bei solchen, die, nachdem sie sich von allerlei in der Schule gelernten Ansichten eben befreit haben, nun eiligst einige Aufflärung über die Welt durch schnellen Gebrauch einiger physikalischer und biologischer Lehrbücher zu verschaffen sich bemüht haben. Bei tieferen Denkern und Forschern wird man ihr felten begegnen, überhaupt ist bei solchen die Meinung, daß etwas selbstverständlich sei, nicht leicht anzutreffen. Weder Plato noch Aristoteles, weder Spinoza noch Leibniz, weder Hume noch Kant, weder Schopenhauer noch Hegel, weder Lotze noch Fechner, weder Mill noch Spencer vermochten von der Zulänglichkeit jener Ansicht sid) zu überzeugen. Und sie selbstverständlich finden kann man doch in der That uur, so lange man, froh, eine irgendwelche Hypothese ohne Gott zu haben, sie überhaupt nicht näher besieht. Sobald das geschieht, muß doch die Hypothesel vielmehr höchst seltsam und verwunderlich erscheinen. Also die Welt soll bestehen aus unzähligen, absolut selbständigen, nach Wesen und Existenz von einander absolut unabhängigen Urwesen, deren jedes für sich ist und besteht, ohne alle Rückficht auf alle übrigen? Aber wie kommt es denn, daß thatsächlich alle auf einander Rücksicht nehmen, so sehr, daß nach der Annahme der Physiker jedes Element jederzeit in seinem Verhalten durch die Beziehung zur Gefammtheit aller übrigen bestimmt wird? Denn das bedeutet ja die Behauptung der allgemeinen Wechselwirfung: sie sagt nicht mehr und nicht weniger, als daß die Gesammt= heit aller physikalischen Vorgänge nur einen einzigen großen, in sich zusammenhängenden Vorgang bilden. Ist dies thatsächliche Verhalten nicht höchst überraschend bei jener Annahme? Müßte man nicht viel

eher erwarten, daß jedes der Urwesen, wie es absolut selbständig ist, auch absolut selbständig seinen Weg gehen werde, unbekümmert um alle übrigen? Oder werden die Atome durch die Naturgesetze genötigt, sich in einander zu schicken? Aber die Gesetze sind ja selbst nichts anderes, als Ausdruck sür das wirkliche Verhalten der Urwesen, nicht ein sür sich Seiendes, das sie von außenher bewältigt oder bestimmt. Freilich wie erstannlich wieder, bei jener Ansicht, daß alle jene Urwesen, die so ohne alle Kücksicht auf einander in die Wirklichkeit gestommen sind, denn sie sollen sich ja blos zufällig darin zusammenssinden, eine solche Gleichartigkeit ihres Wesens und Verhaltens zeigen, daß dasselbe überhaupt durch allgemeine Formeln ausgedrückt werden kann. Müßte man nicht vielmehr eine absolute Verschiedenheit ihres Wesens und Verhaltens a priori für wahrscheinlich halten?

Und wie seltsam, was aus diesen Urwesen alles hervorgeht: kosmische Systeme, organische Körper, Wesen, die fühlen, empfinden, Wie erstannlich boch, daß durch eine bloße Beränderung der Anordnung jener kleinen Ziegelsteine, aus denen die Welt besteht, derartige Vorgänge entstehen können. Unerwartet, das muß man doch wohl eingestehen, müßte dem Atomisten, der die Welt, wie sie ist, nicht schon vorfand, sondern blos ein Chaos bewegter Atome, merwartet müßte es ihm kommen, wenn beim Durchprobiren aller möglichen Anordnungen plötlich Empfindungen und Gedanken als neue Wirklichkeitselemente ihm entgegenträten. Ob er sich nicht am Ende jagen würde: es scheint, daß in den Atomen doch noch ein mehreres steckt, als Ausdehnung und Bewegung? Db er nicht gar sich entschlösse zu sagen: mit den Atomen, so einleuchtend und nett die Sache aufangs aussah, ist der Bau der Wirklichkeit, wie sie ist, boch nicht auszuführen? es muß auf irgend eine Weise Einheit und Geistigkeit als ursprünglich gesetzt werden; es ist nicht möglich, die= selben als zufällige Ergebnisse des Zusammenkommens von kleinen Biegelsteinchen zu betrachten?

Wenn man Erwägungen von dieser Art zu Ende führte, käme man vielleicht auf eine Ansicht ähnlich der, die Spinoza mit scharf ungrenzten Begriffen in seiner Ethik dargelegt hat: die Welt oder die Wirklichkeit ist ein absolut einheitliches Wesen, ist eine Substanz; die einzelnen Dinge, die uns zunächst als selbständige sich darstellen,

find in Wahrheit nur unselbständige Bestimmungen des Wesensinhaltes des einen Allwesens. In einer doppelten Welt von Bestimmungen (Modisikationen) entsaltet sich dasselbe, in einer Welt von Bewußtseinsvorgängen und einer Welt von Bewegungsvorgängen. Die Naturgesetze, die in jeder der beiden Welten, dem Verstande erreichbar, herrschen, sind nichts anderes, als die allgemeinen Formen der Selbstsbestimmung des Allwesens.

Wäre Spinoza nicht allzu sehr in seine antitheologische und anti= teleologische, mathematische Betrachtungsweise verloren gewesen, so hätte es ihm nicht fern gelegen, jene Anschauung etwa durch fol= gende Betrachtung zu ergänzen. Da auch die Gesetze der Moral, so gut als die Gesetze der Biologie, Naturgesetze sind, so sind auch sie in der Natur des Allwesens gegründet. Und wenn wir unn sagen dürfen, daß das Wesen des Wirklichen im Menschen seine höchste Entfaltung erreicht — sicher ist es die höchste und reichste Entfaltung derselben, die uns gegeben ist — so scheint es nicht ungereimt, weiter zu sagen: daß die Sittengesetze die höchste Form der Selbstbestimmung des Allwesens darstellen, wenigstens für unsere Betrachtung. In der Natur desselben wäre demnach eine ursprüngliche Tendenz zum Guten begründet. In der That, ich sehe nicht, wie die Behauptung, daß die Wirklichkeit sich indifferent gegen das Gute und Böse verhalte, wie es uns in der Menschenwelt entgegentritt, den offenkundigsten Thatsachen gegenüber aufrecht erhalten werden kann. Es ist ja doch augenscheinlich, daß die Natur voreingenommen ist gegen das Schlechte und Bose, daß die Wirklichkeit gleichsam parteiisch ist zu Gunften des Guten. Überall ist sie darauf gerichtet, jenes auszumerzen, dieses zu erhalten und zu entwickeln. Gerade durch die neueren biologischen Theorien wird diese Thatsache in das hellste Licht gesetht; es erscheint nun als Grundgesetz der organischen Welt, was bisher blos für die Menschenwelt erkannt war. Ein Wort des alten Heraklit kommt da= durch zu Chreu: Es nähren sich alle Gesetze von einem, dem Göttlichen. Und Goethe fagt daffelbe:

> So im Kleinen ewig, wie im Großen Wirkt Natur, wirkt Menschengeist, und beide Sind ein Abglanz jenes Urlichts droben, Das unsichtbar alle Welt erleuchtet.

Es ist wahr, in der Entwickelung des Wirklichen kommt auch das Schlechte, Verkehrte und Böse zur Reise; aber doch stellt sich dasselbe nirgend als der Zielpunkt der Entwickelung, sondern als zusfällige Abweichung dar. Das kommt auch darin zum Ansdruck, daß es keine positive Antimoral giebt, keine Moralgesetzgebung des Bösen, wie es eine solche des Enten giebt. Das Unsittliche ist, wie der Irretum, gesetzlos. Alle Wahrheiten sügen sich zusammen zur Einheit des Systems, es giebt kein System der Irrtümer. So ist es auch mit dem Guten und Bösen: jenes schließt sich zur Einheit zusammen, dieses hat, wie Kant einmal sagt, "die von seiner Natur unabtrenns dare Eigenschaft, sich selbst zuwider und zerstörend zu sein." Oder, wie Aristoteles dieselbe Sache ausdrückt: für das Vorbeischießen ist kein Ziel gesteckt.

So darf man vielleicht mit Bacon sagen: daß die Philosophie, die zunächst zum Atheismus zu führen scheint, tiefer geschöpft, zu Gott zurücksührt.

Freilich nicht alle jene oben genannten Philosophen haben sich mit dieser Weltsormel befreundet, obwohl, wenn mich meine Geschichts= ausicht nicht täuscht, gegen keine weniger sich ablehnend verhalten haben. Alle dagegen stimmen darin überein, daß die Wirklichkeit keineswegs etwas Einsaches und Selbstverständliches sei; alle sprechen in irgend einer Weise es aus, daß das Universum ein erstannliches Wunder sei, dessen abgrundtieses Wesen auch die tiefsten Gedanken der Menschen nicht erreichten. Und Alle drücken, jeder in seiner Sprache, aus, daß es dem Menschen gezieme, mit Ehrsurcht das Unermeßliche und Un= erforschliche auzuerkennen.

In der That, man umß wohl sagen, alle wissenschaftliche Forschung, so erstaunlich die Fortschritte sind, die sie in den letzten Jahrschunderten gemacht hat, ist soweit davon entsernt, das große Kätsel des Daseins aufgelöst zu haben, daß es vielmehr vor unseren Augen immer größer und wunderbarer geworden ist. Immer unermeßlicher hat sich die Tiefe, immer unerschöpflicher die Mannigfaltigkeit und Fülle der Gestaltungen des Universums aufgethan. Wie einfach und faßlich lag die Welt noch vor dem Blick des Aristoteles, des Thomas; in welche Abgründe des Unausdenkbaren hat seitdem die Aftrosnomie und Physik geführt; die Millionen von Meilen, Jahren, Schwinsen

gungen, mit denen sie rechnen, stellen die Vorstellung überall an den schwindelnden Rand der Unendlichkeit. Vor welche Tiefe von Geheimnissen der Organisation, ihres Werdens und Bestehens, sieht die Biologie sich geführt, seitdem sie das Mikroskop handhaben gelerut und die paläontologischen Untersuchungen in ihren Kreis gezogen hat; in wie unernießliche Dunkelheit zieht sich jetzt vor dem Ange der fortschreitenden historischen Forschungen das menschheitliche Leben zu= rück, das vor ein paar Jahrhunderten noch so klar und abgeschlossen zwischen Schöpfung und Gericht balag! So wenig ist burch die Forschung die Welt in ein durchsichtiges Rechenerempel verwandelt wor-Nicht ans Ende der Dinge führt den denkenden Menschen die Forschung, sondern zur Ahnung und Anerkennung der Überschwäng= lichfeit des Universums; nicht Hochmut, sondern tiefe und demütige Empfindung der eigenen Aleinheit ist ihre Wirkung auf den, der mit reinem Sinn sich ihr hingiebt. Das ist das Gefühl, in dem Newton und Kant lebten. Auch Goethe ist davon erfüllt; in seinen Sprüchen in Proja oder den Gesprächen mit Eckermann spricht es überall sich aus: "Das schönste Glück des denkenden Menschen ift, das Erforsch= liche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren".

Dieses Gefühl der Ehrfurcht vor dem Unendlichen, aus dem auch unser Leben quillt und in das es mündet, ist der Boden, in dem die religiöse Auffassung der Dinge ihre Wurzeln hat. Ehrfurcht schließt ein Doppeltes ein, Dennit und Zuversicht; Dennit, die Empfindung der eigenen Kleinheit und Unzulänglichkeit gegenüber dem Unendlichen, Zuversicht, die Empfindung, daß das Unendliche nicht blos ein äußer= lich Übergewaltiges sei, sondern ein solches, in dem das eigene Leben und Streben nicht als ein verlorener Punkt zufällig sich finde, fondern als ein aus ihm Erzengtes unverlierbar gehegt und getragen werde. Gefühle von dieser Art machen den eigentlichen Herzschlag der Religion aus. Die Vorstellungen, in welche sie fich kleiden, die begriff= lichen Formeln, in welche Philosophen und Theologen die Vorstel= lungen zu fassen suchen, sind das Zufällige und Vergängliche an der Religion. Der Wert der Vorstellungen und Begriffe liegt darin, daß fie als Symbole, in denen das Gefühl gegenständlich wird, Gemeinschaft und Mitteilung des religiösen Lebens ermöglichen: und nur in der Gemeinschaft eines dauernden Volkslebens ist überhaupt Religion

möglich; der Einzelne hat an ihr Teil, wie an Sprache und Dichtung, an Sitte und Recht. Übrigens sind in dieser Absicht begriffliche Formeln nie das Wirksamste gewesen; wichtiger waren stets als Träger und Erreger des religiösen Lebens die symbolischen Darstellungen, welche die Kunst, nach Goethe die Vermittlerin des Unaussprechlichen; hervorbrachte, Bildnerei und Baukunst, Poesie und Musik; endlich die Kulthandlungen selbst, mit denen jene aufs innigste verschmolzen aufstreten: alle haben die Aufgabe, die Beziehung des Menschen zum Überssinnlichen und Überbegrifflichen auf sinnlichsschare Weise anzudeuten.

Ich bin der Überzeugung, daß derartige Gefühle zu den unverlierbaren Eigenheiten der menschlichen Natur gehören. Die Formen, in die sich die Sache kleidet, werden auch in der Zukunft sich wandeln, das Wesen wird bleiben. Wie immer wissenschaftliche For= schung die Vorstellung von der Wirklichkeit ausbauen mag, für das religiöse Gefühl wird stets Rann bleiben. Religion wird nie aus= sterben, sie entspricht zu schr dem innersten und tiefsten Bedürfnis des menschlichen Gemüts. Es bedarf im Glück, um nicht in Über= mut und Verblendung unterzugehen, des Aufblicks zu dem Höheren, in dem es mit Freude und Dank ausdrückt, daß es sein Glück nicht als verdienten Lohn, sondern als freie Gabe hinninunt. darf im Untergang seiner Hoffnungen und Pläne des Hindlicks dar= auf, daß die irdischen Dinge nicht von absoluter Bedeutung sind; es bedarf in der absoluten Ungewißheit aller menschlichen Dinge und ber tiefen Unwissenheit über die eigene Zukunft, um nicht einem halt= los umtreibenden Aberglauben auheinzufallen, der Zuversicht, daß, was immer kommen möge, ihm nicht zum Verderben, sondern zum Segen geschickt sei; es ist sicher nicht Zufall, daß, wo dieser Glaube zursichweicht, der Aberglaube sich ausbreitet.

Ich glaube ferner, daß die Gemüter der Besten immer am meisten der religiösen Empfindung geöffnet waren und sein werden. Se reiner und schöner eine Menschenseele sich entfaltet, desto mehr ist sie jenem Gesühl der Ehrsurcht zugänglich, das die Grundlage der Religion ist; je ernster und tieser sie das Leben nimmt, desto mehr wird sie in Dennut erkennen, wie weit sie hinter ihrer ideellen Aufgabe zuprückbleibt; je größer und freier die Bestrebungen sind, die ein Leben

erfüllen, desto stärker und lebhafter ist auch der Glaube an den endlichen und definitiven Sieg der guten Sache.

Aber, so möchte man sagen, wie kommt es denn, daß es gegen= wärtig so viele ernste, tüchtige und wahrheitliebende Menschen giebt, die nicht nur dem kirchlichen Leben fremd sind, sondern eigentlich Religion in gar keiner Form haben, auch nicht zu haben beauspruchen? Die Thatsache zugegeben — und ich glaube nicht, daß sie sich be= zweifeln läßt, — so kann man vielleicht in folgenden Momenten eine Erklärung dafür finden. Die Anlage zur Religion ist nicht bei allen Individuen gleich stark entwickelt. Es giebt Menschen, bei denen der Intellekt oder der Wille ein so starkes Übergewicht haben, daß es zur Entwickelung einer feineren und freieren Gefühlswelt nicht kommt. Von einem französischen Mathematiker wird bekanntlich erzählt, daß er nach der Lektüre eines Dramas von Racine unwillig fragte: was denn damit bewiesen werde? Sein Ropf war so auf Demonstration gerichtet, daß er für nichts anderes Raum und Interesse hatte; auch die Natur, sofern sie nicht Nechenerenwel aufgiebt, wird ihm nichts gesagt haben. Andere Naturen sind so sehr von ihren praktischen Auf= gaben erfüllt, daß sie für nichts Sinn haben, als was jene erfordern. Es mögen redliche und ernste Männer sein, dennoch werden wir sie nicht für normal entwickelte Naturen ausehen; eine wesentliche Seite des inneren Lebens erscheint bei ihnen verkümmert, die Seite, wodurch die menschliche Natur der Schönheit, der Dichtung, der Freiheit aufgethan ist. Vielleicht kann man nun sagen, daß unsere Zeit Männer von dieser Art besonders zahlreich hervorbringt. Die Arbeitsteilung, die Mechanistrung des Lebens, das Specialistentum, das die Stärke der Gegenwart ausmacht, begünftigt offenbar jene einseitige Entwicke= lung; ist doch die Beschränkung, um nicht zu sagen, die Beschränkt= heit, längst für Viele ein Gegenstand des Stolzes. Die alten griechischen Philosophen, die mittelalterlichen Gelehrten, die Forscher des 17. und 18. Jahrhunderts hatten weitere und freiere Beziehungen zum Universum als viele unter den Forschern der Gegenwart, die von An= fang an sich irgendwo eingraben und nun, in ihrem Schacht begraben, von Himmel und Erde nichts mehr sehen. Und eine ähn= liche Einseitigkeit mag durch die Hingebung an gewerbliche oder politische Interessen, wie sie die Gegenwart fordert, groß gezogen werden. Das Leben war früher allseitiger, die Beziehungen zu Menschen und Dingen mannigfaltiger, daher das Gefühlsleben reicher und gleich= mäßiger entwickelt.

Dazu kommt aber ein anderer Umstand, ein Umstand, der viel Verwirrung und Unsegen in unser Leben hineinbringt: die vielkachen Widersprüche zwischen dem durch Kirche und Staat geschützten Befenntnis und unseren wirklichen Überzeugungen. Im Bekenntnis ist manches, was unserem wirklichen Bewußtsein, wenigstens dem der Denkenden und Gebildeten, durchaus fremd geworden ist. Indem nun, wenigstens in der Jugend, von Allen Unterwerfung unter das Bekenntnis als Glaube gefordert und wohl auch abgenötigt wird, ist der Glaube überhaupt in Mißachtung gekommen. Gerade die erusten und aufrichtigen Naturen werden durch die mehr oder minder gelinde Mötigning, die ja auch nach dem bei der Konfirmation abgeforderten "Bekenntnis" nicht aufhört, wenigstens für die nicht, die zu der officiellen Welt in Beziehung treten, am meisten abgestoßen. Glaube erscheint ihnen dann in jeder Form als Transaktion mit der Umwahr= heit und Lüge. Und um so stärker fühlen sie sich abgestoßen, je mehr durch äußere Rücksichten Anbequemung empfohlen werden mag. So geschieht es, daß solche Naturen gleichsam auf die falsche Seite fommen: ihre eigentliche Natur und innerste Willensrichtung hätte sie einer idealistisch=religiösen Weltauschauung zugeführt; durch die Ein= mischung äußerer Gewalten mit Bedrohungen und Versprechungen werden sie zu Verächtern und Gegnern. Das kirchliche Bekenntnis erscheint ihnen als das Joch, durch welches der Weg zur Austellung als dem praemium servitutis führt.

Welt treten könnte, die es ursprünglich hatte, wenn noch einmal eine Verfolgung über es kommen könnte, dann möchte sich manche unerswartete Wendung zutragen; aus manchem Saulus möchte ein Paulus, aus manchem Gegner und Verächter ein treuer und aufrichtiger Freund werden — und vielleicht würde auch aus manchem vermeintlichen Paulus ein Saulus. Männer wie Carlyle und Mill, wie Samuel Reimarus und David Strauß würden dann der innerlichen und wesentlichen Verwandtschaft ihres Wesens mit dem Propheten von

Nazareth inne werden, während sie jetzt durch das Gefolge, das um seinen Namen sich drängt, zum Abseitsstehen veranlaßt werden.

Was übrigens gegenwärtig in rein theoretischer Hinsicht die wissenschaftlich Gebildeten von dem firchlichen Wesen am meisten trennt, dürfte das Festhalten am Wunderglauben sein. Seit dem Durchdringen naturwissenschaftlicher Anschanungsweise, die den lückenlosen Kaufalzusammenhang der Naturerscheimungen einerseits zur Voraussehung hat, andererseits mehr und mehr im Einzelnen aufzeigt, find Wimder Dinge geworden, die für den Intellest etwas äußerst Abstoßendes haben. Die Theologie, wenigstens die protestantische, fühlt das offenbar: Wunder sind für sie eigentlich eine Sache, der man sich schämt und auf allerlei Weise ledig zu werden sucht, z. B. indem man sie durch exegetische Wegdentung oder durch rationalistische Erklärung wegschafft. Jett dient die sogenannte Duellenkritik, der entschiedenen Stellungnahme zu der Sadze sich zu entziehen: man macht eine große Trübung, um ungesehen die enge Durchfahrt zwischen den beiden drohenden Felsen des Ja und Nein zu passiren. — Kann das Ver= tranen der Kirche unter denkenden Männern überhaupt wiederher= gestellt werden, so ist die entschlossene Anfgebung des Wunderglaubens und aller Bemühungen, ihn wieder glaublich zu machen, hierfür die erste Bedingung.

Bielleicht würde der Entschluß erleichtert, wenn man sich überzengte, daß Wunder eigentlich nicht der monotheistischen, sondern der polytheistischen Stuse der Entwickelung der Gottesvorstellung angehören: Götter thun Wunder, Gott thut keine Wunder; es ist mit seinem Begriff eigentlich unvereindar. Gott hat, nach dem kirchlichen Lehrbegriffe, alle Dinge aus nichts erschaffen; seine Kraft ist es auch, die sie im Dasein erhält. Das heißt mit anderen Worten: Gott allein ist ein selbständiges Wesen, die Dinge sind nicht aus sich und bestehen nicht durch sich; oder mit der Formel des Spinoza: Gott ist Substanz und die Dinge sind Modisikationen. Wunder setzen offensar ein anderes Verhältnis Gottes zur Welt voraus, sie setzen voraus, daß Gott ein Einzelwesen neben anderen Einzelwesen ist, auf die er einen undestimmten, beliedig groß anzusetzenden Einfluß hat, die aber ihrer Natur und ihrem Dasein nach nicht durch ihn sind. Wunder sind Ausnahmethaten, die voraussehen, daß die Welt sonst

ihren eigenen Gang geht; sie sind Notbehelse, wodurch die Dinge von außen zurechtgerückt werden. Ein allmächtiger Gott im Sinne des ersten Artisels, ein Gott, der Wesen und Dasein den Dingen giebt und erhält, ist ein allwirsender Gott, und ein allwirsender Gott kann offenbar keine Wunder thun. Wer mit dem Monotheismus Ernst macht, der kann nicht ohne Widerspruch daneben Gott als Einzelswesen neben der Welt, mit der zusammen er erst das All der Wirkslichkeit ausmacht, denken. — Es liegt auf der Hand, daß anch der Versuch, durch theurgische Begehungen aller Art Veränderungen im Weltlauf, Beseitigung von Krankheiten, gutes Wetter, Sieg, Neichstum und derzleichen herbeizusühren, begrifslich mit der polytheistischen Gottesvorstellung zusammengehört.

4. Mit einem Wort gehe ich noch auf das Verhältnis des Unsterblichkeitsglandens zur Moralität ein. Es ist lange gesglandt worden und wird auch noch gegenwärtig behandtet, daß der Glande an ein zukünftiges Leben den eigentlichen Schlußstein aller Moral bilde. Wenn mit diesem Leben alles aus wäre, dann wäre Tugend ein leerer Wahn; dann wäre es Lebensweisheit, den Angensblick zu genießen, so gut es geht.

Nach der hier vertretenen Ansicht ist die Moral als Wissenschaft von der Beantwortung jener metaphysischen Frage vollständig unabshängig. Sie würde nicht Ursache haben einen ihrer Sätze zu ändern, ob es nun ein Leben nach dem Tode giebt oder nicht. Die Sittensgesetze sind die Bedingungen, auf denen menschliche Wohlfahrt in diesem Leben beruht; die Moral entwirft und begründet dieselben durch rein immanente Betrachtung. Wenn dieses Leben Vordereitung auf ein anderes Leben ist, so würde sie sagen, so wüßten wir doch auf seine Weise anzugeben, was wir mit Nücksicht auf dasselbe thun könnten, als dieses irdischezeitliche Leben mit dem besten, schönsten und reichsten geistigssittlichen Inhalte zu erfüllen. Und wenn dieses irdische Leben das ganze Leben wäre, so wäre wiederum eben dasselbe ratsam und geboten; ein solches Leben bedürfte auch nicht eines andern gleichsam zur Belohnung des Wohlverhaltens: es wäre sich selber der beste Lohn.

Und ich möchte hinzufügen: auch in pädagogisch-praktischer Rücksicht scheint es nicht ratsam, die Verbindlichkeit oder die Be-

deutung der sittlichen Gebote von einem so unsicheren Moment, als dem Glauben an ein fünftiges Leben, abhängig zu machen. Denn es wird nicht zu lenguen sein, daß dieser Glaube in unserer Zeit in immer weiteren Kreisen wankend wird; und schwerlich wird die Zukunft hierin eine Umkehr bringen. Was diesem Glauben Abbruch thut, das ist die fortschreitende Ausbreitung der Betrachtungsweise, welche auf dem Grunde naturwissenschaftlicher und historisch-anthropologischer Forschungen und Ansichten erwächst. Die Vorstellung von einem auf den Tod folgenden Leben, so zeigt die Anthropologie, ist ein Traum, den, in tausendfach verschiedener Form, alle Bölker geträumt haben: von Jagd= und Nobbengründen träumten Indianer und Eskimos, von Kampf und Gelagen die alten Germanen, von schönen Frauen und schönen Gärten die morgenländischen Muhammedaner: jedes Volk schafft sich in der Ginbildung eine Welt, in der sein Verlangen Erfüllung findet. Die unbefangene Betrach= tung überzeugt sich leicht, daß es eben ein unthologischer Traum ist, der mit einer leicht erkennbaren psychologischen Notwendigkeit eintritt. Die wissenschaftliche, im besonderen die naturwissenschaftliche Auffassung der Dinge weiß nichts von derartigen Wiederholungen oder Verdoppelungen der Wirklichfeit.

Dennoch, so würde ich unn fortsahren, ist der Glaube an Unsterbslichkeit nicht eine völlig leere Einbildung; es steckt in der sinnlichen Einsteidung ein möglicher und vielleicht notwendiger Gedanke. Was er eigentlich sagen will ist: daß dieses zeitliche Leben die Ersscheinungsform eines an sich ewigen Lebens ist. — Es sei gestattet, mit einigen Strichen diesen Gedanken, der eins der Hanptstücke der Kantischen Philosophie ausmacht, auszusühren.

Was ist die Zeit? Tst in der Zeit sein Bedingung des Wirkslichseins? Wenn man das sagen müßte, dann müßte man, scheint es, auch sagen: in der Gegenwart sein ist Bedingung des Wirklichseins; denn was nicht in der Gegenwart ist, ist ja notwendig entsweder in der Vergangenheit oder in der Zukunst; das Vergangene aber ist nicht mehr, und das Zukünstige ist noch nicht; es ist demsnach wirklich nur, was in der Gegenwart ist. — Aber man achte auf die Folge: in der Gegenwart kann überhaupt gar nichts sein, die Gegenwart ist nicht ein Raum, sondern gleichsam ein beweglicher

Punkt. Zeiträume, in benen ein Seiendes sich mit seinem Dasein ausbreiten kann, giebt es nur in der Vergangenheit und in der Zu= funft. In der Gegenwart sein kann also auf keine Weise als Bedingung des Wirklichseins angesehen werden; auf jeden Fall müßte man zugeben, daß auch das Vergangene und also wohl auch das Zukunftige wirklich sei. — Bielleicht wird es nun leichter scheinen zuzugeben: in der Zeit sein ist nicht Bedingung des Wirklichseins, oder um mit Rant zu reden: Die Zeit ist nicht Existenzform der Wirklichkeit, sondern eine Form unserer sinnlichen Anschauung. Was in unserem, an diese Anschauungsform gebundenen Bewußtsein als ein in der Zeit auseinander gezogener Vorgang sich darstellt, das ift an und für sich ein zeitlos Bestehendes, ein Ewiges. Jedes Wirklichkeits= moment, und so auch ein Menschenleben, ist ein in der Wirklichkeit absolut oder ewig Bestehendes. Es ist sinnlos zu denken: mit dem Tode ist alles aus, dann ist das Leben vergangen und vernichtet und es ist nicht anders, als ob es nie gewesen wäre. Ein Leben kann durch den Tod auf keine Weise vernichtet werden; was gelebt ist, das ist notwendig ein ewiger und unauslöschlicher Bestandteil der Wirklichkeit und nie mehr auszutilgen oder zu verändern. Durch den Tod wird die Fortsetzung des irdischen Lebens abgeschnitten, aber der Lebensinhalt selbst ist schlechterdings nicht zu vernichten: das Wirkliche ist seiner Natur nach ewig, kein Wirkliches kann, mit Angelus Silefius zu reden, jemals zerwerden und vergehen\*).

Ift das eine unwirksame, abstrakte Erwägung? Vielleicht doch nicht ganz. Wenn wir irgendwo vor den Augen der Menschen auftreten, und sei es auf einen Augenblick vor den Augen Vorübergehender, so ist uns nicht gleichgiltig, wie unser Bild in ihnen sich darstellt; wir wissen, es ist kaum einen Augenblick in ihrem Bewußtsein, um dann auf immer vergessen zu werden, und dennoch geden wir Acht, daß es kein widriges oder häßliches Bild sei. Unzählige Menschen lebten und starben in dem Gedauken an das Bild, das künstige Geschlechter von ihnen sich machen würden: und wir sollten dagegen gleichgiltig sein, wie unser Bild sich, nicht in einem Augenblicksbewußtsein, nicht in dem Gedächtnis der nächsten Generationen, sondern gleichsein, nicht in dem Gedächtnis der nächsten Generationen, sondern gleichs

<sup>)</sup> Weil die Geschöpfe gar in Gottes Wort bestehn, Wie können sie denn je zerwerden und vergehn?

sam auf dem Grunde der Wirklichkeit selbst für alle Ewigkeit einprägt? Und nicht ein Bild, sondern vielmehr unser Wesen selbst? Wir sollten, nur auf den Genuß des Augenblicks erpicht, gleichgiltig dagegen sein, ob unser Wesen als ein nichtiges, leeres, häßliches, verworfenes, oder als ein schönes und gutes für immer in der ewigen Wirklichkeit sich darstellt? —

Aber die Wirklichkeit hat ja kein Bewußtsein und ich selbst werde kein Bewußtsein haben; was aber geht mich ein Dasein an, wenn ich kein Bewußtsein davon habe und auch sonst niemand? —

Ift denn das ausgemacht, daß die Wirklichkeit ohne Bewußtsein ist? Mag nicht das Allwesen ein absolutes Bewußtsein seiner selbst, seines Wesensinhaltes haben? Absurd wird doch ein Gedanke nicht sein, den so viele der tiefsten Denker aller Zeiten vielmehr für einen notwendigen hielten. Das göttliche Bewußtsein wird ein anderes sein, als das irdisch-zeitliche Bewußtsein des Menschen und wir können es nicht ausdenken, vorstellen oder beschreiben. Aber wer will behaupten, daß nichts sein kann, als was wir vorstellen können? — Und daß die Einzelwesen, welche hier ein zeitliches Bewußtsein erleben, nicht auch eines ewigen Bewußtseins teilhaftig sein könnten, wer will es behaupten? Warum sollte nicht ein Wesen, das seines inneren Lebens als eines in der Zeit ausgedehnten Verlaufs sich bewußt ist, desselben auch sub specie aeternitatis inne werden können? Wissen wir denn, wie zeitliches Bewußsein entsteht oder bestehen kann?

Und man könnte darauf hinweisen, wie mit den zunehmenden Jahren eine Umbildung des Bewußtseins sich vollzieht: mehr und mehr zieht sich das Bewußtsein in die Auschanung des Vergangenen zurück, um schließlich im höheren Alter bei der reinen ästhetischen Betrachtung des Vergangenen als des Seienden, nicht mehr Werzdenden, auzulangen. Was ist es, das dann über den Wert des Lebens entscheidet? Ob es Genuß eingetragen hat? oder ob es ein würdiges und rechtschaffenes war? Die christliche Moralpredigt pslegt überall die Mahnung einzuschärfen: des Todes und der Ewigkeit eingedenk zu sein und so zu handeln und zu leben, als man angessichts des Todes wünschen werde gelebt zu haben. In der That eine ebenso gegründete, als wirksame Mahnung: es kommt für dich, wer du auch seiest und was du auch meinen und glauben magst, die

Zeit, und sei es erst am Lebensende, wo es dir ganz gleichzeiltig sein wird, was du in dieser Welt von Genüssen aller Art an dich ge= bracht, wie viel du an Reichtümern und Chren erobert, wie weit du beine Begierden durchgesetzt hast; es kommt die Zeit, und sei es erst auf dem Todtenbette, wo dir nur eines nicht gleichgiltig sein wird: ob du als ein rechtschaffener Mann dein Werk auf Erden, wie groß oder klein es war, ehrlich gethan, ob du als ein tapferer und wahr= hafter Mann den Kampf des Lebens gefännpft habest. — Giebt sich nicht hierin eine ganz unmittelbare Überzeugung kund, daß das Vergangene nicht ein Nichtiges und Unwirkliches, sondern ein Dauerndes und Wirkliches ist; was ginge ein Nichtseiendes uns an? - Natürlich, fagst du, es ist in der Erinnerung. - Nun, und wenn das Sein in der Erinnerung das eigentliche Sein wäre? wenn alle Erinnerung ein Ausschnitt aus der absoluten Erinnerung oder vielmehr aus dem absoluten Bewußtseins Cottes wäre? So stünde das Leben, sich selber im Licht des ewigen Selbstbewußtseins Gottes ganz durchsichtig, auf dem Hintergrunde der ewigen Wirklichkeit für alle Ewigfeit eingegraben\*).

Wenn man für den Glauben des Christentums in philossophischer Begriffssprache einen Ausdruck suchen wollte, müßte man, scheint es, auf eine ähnliche Formel kommen. Was sagt die Schrift von dem ewigen Leben? Doch dies: daß es nicht ein sinnlichszeitsliches Leben sei, sondern ein übersinnlichsewiges; daß es nicht in Essen und Trinken bestehe, sondern in einer unaussprechlichen Herrslichseit und Seligkeit oder ihrem Gegenteil; daß mit dem Ende des irdischen Lebens die Möglichkeit einer Veränderung des Wesens und damit des Zustandes abgeschnitten sei, das heißt doch, daß kein Leben in der Zeit sohne Veränderungen

Der Geist, der ewig ist, macht aus sich selber Den Lohn für gut' und sündige Gedauken,
Ist selbst des Bösen Ursprung und das Ende,
Sich selber Naum und Zeit: sein innres Fühlen,
Wenn erst vom Fleisch erlöst, borgt keine Farben
Von den vergänglichen Gestalten draußen,
Nein, gehet auf in Leiden oder Wonnen,
Die das Bewußtsein seines Werts gebiert.
(Byron, Manfred.)

ist ja etwas, was überhaupt nicht gedacht werden kann. — Freilich der Glaube bleibt nicht bei diesen abstrakten und negativen Aussdrücken, welche Sinnlichkeit und Zeitlichkeit abstreisen, stehen; er bekleidet den Gedanken eines unsimnlichzunzeitlichen Lebens alsbald selbst wieder mit den Formen und Farben des sinnlichzeitlichen Lebens: er spricht von einer Stadt Gottes, mißt ihre Länge und Breite, bant die Gassen aus Gold und die Thore aus Perlen, läßt die Seligen, mit weißen Kleidern angethan und Palmen in den Händen, Gott und dem Lamm Loblieder singen; und ebenso wird die Hölle mit widerzwärtigen und schrecklichen Phantasmen ausgestattet.

Das find Bilder und doch wieder nicht bloße Bilder oder Redefiguren. Es ist das Eigentümliche des Claubens, daß er über die finnliche Welt sich erhebt, und doch wieder in ihr bleibt und an ihr festhält; was er mit der Rechten wegwirft, hebt er mit der Linken wieder auf. Das ganze kirchliche Bekenntnis bewegt sich auf dieser Grenze zwischen dem Sinnlichen und übersinnlichen, zwischen Imagination und Denken. Gott kommt einerseits nichts zu von den Bestimmungen der sinnlich-zeitlichen Endlichkeit; er ist unendlich, allgegenwärtig, ewig, unveränderlich; und dann hat er andererseits wieder die Bestimmungen endlicher Wesen an sich: deukt, fühlt, will, handelt, leidet, betrübt und freut sich. Die polytheistischen Religionen legten mit voller Unbefangenheit den Göttern sinnlichemenschliches Wesen bei, das giebt ihnen die ästhetische Vollkommenheit, die wir noch heute nicht umhin können an den griechischen Göttern zu bewundern. Das Christentum hatte zu der sinnlichen Welt von Anfang an ein anderes, ablehnendes Verhalten. Und dazu kam, daß es in eine Welt trat, in welcher die große Scheidung zwischen Denfen und Einbildung, die ursprünglich eins sind, längst stattgefunden hatte: Xenophanes und Parmenides, Plato und Aristoteles hatten nicht umsouft gelebt. So entstand die Dogmatik, jene Zwitterbildung von Glauben und Wiffen, als deren eigentliche Aufgabe man bezeichnen fönnte: die Kluft zwischen Denken und Juagination immer von Neuem mit Worten und Formeln zuzudecken; man denke an die Abendmahlstheorien, die so lange im Mittelpunkt der dogmatischen Bemühungen gestanden haben und ihre Beweise, daß dieses Brod zwar Brod, aber doch nicht Brod, sondern der wahre Leib Christi

sei. Wird die Zeit kommen, die das Vergebliche dieser Bestrebungen einsehen und den Unterschied zwischen Gedanken und Bildern, Begriffen und Symbolen bestehen zu lassen sich entschließen wird? Wird die Zeit kommen, die sich entschließen wird anzuerkennen, daß die Formeln des Bekenntnisses Symbole und so wenig adäquate Begriffe göttlichen Wesens und Wirkens sind, als die Bildnisse Raphaels Porträts der heiligen Familie, oder die griechischen Götterbilder Porträts von Zeus und Apollon? Sind diese nichts, wenn sie das nicht sind? Was würde die Folge sein, wenn es eine Pseudowissenschaft gebe, die sich zur Aufgabe machte, den Porträtcharakter der Bilder zu beweisen? Würde sich nicht die Empörung über diese Versuche, vor allem, wenn sie durch öffentliche Autorität geschützt würden, gegen die Bilder selbst richten?

#### Adytes Kapitel.

### Die Freiheit des Willens.

1. Ich schließe hier eine Betrachtung über ein Problem an, das ebenfalls auf dem Grenzgebiet der Ethik und Metaphysik liegt: das Problem der Willensfreiheit.

An die Spitze der Erörterung stelle ich die Unterscheidung einer doppelten Bedeutung des Wortes: es wird von Willensfreiheit in einem psychologischen und in einem metaphysischen Sinn geredet: jene bedeutet die Fähigkeit, durch eigenen Wunsch und Willen Ursache von Entschließungen und Handlungen zu sein (Wahlfreiheit); letztere bedeutet, daß der Wille oder die einzelnen Entschließungen selbst keine Ursache haben.

In der gewöhnlichen Nede kommt allein die Freiheit in dem ersten Sinne vor. Frei wird eine Handlung genannt, sosern sie ihre nächste Ursache in dem Willen des Handelnden hat, unfrei dagegen, sosern sie durch äußere Gewalt bewirkt wurde, sei es unmittelbar durch physischen Zwang, sei es mittelbar durch Drohung, Vorspiege-lung falscher Thatsachen 11. s. Auch im letzteren Fall erscheint nicht eigentlich der Wille selbst als Urheber des Entschlusses; doch ist hier

ein weiter Spielraum zwischen leiser Beeinflussung und unwiderstehlicher Nötigung, und also ein entsprechender allmäliger übergang von voller Freiheit zur vollen Unsreiheit. Jemand bleibt in einem Zimmer, weil er darin zu thun hat, oder weil er keine Neigung empfindet es zu verlassen, oder weil ihm für das Bleiben die Erfüllung eines Bunsches versprochen, oder weil für das Berlassen eine Strase in Aussicht gestellt ist, oder weil ein Posten mit einem geladenen Gewehr davorsteht und Besehl hat, ihn beim Heraustreten niederzuschießen, oder weil die Thür verriegelt und er selbst an Händen und Füßen gebunden ist. Hier haben wir eine Stusensolge von voller Freiheit des Willens bis zu vollendeter Unsreiheit oder Nötigung.

Daß Willensfreiheit in diesem Sinne stattfinde, ift nie bezwei= felt worden. Dagegen ist Gegenstand endlosen Streites, ob auch in dem anderen Sinne von Willensfreiheit die Rede seine könne. den Verteidigern der metaphysischen Freiheit wird behauptet, daß der Wille selbst nicht durch Ursachen bestimmt werde, sondern lette, un= verursachte Ursache seiner Entscheidungen sei. Er trete aus dem vom Ranfalgesetz beherrschten Weltlauf heraus und erst hierdurch sei der Mensch eigentlich frei; sonst sei das Handeln nicht mehr frei, als jedes andere Naturereignis. — Diese metaphysische Freiheit kann auf doppelte Weise gedacht werden. Entweder nimmt man an, der Wille eines Menschen sei ein agens, das selbst zwar unverurfacht und als ein schlechthin unabhängiges außer dem Welt= zusammenhang stehe, nun aber nach immanenter Gesetzmäßigkeit sich bethätige in dem Sinne, daß seine Wirkungen aus seiner Natur er= So Schopenhauer: operari sequitur esse; aber das esse, der Wille selbst, hat keine Ursache oder ist so zu sagen Ursache seiner felbst (causa sui). Oder man nimmt au, daß die einzelnen Willens= akte als solche unverursacht sind, so daß jeder derselben als ein ab= solut neues, durch den bisherigen Verlauf aller äußeren und inneren Creignisse in keiner Weise bestimmtes Element in die Wirklichkeit ein= tritt, in welcher er dann freilich, wie jedes andere Element, bestimmte Wirkungen hervorbringt. Der Wille wäre dann, wenn man denn von einem Willen hierbei noch reden wollte, ein völlig gesetloses agens.

Das Problem der metaphysischen Freiheit des Willens wird noch vielfach für eines der schwierigsten und größten Probleme der Philosophie gehalten. Mir scheint es zu diesen nicht zu gehören. Es ist ein Problem, das unter bestimmten Umständen entstanden ist und mit dem Aushören dieser Umstände verschwinden wird: es gehört der philosophirenden Theologie, der Scholastik, an.

Die griechische Philosophie kennt das Problem eigentlich nicht; es wird nur gelegentlich gestreift; im ganzen betrachtet sie den Menschen unbefangen als ein Glied des Naturganzen, aus dem er hersvorwächst und unter dessen allgemeiner Gesetzmäßigkeit, so weit denn dieser Begriff von der griechischen Philosophie überhaupt ausgebildet ist, auch er verbleibt.

Dagegen fand die kirchliche Philosophie, welche auf dem Boden des Dogmas erwuchs, eine schwer aufzulösende Frage vor.

Zwei feststehende Punkte waren gegeben: Gott hat durch seinen Willen den Menschen geschaffen; derselbe ning also ursprünglich gut Andererseits steht nicht minder fest, daß der Mensch, wie er mm ist, von Natur bose ist. Das zweite Stück ist die Voraussetzung des Grunddogmas von der Erlösung, die Voraussetzung zugleich der Notwendigkeit der Kirche. Wie ist nun das Bose in die Welt hin= eingekommen? Durch Gott, ihren Urheber? Das ist unmöglich, Gott ist gut und allmächtig und also sind seine Werke als solche notwendig auch gut. Das Böse nuß also hinterher in die Schöpfung gekommen sein. Nicht von außen, denn außer Gott und der Welt giebt es ja nichts; also durch die Geschöpfe selbst. Aber wie kann ein Geschöpf ein anderes werden, als es ist, ein anderes, als wozu es vom Schöpfer gemacht worden ist? Hier ist der Punkt, wo die metaphysische Freiheit des Willens als Lösung sich darbot. Gott hat dem Menschen den freien Willen gegeben, damit er aus sich selbst sich für das Gute entscheide, ohne freie Entscheidung giebt es keine Sittlichkeit; Freiheit ist aber der Natur der Sache nach die Möglichkeit, nach beiben Seiten sich zu wenden. Der Mensch nun machte von seiner Freiheit den Gebrauch, für das Bose sich zu entscheiden: Abam sündigte durch Ungehorsam und mit ihm fiel das ganze Geschlecht. So ist das Böse nicht durch Gott, sondern durch den Menschen in die Welt gekommen, wenn auch mit Gottes Zulassung.

Db diese Lösung die Schwierigkeit beseitigt, mag dahingestellt Man könnte doch fragen: kann überhaupt ein Schöpfer einem Geschöpf solche Freiheit, d. h. die Fähigkeit verleihen, etwas mit absoluter Selbstständigkeit zu wollen oder zu thun? Wird nicht jede Handlung und Entscheidung ans der Natur des Geschöpfs er= folgen? Und ist dann nicht der Urheber seiner Natur auch Urheber aller seiner Handlungen? Wollte man aber sagen: die Entscheidung gehe nicht aus der Natur des Geschöpfs als Folge hervor, dann käme sie ja über es wie ein absolutes Verhängnis. — Auch bleiben rein theologische Bedeuken gegen jene Lösung bestehen; z. B. aus der Allmacht und Allwissenheit Gottes, oder aus der Notwendigkeit der Gnade Gottes und der natürlichen Unfähigkeit des Menschen zum Guten: so kommen Calvin und Luther zur Lengung der Willens= freiheit, jeuer in der Lehre von der Prädestination, der man logische Konsequenz nicht absprechen kann, dieser in der Lehre von dem Un= vermögen oder der Unfreiheit des natürlichen Menschen, für das Gute sich zu entscheiden. So ist dieses gauze Gebiet, mit Dvid zu reden, instabilis tellus, innabilis unda.

Die moderne Philosophie, die auf dem Boden der neuen Na= turwissenschaft entstanden ist, hat das ganze Problem freilich nicht gelöst, aber sie läßt es fallen. Die Einheit des Naturlaufs, Bewegung weder gewinnt noch verliert, ist eine der Grundanschanungen der Neuzeit, die sich, seitdem sie von den großen Denkern des 17. Jahrhunderts ausgesprochen, mit unwiderstehlicher Gewalt durch= gesetzt hat. Auch die Auffassung der geistigen Vorgänge ist durch diese Anschauung als regulatives Princip mehr und mehr bestimmt worden. Hobbes sieht die geistigen Vorgänge selbst als Bewegungen an, von metaphysischer Willensfreiheit kann also so wenig die Rede sein, als von der Entstehung von Bewegung oder Materie aus nichts. Dagegen giebt es felbstverständlich Freiheit in psychologischem Sinn. Er faßt seine Ansicht in eine epigrammatische Formel, die man in der That als das letzte Wort in dieser Sache bezeichnen kann: libertas non est volendi, sed quae volumus faciendi: es giebt ein Wollen des Thuns, und das nennen wir Freiheit, aber nicht ein Wollen des Wollens. Spinoza, dessen System schlechterdings keinen Raum für isolirte oder eremte Wirklichkeitselemente läßt, spricht von

der Seele als einem geistigen Antomaten (automaton spirituale). Leibniz und Wolff versuchen vergeblich durch eine Unterscheidung von mathematischer und physischer Notwendigkeit von dem Vorwurf des Determinismus sich zu reinigen. Kant und Schopenhauer konstruieren allerdings eine "intelligible" Freiheit; aber in der Welt, welche alle Menschen die wirkliche nennen, herrscht das Gesetz der Kansalität: mit ganz derselben Ansnahmslosischet, als die Ereignisse in der physischen Welt, erfolgen anch die Ereignisse in der geistigen Welt nach den dieser eigenen Naturgesetzen; nur zufällig, wegen ihrer großen Verwickeltheit, sind sie unberechendar, wie es auch viele physikalische Vorgänge sind, z. B. die meteorologischen oder die organischen; au sich wären alle Ereignisse, mögen sie in der änßeren oder der inneren Welt geschehen, in gleicher Weise, wie die astronomischen, der Rechnung zugänglich.

2. In der That, es scheint schwer, angesichts der Thatsachen dieser Ansicht nicht zuzustimmen.

Wie kommt ein Mensch, ein menschlicher Wille, in die Welt? So viel wir sehen, nimmt sein Leben einen Ansang in der Zeit. Ist der Ansang ursachlos? oder ist seinen Ursache eigene Wahl? Offendar nicht; wie das Tier, so wird der Mensch von Eltern gezeugt und gedoren; er gleicht denselben nach dem Leibe und nach der Seele; er ererbt so gut ihr Temperament, ihre Begierden, ihre simulichzintellektuellen Kräfte, als ihre körperlichen Eigenschaften. Er empfängt den ganzen leiblichzgeistigen Habitus des Volks, aus dem er gedoren wird, als Naturausstattung. Auch die Geschlechtsbezstimmtheit, durch welche das ganze Leben so entscheidend gestaltet wird, empfängt er, wir wissen nicht durch welche Ursachen, doch wird niemand annehmen, daß es in Folge einer eigenen Willensentscheizdung geschehe. In der Entstehung des Menschen deutet also nichtsdarauf hin, daß er gleichsam ein eremtes Gebiet, eine Enklave in dem Reich der Natur bilde, für die ihre Gesehe nicht gelten.

Diese Anlage entwickelt sich dann unter dem bestimmenden Einstluß der Umgebung, der Naturs und vor allem der Menschemungesbung. Das Kind wird durch die Familie hinein erzogen in die Lebenssform seines Volkes. Es eignet sich dessen Sprache an und mit der Sprache ein mehr oder minder vollständiges System von Begriffent

und Urteilen. Es wird hinein erzogen in die Sitten und Gewohn= heiten seines Volkes, von welchen die meisten Menschen lebenslänglich im Handeln und Urteilen bestimmt werden. Es wird in die Schule gethan, sein Verstand zieht das Wissen in der Form an, in der es dort heimisch ist, meist um es lebenslänglich anzubehalten. Es wird in die Kirche geführt und empfängt hier weitere Eindrücke, die, sei es positiv, sei es negativ, auf die Gestalt des inneren Menschen lebenslänglich Einfluß üben. Es wird endlich aus dem Hause und der Schule entlassen, aber um um unter den Ginfluß einer neuen er= ziehenden Macht zu treten: der Gesellschaft. Auch in die Gesellschaft wird der Einzelne hinein geboren, für die Wahl bleibt in der Regel nur ein geringer Spielraum: durch die Abstammung gehört er einer Klasse, einem Stand in der Regel lebenslänglich an. Unablässig arbeitet nun die Gesellschaft an ihm; sie sagt ihm mit Worten oder Thaten, was recht und unrecht, was auftändig und unauftändig, was gefällig oder anstößig ist. Sie stellt ihm seine Aufgaben, sei es durch Gebot, sei es durch Nachfrage. Durch seine Zeit empfängt jeder seine Vorschrift: der Baumeister baut nicht wie er will, sondern wie die Zeit will: im 14. Jahrhundert gothisch, im 16. Renaissance, im 18. Rokoko. So wählt auch der Gelehrte nicht seine wissenschaft= liche Aufgabe, sie wird ihm von seiner Zeit gestellt: im 14. Jahr= hundert eine begriffliche Untersuchung über Substanz und Accidenz, im 16. lateinische Verse nach dem Muster Virgils, im 18. eine ma= themathisch=physikalische Untersuchung oder eine gemeinmützige Abhand= lung von der Schädlichkeit des Aberglanbens. Hentzutage macht derselbe eine historische Untersuchung über einen verschollenen griechi= schen Schriftsteller oder gräbt prähistorische Knochenreste aus.

Der Zusammenhang scheint lückenlos: Volk und Zeit, Eltern und Erzieher, Umgebing und Gesellschaft bestimmen jedem einzelnen Menschen Anlage und Entwickelung, Lebensstellung und Lebensaufsgabe. Er erscheint als ein Produkt der Gesammtheit, aus der er hervorwächst; wie ein Sproß am Baum nicht durch seinen Willen Form und Funktion hat, sondern durch den Gesammtkörper, an dem er wächst, so bestimmt auch ein Mensch nicht, selbst vor sich selber seiend, durch einen Entschluß seines Willens sich Gestalt und Lebenssloos: er kommt in die Welt und er funktionirt in der Welt als ein

Glied des Volkskörpers. Und mit dem Leben seines Volkes ist also auch sein Leben eingesenkt in das geschichtliche Gesammtleben der Menschheit und zuletzt in die ewige und unvordenkliche Notwendigkeit des Weltlaufs.

Aber, so wird gesagt, das Selbstbewußtsein weiß doch gar nichts von solcher Notwendigkeit. Zeder hat unmittelbar das geswisseste Gesühl, daß er nicht von außen zu dem gemacht wird, was er ist, daß er selbst überall dabei war und daß alles anders gestommen wäre, wenn er anders gewollt hätte. Und nicht minder hat er das gewisseste Bewußtsein, daß die zukünstige Gestaltung seines Lebens von seinem Willen abhange: ich könnte noch hente mein Gesichäft aufgeben und ein anderes ansangen, könnte nach Petersburg oder nach London oder nach Amerika übersiedeln: das alles steht lesdiglich bei mir. Und doch würde offenbar der Inhalt meines Lebens dadurch ein völlig anderer. Ich könnte auch und sollte es vielsleicht, so sagt ferner das Selbstbewußtsein, meine Lebensweise, mein Verhalten gegen Andere, meinen Charakter ändern. Ist das alles eine Täuschung?

Sicherlich nicht. Das Selbstbewußtsein täuscht hierin gar nicht. Aber was sagt es denn? Doch dies: daß zu den Faktoren, welche den Inhalt meines Lebens, die Gestalt meines Selbst bestimmt haben und bestimmen werden, auch meine Wünsche und Reigungen, meine Überlegungen und Entschlüsse, und zwar in erster Linie gehören. Es sagt mir, daß ich nicht von außen, wie ein Zahnrad in einer Ma= schine, bewegt werde, soudern durch Vermittelung eines Inneren, das ich meinen Willen nenne. Es ist der Unterschied des Organischen vom Unorganischen überhaupt, daß jenes nicht durch äußere, mecha= nische Einwirkung Gestalt empfängt, sondern durch die Thätigkeit eines inneren Princips: ein Bildwerk wird durch Meißeln oder Kneten geformt, ein organisches Gebilde kann durch mechanische Einwirkung wohl zerstört, aber nicht gestaltet werden. So wird auch der Mensch nicht durch mechanischen Zwang von Seiten der Dinge und Menschen gestaltet, sondern der äußere wie der innere Mensch gewinnt seine Gestalt, indem ein inneres Princip, gegen die Einwirkungen von außen reagirend, sich allmälig auswirkt. Das ist es, was das Selbstbewußtsein sagt; keineswegs aber sagt es, daß die einzelnen Vorgänge ursachlos erfolgten, daß in jedem Moment des Lebens jedes beliebige Ereignis, völlig ohne Rücksicht auf alle früheren, eintreten fann, was ja, wenn es wirklich einträte, mit der vollständigen Auflösung des Lebens in eine Reihe zusammenhangs= und sinnloser Zu= fälle gleichbedeutend wäre. Und eben so wenig sagt es, daß jenes innere Princip, die Willensanlage, das Ich, oder wie wir es nennen wollen, selbst ein absolut Unverursachtes sei, daß es in die Welt ein= trete ohne allen Zusammenhang als ein völlig isolirtes Element. widerspricht auf keine Weise der Vorstellung, daß das Ich selbst, nicht anders als der organisirte Leib, ein gewordenes und ursprüng= lich mit seiner ganzen Natur aus Anderem abgeleitetes Wesen ist, das auch noch in seiner ersten Entwickelungsperiode formender Einwirkung gegenüber ungemein bildsam bleibt und erft allmälig widerstands= fähiger wird und die Fähigkeit erlangt, durch Entschlüsse seine Beziehungen zu seiner Umgebung und dadurch indirekt seine eigene Gestalt zu verändern. Wenn uns die Beobachtung auf eine solche Vor= stellung führt, so wird ihr von dem Selbstbewußtsein auf keine Weise widersprochen.

3. Aber wo bleibt dann die Verant wortlich keit? Dann ist jeder Mensch zulet doch, wozu ihn Gott oder die Natur machte und Gott oder die Natur trägt die Schuld, wenn aus ihm nichts Nechtschaffenes wird. Er selbst kann nichts dafür, er hat sich ja weder die ursprüngliche Anlage und Willensrichtung, noch Eltern und Gesellschaft ausgesucht, er nußte also, als ein solcher in solcher Umsgebung, ein solcher werden. Wie kann man ihn tadeln, wie kann man ihn strasen für das, was er eigentlich nicht gethan, sondern geslitten hat?

Hierauf ist zu erwidern, daß der erste Teil dieser Folgerung nicht ohne Grund ist, wohl aber der zweite. In der That, Gott oder die Natur können, wenn sie die Urheberschaft nicht ablehnen können, auch die Verantwortlichkeit für ihre Hervorbringungen nicht von sich weisen. Eine Familie, die in einer Neihe von Generationen lauter nißratene Individuen hervorbrächte, würden wir als eine schlechte und mißratene verachten; eine Gesellschaft, eine Nation, aus der lauter widerwärtige und versonnnene Gestalten hervorgingen, würden wir hassliche und verabschenen. Wenn die Welt überhaupt nur häßliche

und verkommene Geschöpfe hervorbrächte, so würden wir ohne Zweisel sagen: sie tangt nichts, und wenn wir einen Urheber derselben ansnähmen, so würden wir ihn so wenig als sein Werk bewundern. Gesreicht ein schönes und gutes Menschenleben Gott zur Ehre, so gesreicht ohne Zweisel ein nichtiges oder schändliches Leben Gott zur Unehre. Wie die eine Folgerung gezogen werden kann ohne die andere, ist völlig unsaßbar. Gine Rechtsertigung Gottes wegen des Bösen, wenn wir so reden wollen, ist nicht auf dem Wege erreichbar, daß man das Böse auf den menschlichen Willen als absolute und letzte Ursache zurücksührt, sondern unr durch eine Reslexion von der Art, wie sie früher angedentet worden ist (S. 251 ff.), daß das Böse, so sehr es böse bleibt, doch um des Guten willen auf gewisse Weise notwendig ist, indem dieses ohne jenes nicht sein und erscheinen kann.

Also die Zurückführung des Bösen auf Ursachen bedeutet aller= dings zugleich eine Zurückbeziehung des Urteils auf jene Ursachen. Aber, so ist nun hinzuzufügen, unser Gefühl, unser Urteil und unser Verhalten gegen das nichtige oder bose Individuum wird da= durch nicht ein anderes. Freilich, würden wir sagen, aus dieser Wurzel fann nichts Gutes kommen; aber damit würden wir nicht zugleich sagen: also ift das Erzeugnis, so verkommen es sein mag, rein und schuldlos und wir wollen ihm als einem solchen begegnen. Das Urteil über den Wert einer Person hängt davon ab, was sie ist, nicht davon, wie sie geworden ist, was sie ist, und davon hängt auch das Verhalten gegen sie ab. Ein Baum, der schlechte Früchte trägt, wird abgehauen und ins Feuer geworfen. Wir wissen wohl, er kann nichts dafür, d. h. er hat nicht sein Dasein und seine Natur selbst gewählt, aber das hindert nicht zu sagen: er taugt nichts, was hindert er das Land? So rotten wir ein wildes und bösartiges Haustier aus, ohne daß wir meinen, es habe seine Bosheit selbst freiwillig angenommen; es ist nun einmal seine Natur so, und da= bei bleiben wir stehen. Mur ein Umstand könnte uns zurückhalten: wenn wir uns überzengten, daß die Ursache der mißfälligen Bildung nicht sowohl in der ursprünglichen Anlage, als in ungünstigen Ent= wickelungsbedingungen liege, wenn der Banm in schlechtem Erdreich stand, wenn das Tier in den Händen roher Menschen war, dann über=

legen und versuchen wir vielleicht, ob es nicht möglich ist, die unsgünstigen Einwirkungen zu entsernen, die Mißbildung durch Veränderung der änßeren Lebensbedingungen rückgängig zu machen. Ist aber die ursprüngliche Natur selbst untauglich, dann ist die Verwerfungzweisellos.

Unser Gefühl reagirt nicht wesentlich anders, wo es sich um Menschen handelt. Es dient einem verkommenen und verlumpten Individuum nicht zur entschuldigenden Empfehlung, wenn es sich dar= auf berufen kann, es stamme aus einer schon seit Generationen ver= kommenen Familie. Schwerlich auch vor sich selber. Wenn jemand sich sagte: ich bin durch meine ursprüngliche Natur, von Eltern und Voreltern her, ein schlechter Kerl, so würde das nichts daran ändern, daß er eben auch die Gefühle hätte, von welchen Schlechtigkeit und Verkommenheit begleitet sind. Zur Entschuldigung dagegen würde es ihm vor ihm selber und vor Andern gereichen, wenn er sagen könnte: von Natur bin ich gar nicht schlecht, eigentlich gehöre ich gar nicht in die Gesellschaft, in der ihr mich seht. Durch solche und solche Umstände ist es dahin gekommen — freilich nicht ohne daß ich dabei war; aber ich bin ein Mensch, mein Wille ist nicht absolut widerstandsfähig gegen die Reizungen zum Bösen: ich bin unverschuldet in Not gekommen, ich bin von Menschen niederträchtig behandelt worden, ich bin unversehens in schlechte Gesellschaft geraten. Wenn wir diese Rede glaubhaft finden, dann wird eine Umstimmung des Gefühls bei uns eintreten, das Mitleid wird den Zorn zurückbrängen, wir werden versuchen, den Unglücklichen in günstigere Verhältnisse zu bringen, hoffend, daß die aute Natur über die Mißbildung noch Herr werde.

Also eine doppelte Zurechnung sindet statt: erst wird dem Insibiduum selbst sein Leben zugerechnet, sodann auch den Kollektivs wesen, durch welche es gestaltet worden ist, der Familie, der Gessellschaftsklasse, dem Volk, der Menschheit, und zuletzt der Allwirklichkeit selbst. So sinden wir es thatsächlich überall: das Gute und das Böse, das uns zunächst an Einzelnen entgegentritt, wird immer und überall zur Würdigung der Kollektivwesen verwertet; aber dadurch wird die Wertschätzung des Einzelnen nicht aufgehoben, im Gegensteil, sie bleibt ja die notwendige Voraussetzung des weiteren Urteils;

der Einzelne ist der Punkt, von wo aus sich Empfindung und Urteil über das Ganze, als dessen Teil er erscheint, sich ausbreitet. Ein Gebäude hat einen häßlichen Flügel oder Andau: er schändet das ganze Gebäude. Ein Volk bringt viele bettel= oder lügenhafte In= dividuen hervor: sie schänden das Volk, das sie hervorbringt. Aber die Einzelnen werden dadurch nicht schöner, daß sie diese Züge als erbliche Ausstatung mitbringen.

Es ist mir immer aufgefallen, daß die Sorge um die Verantwortlichkeit sich regelmäßig auf die Zurechnung des Bösen richtet. Warum nicht auch auf die Zurechnung des Gnten? Liegt es daran, daß hier die Unabhängigkeit des Werturteils von der Frage nach der Entstehung auf der Hand liegt? Uns an dem Schönen und Gnten zu erfreuen, lassen wir uns nicht im mindesten dadurch hindern, daß wir sehen, wie es geworden ist. Oder liegt es daran, daß der Trieb, zu belohnen, in uns weniger dringend ist, als der Trieb, uns zu rächen oder zu strasen?

Ganz ebenso, wie mit der moralischen Zurechnung, verhält es sich auch mit der rechtlichen, die ja auf jener beruht. Die praktische Gerechtigkeitspflege ift niemals darüber in Zweifel gewesen, daß für die Möglichkeit der Zurechnung unr die Wahlfreiheit in Betracht fommie; eine Untersuchung der Frage, ob das verbrecherische Individunm die Neigung zum Berbrechen durch Bererbung überkommen oder durch absolute Willensbestimmung sich selber verschafft habe, hat sie niemals für nötig gehalten. Nur vereinzelte Theoretiker sind durch anhaltendes Nachdenken über das Problem der metaphysischen Willens= freiheit oder durch Hinstieren auf die von der Statistik dargebotenen Zahlen in allerlei wunderliche Verwirrung und Zweifel geraten: ob die Gesellschaft ein Recht habe zu strasen? ob sie nicht vielmehr selbst ber Schuldige und Strafbare sei? Mit der Regelmäßigkeit von Natur= ereignissen kehrten die Verbrechen jedes Sahr in gleichen Ziffern wieder, Meineide und Morde und Sittlichkeitsverbrechen; eine Art von Notwendigkeit scheine also hier zu herrschen, wodurch die einzelnen Verbrecher zu Opfern ausersehen würden, das Verbrechenbudget der Gesellschaft voll zu machen.

Hieranf kann man erwidern: es ist ganz recht, die Gesellschaft ist schuldig und also anch strasbar, sie bringt die Individuen mit ver=

brecherischen Neigungen, sie bringt auch Anreiz und Gelegenheit zum Verbrechen hervor. Aber wird sie denn nicht gestraft? Ist nicht zu= erst das Verbrechen selbst eine Strafe, die sie erleidet? Der, an dem es verübt wird, gehört ihr ja so gut an, als der Verbrecher. eine weitere Strafe ist Furcht und Unruhe, die durch das Verbrechen erzeugt wird. Und eine dritte die Strafe selbst, die an dem Ver= brecher vollzogen wird: indem er leidet, leidet wieder ein Glied der Gesellschaft, nämlich eben das, mit dem sie gesündigt hat. Und endlich leidet die Gesellschaft als Gesammtheit eben die Strafen, die sie voll= zieht; ist es etwa keine Strafe für ein Volk, viele Tausende mit un= geheuren Kosten in Zuchthäusern und Gefängnissen zu bewachen, ernähren, zu kleiden, zu beschäftigen? Sollte die Gesellschaft noch auf andere Weise für die Verbrechen, die sie verübt, bestraft werden? Da sie doch nur in den Einzelnen ist und besteht, so kann sie natürlich auch nur in Einzelnen bestraft werden; sollten also etwa alle übrigen, mit Ausnahme des Verbrechers selbst, als des einzigen Unschuldigen bei der Sache, bestraft werden? Oder was meinen jene Wnuderlichen?

Hinzuzufügen wäre dann weiter, daß unter dem Gesichtspunkte des Gesammtlebens Strafe als ein Heilmittel gegen gewisse Übel der Gesellschaft zu betrachten ist, ein schmerzliches Heilmittel, Das die Gesellschaft sich selber verordnet, um jener übel, nämlich der Verbrechen, ledig zu werden. Natürlich legt man das Heilmittel da auf, wo der Schade ift, das heißt bei dem Berbrecher; hier wird auch zunächst die Wirkung erwartet. Der Verbrecher wird etwa gefangen gesetzt. Dadurch wird ihm in eindringlicher Weise deutlich gemacht, daß sein Verhalten auch für ihn nicht zweckmäßig sei: er kann nicht darauf verzichten wollen, in und mit der Gesellschaft zu leben; durch die Strafe wird er erinnert, daß das nur unter gewissen Bedingungen möglich sei und daß er, wenn er auf jene Bedingungen nicht ein= gehe, hoffnungslos in der Hand des Stärkeren sei. Zugleich wird ihm in der Arbeit der Weg zu einem friedlichen und ersprießlichen Leben gezeigt. So ist das Zuchthaus gewissermaßen ein Kranken= haus für moralisch Irre, in dem sich denn, wie auch in anderen Krankenhäusern, neben Seilbaren Unheilbare finden. Zugleich bewahrt sid) die Gesellschaft durch die Absperrung vor dem Ansteckungsstoff, ver= sucht es wenigstens, wenn es denn auch nicht durchweg gelingt. Die

Todesstrase wäre nicht anders zu betrachten: sie ist das letzte Mittel, den Verbrecher von seinem bösen Willen zu heilen; was für ein Ge-winn wäre ihm verlängertes Leben zur Vermehrung der Schuld? und zugleich schützt sich die Gesellschaft vor den weiteren Störungen, welche ein heillos erkranktes Glied um sich verbreitet.

In der wirklichen Welt ist, wie gesagt, hierüber niemals Zweifel gewesen. Die Zurechnungsfähigkeit und die rechtliche Verantwort= lichkeit hat lediglich die Freiheit im psychologischen Sinn zur Voraussehung. Sofern sich der Wille eines Menschen in seiner That ausdrückt, ist dieselbe seine That und er dafür verantwortlich; ob dieser Wille selbst durch Ursachen außer ihm geworden ist, was er ist, diese Frage wird von dem Richter nie und nirgend aufgeworfen. Sofern dagegen eine Handlung nicht den wirklichen Willen zum Ausdruck bringt, findet auch nicht Zurechnung statt. Wahnsinn macht Wollen im eigentlichen menschlichen Sinn, Entschließung in Folge vernünftiger Überlegung, unmöglich; heftige Leidenschaft kann unter Umständen in gewissen Maaß dieselbe Wirkung haben, in der That kommt dann nicht der eigentliche Wille des ganzen Menschen zum Ausdruck. Deshalb entlastet Affekt und Mangel an überlegung vor Bericht; allerdings nicht ganz, denn die Unfähigkeit, sich einer leiden= schaftlichen Aufwallung zu erwehren, ist ein Mangel des Willens, gegen welchen die Strafe als ein wirksames Heilmittel aufgelegt wird. Ganz vermag dagegen ein unverschuldeter oder unabwendbarer Irrtum zu entlasten: wenn der Wille der Handlung völlig fremd war, be= darf es auch zu seiner Heilung keines Mittels.

4. Und also giebt es eigentlich doch keinen freien Willen?

Damit nicht jemand die Summe der obigen Darlegungen in diese thörichte Formel fasse, füge ich über die Sache noch Folgendes hinzu.

Mit dem Worte Willensfreiheit wird in dem allgemeinen Sprachgebrauch eine wirkliche, positive Eigentümlichkeit des menschlichen Wesens bezeichnet. Tiere haben auch Willen, aber Willensfreiheit legen wir ihnen nicht bei. Worauf beruht dieser Unterschied?

Tiere werden zur Thätigkeit bestimmt durch augenblickliche Triebsgefühle und Wahrnehmungen. Ein Tier sieht die Beute, hört das

Nahen des Feindes; die Wahrnehmungen lösen unmittelbar die ents sprechenden Bewegungen, Jagds oder Fluchtbewegungen, aus. Überstegung, Zweisel und Entschließung sindet sich nur in ersten Ansätzen bei den höchst stehenden Tieren.

Für den Menschen sind nun eben diese Dinge charakteristisch. Er bestimmt sein Handeln durch Entschlüsse. Entschlüsse sind das Ergebnis von Überlegungen; in der Überlegung werden mehrere mög= liche Handlungen oder Verhaltungsweisen mit den letzten Zwecken des Eigenlebens und des Gesammtlebens zusammengehalten und daraus über sie entschieden. Der Mensch also wird nicht durch Triebgefühle bestimmt, sondern er bestimmt sich selbst durch Zweckgedanken. In Zweckgedanken faßt der Mensch seine ganze Thätigkeit, sein ganzes Leben gleichsam in Eins zusammen und entscheidet nun über die ein= zelnen Bethätigungen aus der Idee des Ganzen. Das Tierleben zer= fällt in eine Vielheit vereinzelter, zusammenhangsloser Bethätigungen, das Menschenleben ift durchgängig Einheit, und die Einheit erzeugt gleichsam aus sich die einzelnen Momente als durch den Sinn des Ganzen gefordert. Dazu kommt, daß die Einheit des praktischen Selbstbewußtseins, oder das Gewissen, eine fortlaufende Kontrole über die einzelnen Regungen des Innenlebens, Gefühle, Bestrebungen, Handlungen, Gedanken, ausübt. Diese Fähigkeit, durch eine Idee seines Lebens die einzelnen Lebensbethätigungen zu reguliren und zu bestimmen, ift nun eigentlich das, was wir den freien Willen nennen. Und so wird auch mit Recht gesagt: frei handelt, wer nicht durch Begierden oder Triebgefühle, sondern durch vernünftige Überlegung, Pflicht und Gewissen in seinem Handeln bestimmt wird; jener wird allein durch die Natur getrieben (agitur), dieser handelt (agit).

Und hiernach können wir unn auch sagen: in gewissem Sinne hat jene Ansicht doch Recht, daß der menschliche Wille exemt oder eine Art Enklave in der Natur bildet. Das Tier ist ein Durchgangs= punkt für Naturprozesse, es ist selbst ein Stück Natur, das von außen her durch die beständig andringenden Reize und Einwirkungen bestimmt wird. Der Mensch dagegen tritt gewissermaßen aus dem Naturlauf heraus; er erhebt sich über die Natur und stellt sich ihr als ein Selbst gegenüber, sie bestimmend und bemitzend, nicht durch sie bestimmt: der Mensch erhebt sich zur Persönlichkeit. Als solche

vermag er in jeden Angenblick seines Lebens sein ganzes Selbst, sein Ich, zu legen und darum ist er verantwortlich für jedes Moment seines Lebens.

Hiermit ift dann weiter gegeben, daß Freiheit nicht eine ursprüng= liche Naturbestimmtheit des menschlichen Wesens, sondern eine erwor= bene Eigenschaft ist; sie ist vom ganzen Geschlecht im Verlauf des geschichtlichen Lebens erworben und sie nuß wieder erworben werden von jedem Einzelnen. Das neugeborene Kind bringt nicht eine fertige Willensfreiheit mit; es wird vielmehr zunächst, wie ein animalisches Wesen, durch Angenblicksbegierden getrieben. Allmälig aber erhebt sich, unterstützt von der Erziehung, über das animalische Triebleben der Wille; es geschieht bei Verschiedenen in verschiedenem Maaße, manche bleiben ihr Leben lang den Trieben unterworfen, andere erreichen eine so erstannliche Herrschaft über die Natur in ihnen selber, daß sie das Leben bis in das Kleinste durch vernünftige Überlegung zu reguliren scheinen, daß sie nie etwas thun und nie etwas unterlassen, was sie nicht wollen. Wobei denn zu bemerken, daß, wie die völlige Meister= losigkeit der Triebe (axolasia von den Griechen genannt) roh und gemein ift, so die vollständige Unterdrückung der Natur etwas Un= heimliches und Furchtbares hat: niemand ist, wie man gesagt hat, liebenswürdig ohne Schwächen. Der Mensch scheint bestimmt, ein Mittelding zwischen einem animalischen und einem reinen Vernunft= wesen zu sein.

Und also kann der Mensch sich selbst durch seinen Willen gestalten? kann gleichsam durch seinen Willen sillen sillen machen? Hierauf wird man ja und nein antworten können. Sa, denn er hat ohne Zweisel die Fähigkeit, sich selbst zu erziehen, er kann seinen äußeren und inneren Menschen mit bewußter Absicht nach einem Ideal, das ihm vorschwebt, formen; er kann seine natürlichen Triebe discipliniren, ja sogar unterdrücken, so daß sie sich überhaupt nicht mehr regen. Freilich geschieht das nicht durch einsachen Wunsch oder Vorsatz; es geschieht nur durch anhaltende Arbeit und Verwendung der geeigneten Mittel, auf dieselbe Weise, wie dem Körper Fertigskeiten eingepflanzt werden. Man kann nicht im Angenblick, wenn man schlaflos liegt, durch den Willen den Schlaf erzwingen, wohl aber kann man durch geeignete Diät und Arbeit den Körper so disponiren,

daß der Schlaf zu seiner Zeit von selber kommt. Von Demosthenes wird bekanntlich erzählt, daß er von Natur eine undeutliche und mangelhafte Aussprache hatte: der Wille, ein Nedner zu werden, vermochte nicht als solcher die Sprachwerkzeuge zu zwingen, wohl aber vermochte er lange Übungen der Natur aufzuerlegen und sie dadurch dem Zweck dienstbar zu machen. Auf eben dieselbe Weise ist die innere Natur der Einwirkung zugänglich. Jemand erkemit, daß er eine gefährliche Reigung zum Jähzorn hat. Er nimmt sich vor, die= selbe zu bekämpfen. Einsicht und Vorsatz vermögen freilich nicht ohne weiteres den bei nächster Gelegenheit auflodernden Zorn durch ihr bloßes Dasein zu dämpfen; wohl aber vermögen sie geeignete Vorkehrungen zu treffen, um ihn allmälig einzudämmen. Sie bestimmen, der aufregenden Gelegenheit auszuweichen, jedes Organ aber schwindet, wenn es nicht bethätigt wird; fie erfüllen die Vorstellung mit Beispielen der verderblichen Wirkung des Zorns, andererseits mit Vorbildern der Selbstüberwindung; sie brauchen selbst mit Erfolg kleine Hülfen: man gewöhnt sich, ein Sprüchlein, ein Vaterunser zu sagen, ehe man redet oder handelt, wenn der Zorn kommt. Also daran ist nicht zu zweifeln, daß der Mensch durch den Willen sein Wesen um= gestalten kann. Er kann durch Versagung der Ausübung vorhandene Triebe zum Absterben bringen und durch Gewöhnung schwach an= gelegte entwickeln und fräftigen. Gewohnheit, sagt das Sprichwort, ist eine zweite Natur.

Andererseits wird man unn freilich sagen müssen: dies formende Princip selbst umß in ihm ursprünglich vorhanden sein, das kann er nicht erst durch den Willen sich geben, denn es ist eben der innerste Wille selbst. Der Mensch ist nicht vor sich selber da, durch den Willen seinen Willen sich wählend oder bestimmend; das wäre nichts anderes als jene Münchhausensche Unternehmung, sich selber am eigenen Zopf aus dem Sumpse zu ziehen. Nur ein schon vorhausdener Grundwille kann die Ausgestaltung des empirischen Charakters im Lause des Lebens bestimmen. Insosern hat Schopenhauer recht: der Charakter ändert sich nicht. Wer nicht selbst die Verderblichkeit des Zorns, das Schimpsliche der Feigheit, der Lüge empfindet, in wem also nicht schon ein Wille vorhanden ist, der sich gegen solche Bethätigungen der Natur regt, der wird freilich nicht sich selbst zur

Sanftmut oder Tapferkeit erziehen können. Sehr unrecht hat aber Schopenhauer, wenn er jenen Satz dann so mißversteht, als sei eine Anderung der Natur und der Bethätigungsweisen des Willens übershaupt nicht möglich. Das ist nicht nur eine unwahre, sondern auch eine gefährliche, entmutigende Lehre. Wer ein Anderer werden will, der kann es: nur nuß es freilich ein ernsthafter Wille sein, der auch die Mittel will, die zum Ziel führen. Leere Wünsche thun es nicht.

Die alte Psychologie, Die wesentlich zum Dienst der praktischen Philosophie gebildet ist, bietet für die Darstellung dieser Aufgabe sehr branchbare Kategorien. So ist z. B. die platonische Einteilung der Seele in Vernunft, Wille und animalische Begierde für die Moral= predigt ein ganz vortreffliches Hülfsmittel. Hier gestaltet sich das Rapitel von der Willensfreiheit praktisch ganz einfach und wirkfam: die Vernunft ist das eigentliche Ich, das freie Selbst des Menschen; sie findet sich im irdischen Leben mit animalischen Trieben und Affekten zusammengefügt; ihre Aufgabe ist: Dieselben so zu erziehen und zu leiten, daß sie ihr und ihren Zwecken dienen. Der edle Mut, der gerechte Zorn, der freudige Drang nach Auszeichnung und Ehre stehen ihr in der Disciplinirung der simulichen Begierden bei. Die Moral= predigt wendet sich nun überall an dieses eigentliche Selbst, es auffordernd, seiner Aufgabe und seiner Würde eingedenk zu sein; die Herrschaft der simulichen Begierde stellt sich dar als schimpfliche Knecht= schaft des Menschen unter das Tierische. — And die spinozistische, wolffische und kantische Moralphilosophie operiren mit ähnlichen Ka= tegorien: dort ist es der Gegensatz des Intellekts und der Affekte, des unteren und oberen Begehrungsverniggens, hier des homo phaenomenon und noumenon, der praktischen Vernunft und der sinnlichen, selbstischen Reigung, der zur Moralpredigt verwendet wird: Freiheit des Menschen ist Herrschaft der Vernunft, Knechtschaft des Menschen ist Herrschaft der animalischen Begierden.

Dies ist die positive Bedeutung der Willensfreiheit. Und die Moralphilosophie sollte sich durch die Grille einiger scholastischer Metaphysister, Freiheit des Willens als Ursachlosigkeit des individuellen Willens zu erklären, nicht bestimmen lassen, den so notwendigen und fruchtbaren Begriff des freien Willens überhaupt wegzuwersen. Freipheit des Willens bedeutet, nach dem allgemeinen Sprachgebranch aller

Menschen, abgesehen von jenen grillenhaften Spekulanten, die Fähigsteit, sein Leben und Handeln durch Zwecke und Entschlüsse zu bestimmen. Und daß es solche Fähigkeit im Menschen giebt, daß das durch eigentlich das Wesen des Menschen selbst ausgemacht wird, darüber ist im Erunde nirgend ein Zweisel. Mögen die Scholastiker sür ihren Begriff sich einen irgendwelchen Namen ausdenken, das Wort Willensfreiheit hat seine Bedeutung; gegen die Verdächtigung dieser Sache durch die Verbindung mit jenem Hirngespinnst unter demselben Namen ist entschieden Verwahrung einzulegen.

# Fystem der Ethik

mit einem

## Umriß der Staats- und Gesellschaftslehre.

Von

Friedrich Vaulsen,

a. o. Professor an ber Universität Berlin.

Zweite Hälfte.

Werlin.

Verlag von Wilhelm Hert.
(Bessersche Buchhandlung.)
1889.

| Das Recht der Nebersetzung | g in fremde Sprachen wird vorbehalten. |
|----------------------------|----------------------------------------|
|                            |                                        |

Drittes Buch.

Tugend- und Pflichtenlehre.



### Einleitung.

Pflicht= und Tugendlehre sind verschiedene Darstellungsweisen desselben Inhalts. In jener erscheint er als ein System von For= meln, die in Gestalt von Forderungen oder Gesetzen diesenigen Verschaltungsweisen bezeichnen, auf deren Innehaltung die Erfüllung der Lebensaufgabe beruht. In der Tugendlehre wird das System der Kräfte beschrieben, durch deren Bethätigung eben dieses Ziel erreicht wird. Über die Natur der Pssicht ist früher gehandelt worden. Ich süge hier über die Natur der Tugend eine Anmersung hinzu.

Tugenden kann man erklären als habituelle Willensrichtungen und Verhaltungsweisen, welche die Wohlkahrt des Eigenlebens und des Gesammtlebens zu fördern tendiren. Laster sind Willensrichtungen und Verhaltungsweisen mit der Tendenz zu entgegengesetzten Wirkungen.

Die Naturgrundlage aller Tugenden sind Triebe. Die Tugenden sind nicht etwas von den Moralisten Ausgedachtes, sondern von der Natur selbst augelegte Kräfte. Freilich nur augelegt; die Triebe sind nicht selbst Tugenden, sie haben als solche keine moralische Ona-lität. Der Nahrungstrieb ist nicht gut oder böse, aber er ist die Grundlage der Mäßigkeit; der Gattungstrieb ist nicht gut oder böse, aber er ist die Naturgrundlage der Tugenden, auf denen die Möglichkeit des Familienlebens beruht; das Mitleid oder die sympathische Erreg-barkeit, der Trieb, fremden Schmerz zu heilen, ist nicht gut oder böse, aber er ist die Naturgrundlage der Tugend des Wohlwollens; und so ist der Rachetrieb in gewissem Sinne die Grundlage der Tugend der Gerechtigkeit, der Kraft, Unrecht zu vertreiben.

Die Triebe bleiben auch dauernd die Grundlage der Tugenden; sie können nicht, wie manche Moralisten anzunehmen geneigt sind, durch vernünftige überlegung ersetzt werden: der Weise Spinozas, der trieblos durch bloße Vernunft zum Handeln bestimmt wird, lebt nicht und kann nicht leben, so wenig als der Pflichtmensch Kants,

Paulfen, Ethit.

dessen Wille lediglich durch die Achtung vor dem Sittengeset, ohne alle Triebe und Neigungen bewegt wird. Ein solcher Mensch wäre kein Mensch mehr, sondern ein unheimliches Gespenst.

Die Entwickelung der Triebe zu Tugenden oder moralischen Tüchtigkeiten geschieht burch Erziehung feitens ber Vernunft. In zwei großen Kursen findet diese statt: zuerst durch fremde, sodam durch eigene Vernunft. Das Leben des Menschen beginnt als reines Triebleben; spät und langsam entwickelt sich die Vernunft; während der langen Jugend tritt stellvertretend für die eigene Vernunft die Collektivvernunft des Volkes ein, wie sie in den Eltern, Erziehern und Lehrern vorhanden ift. Das Ergebnis dieser Erziehung sind feste Gewohnheiten, in denen die Sitten der Gesammtheit individuelle Existenz erlangen. Allmälig gewinnt neben der Erziehung durch Andere die Selbsterziehung Ranm, und schließlich hört mit der Ent= lassung aus Schule und Familie die eigentliche Erziehung durch Andere ganz auf. Es folgt jener Zeitraum, der der bewegteste des Le= bens zu sein pflegt, das Zeitalter der angehenden moralischen Mün= digkeit: er ist die Probe auf das Exempel der voraufgegangenen Er= ziehung, zugleich die Erprobung der Naturanlage selbst. Am Ende dieses Zeitraums, der Lehr= und Wanderjahre, das früher oder später im Verlauf der zwanziger oder auch erft der dreißiger Sahre eintritt, hat der innere Mensch seine bleibende Gestalt gewonnen. Das folgende Leben hat nicht mehr das dramatische Interesse des vorher= gehenden, die Zeit der großen Krisen und Entscheidungen ist vorüber; die ausübende Bethätigung der gewonnenen leiblichen, geiftigen und sittlichen Kräfte und Fertigkeiten bildet den Inhalt des Mannes= alters, des Zeitalters der Meisterschaft, das auf die Lehr= und Wander= jahre folgt. Im Greifenalter endlich nehmen die Kräfte ab, das Leben zieht sich mehr und mehr in die Erinnerung zurück und geht so auch innerlich in die Vergangenheit über. Verschiedene moralische Typen entsprechen den vier Lebensaltern: der innere Habitus des wohlge= bildeten Anaben ift lenksame Bescheidenheit, des Sünglings hoffnungs= voller, zukunftsfrendiger Idealismus, des Mannes beharrlich-tüchtige Thätigkeit, des Greises friedliche Ruhe in der Betrachtung.

Damit wäre denn auch die Antwort auf jene alte Frage gegeben, mit deren Überlegung einst die Moralphilosophie begann: ob die

Tugend lehrbar sei? Wir antworten darauf mit dem Aristoteles: sicherlich, nämlich lehrbar wie jede Fertigkeit, nicht durch Redenhören von ihr, sondern durch übung. Das Redenhören thut es auch sonst nicht; man kann auch gehen und reiten, lehren und regieren nicht durch Reden und Hören lernen. Allerdings kann die praktische übung durch theoretische Anweisung und Beratung unterstützt werden. Und das gilt auch von der übung in der Tugend. Ermahnung und Beratung des Einzelnen durch Eltern und Erzieher, oder einer Ge= meinde durch einen Seelforger und Prediger kann in höchft wirksamer Weise die moralische Entwickelung unterstützen. Wir werden also Schopenhauer nicht glauben, daß alle Moralpredigt vergeblich sei: zur rechten Zeit in der rechten Art verwendet, ist sie ein wichtiges Stück der großen Kunft der Regierung der Seelen. Freilich, ein Wirksam ist Moralpredigt nur, sofern Geschwätz thut es nicht. fie aus einem berufenen Mund kommt und aus ernster Einsicht in das Leben und seine Ordnungen und Gesetze fließt. Und damit wäre denn die Moralphilosophie als die Bedingung wirksamer Moralpre= digt gegeben. Moralpredigt ohne Einsicht in die Natur der Dinge und ihre Notwendigkeiten ist Geschwätz und tödtlich für die moralische Empfindung.

Es ist hergebracht, zwei Ernppen von Pflichten zu unterscheiben: Pflichten gegen sich selbst und Pflichten gegen Andere. Die erste Eruppe umfaßt diejenigen Moralgesetze, deren Befolgung zmächst die Wohlfahrt des Eigenlebens, die andere diejenigen, deren Besolsung zwächst die Wohlfahrt des Gemeinschaftslebens zu fördern tens dirt. Die Einteilung mag beibehalten, zugleich aber daran erinnert werden, daß sie nicht eine reale Trennung der Gebiete des Handelus ansdrückt: es giebt, wie früher ausgesührt worden ist, keine Handslungen, deren Wirkungen entweder nur das Eigenleben oder nur das Leben Anderer angingen und also auch keine Pflichten gegen sich selbst, die nicht zugleich Pflichten gegen Andere wären und nungekehrt.

Entsprechend der Einteilung der Pflichten kann man auch die Tugenden in zwei Gruppen teilen: sie können individualistische und sociale Tugenden heißen. Die beiden Gruppen entsprechen den beiden Grundsormen des Trieblebens, die in dem Selbsterhaltungstrieb und dem Gattungstrieb ihre Wurzel haben.

## I. Die Vflichten des Einzelnen gegen sich selbst und die individualistischen Tugenden.

Der individualistische Selbsterhaltungstrieb ist auf Erhaltung und Entfaltung des Eigenlebens gerichtet. Er erreicht sein Ziel in der normalen Entwickelung aller natürlichen Anlagen und Kräfte des Leibes und der Seele zu Fertigkeiten und Tüchtigkeiten und in der Bethätigung dieser Fertigkeiten und Tüchtigkeiten in einem durch die natürlichen Entwickelungsstusen sich vollendenden Leben. Es ist die Aristotelische Erklärung der Eudämonie.

Es wäre nun die Aufgabe der Ethik als einer das ganze Leben umfassenden Dialetik, dieses ganze Gebiet ausführlich zu beschreiben und für die Ausbildung und Bethätigung aller Kräfte ein vollstän= diges System von Regeln und Vorschriften zu geben. Ich beschränke mid) darauf, die Gesammtheit der Aufgaben im Umriß darzustellen und auf einige Punkte, die der allgemeinen Behandlung näher liegen, einzugehen. Ich werde zuerst von den allgemeinen Tugenden oder Tüchtigkeiten des Willens handeln, von deren Besitz und übung die rechtschaffene Führung des Eigenlebens überhaupt abhängt, man kann fie alle unter dem Namen der Selbstbeherrschung zusammenfassen. Sodann werde ich auf die einzelnen Hauptgebiete der Lebensbethäti= gung kurz eingehen: das leibliche, das wirtschaftliche, das gei= stige Leben. Die systematische Ausführung dieser Dinge wäre die Aufgabe einer medicinischen Diätetik und einer Privatökonomik, mit ihren der Vielheit der wirtschaftlichen Berufe entsprechenden Zweigen, endlich einer Diätetik des Geisteslebens, die man vielleicht als Bil= dungsdiätetik bezeichnen könnte. Die Pädagogik, als die Kunstlehre von der allgemeinen vorbereitenden Bildung der Kräfte des jugend= lichen Menschen, hätte, mit jenen andern vielfach sich berührend und die Aufgabe teilend, ebenfalls hier ihren Ort.

## Erstes Kapitel.

## Selbstbeherrschung oder Vernünftigkeit.

1. Selbstbeherrschung ist die Fähigkeit, unabhängig von den augenblicklichen Gefühlsantrieben sein Verhalten und Handeln durch vernünftigen Willen zu bestimmen. Sie ist die Erundbedingung aller moralischen Tüchtigkeit, im besonderen die allgemeine Erundsorm der individualistischen Tugenden. So wird sie von den Griechen angeschen; sie heißt bei ihnen σωφοσούνη, wörtlich Gesundsinnigkeit; Vernünftigkeit giebt vielleicht die Vedentung des Wortes noch am besten wieder. "Αφοων, unvernünftig oder unsinnig ist der, dem durch Begierde, Zorn, Furcht die Besimmung genommen wird, sodaß er sinnlos handelt, σωφοων dagegen, wer auch in schwierigen Lagen bei Sinnen bleibt und vernünftig handelt\*).

<sup>\*)</sup> Es ist bekannt, daß keine Tugend bei ben griechischen Dichtern und Moralisten einmütiger anerkannt und erhoben wird. Bielleicht täuschen wir und aber, wenn wir meinen, daß die Anlage zur owgooden in besonderem Maage dem griechijchen Bolkscharakter eigen gewesen sei; vielleicht gilt jenes Wort Leffings anch von den Bölkern, daß man von der Tugend am meisten rede, die man nicht befist und deren Wert man eben burch die Erfahrung ihres Mangels schätzen gelernt hat. Die Griechen waren von Natur mit einer feinen, erregbaren Sinnlichfeit ansgestattet, die sie für alle Art von Spiel und Kunft, Dialektik und Philojophie überans begabt und empfänglich machte; weniger lag Rraft und Beharrlichkeit in ihrer Naturanlage. Go erschienen sie ben Römern: gegennber bem Ernst und der Schwere (gravitas) des eigenen Wefens kamen ihnen die Griechen leichtblutig und beweglich, gewandt und wandelbar vor: Die Frangofen bes Altertums. Bon ihrer Begabung fur Politit und Krieg hatten fie eine gang geringe Meinung. Übrigens hat eben dieser Umftand die Griechen zu den großen Lehrern dieser Tugend gemacht. Die Stoiker find die Moralprediger der ganzen Welt geworden, direkt oder indirekt. Ihre ganze Moral aber ist Anweisung zur Disciplinirung der Affekte. - Unter den Reneren hat der Arzt Fenchtersleben eine vielgelesene "Diatetik der Seele" geschrieben. Durchans vortrefflich ist ein kleines Buchlein der Amerikanerin harriet Beecher-Stowe, der Berfasserin von Onkel Toms hutte: Kleine Füchse (beutsch bei Bertelsmann in Gutersloh). Zwei gute Bucher aus dem vorigen Jahrhundert find B. Franklins Selbstbiographie und Campes Theophron. In Jedermanns hand sind Goethes herrliche Sprüche in Prosa und Bersen. Da ich einmal bei der Moralpredigt bin, so nenne ich hier and, noch die warm empfundenen Reden des Amerikaners B. Salter, Die von G. v. Giznafi unter

2. Die Selbstbeherrschung ninmt, entsprechend den verschiedenen Seiten des Trieblebens, verschiedene Gestalten an. Als die erste kann man die Mäßigkeit bezeichnen. Sie ist die Fähigkeit, die aus den animalischen Bedürfnissen entspringenden Begierden durch den vernünftigen Willen zu zügeln.

Mäßigkeit (Ernoarera) ist die Vorbedingung der Humanisirung. Das Wesen des Tieres ist blinde Begierde; die Befriedigung der= selben erfüllt sein Leben. Der Mensch kommt als animalisches Wesen zur Welt; aber dieses Wesen ist bestimmt, einem höheren, dem gei= stigen Leben, als Mutterboden zu dienen; und hierfür wird es zube= reitet durch die Disciplin der Naturtriebe. Dieselben werden nicht ausgerottet, das wäre Stumpffinn und zuletzt Tod, aber ihre Befriedigung wird so geregelt, daß sie nicht nur die Entwickelung des höheren Lebens nicht stört, sondern vielmehr ihr dienstbar wird. dem entgegengesetzten Habitus, der Unmäßigkeit (anolaoia), findet die Umkehrung dieses Verhältnisses statt: Ummäßigkeit ift nicht ein= facher Rückfall in das tierische Verhalten; vielmehr werden die höheren Kräfte und Gaben des Menschen hier in den Dienst der ani= malischen Begierde gestellt. So bei der Schlemmerei und dem ganzen Kultus des Banchs: alle Künfte der Kultur werden hier zur Erregung und Erfüllung sinnlicher Begierden verwendet. So bei der fernellen Ausschweifung oder der Bergnügungssucht: eine ganze raffinirte Industrie steht in ihrem Dienst.

über den Wert und die Wirkung der beiden entgegengesetzten Verhaltungsweisen läßt die Natur der Dinge auch den Kurzsichtigsten nicht im Zweisel. Durch Unmäßigkeit, Ausschweisung, Genußsucht wird zunächst Sinn und Kraft für höhere Dinge vernichtet; Wille und Verstand erschlaffen in der Üppigkeit; endlich wird auch die Sinnlichkeit stumpf und zuletzt ist die Fähigkeit zu genießen selbst verzehrt. Alles passive Genießen hinterläßt Abstumpfung; um dem ermüdeten Organ Lustempfindungen abzugewinnen, werden immer

dem Titel "die Religion der Moral" ins Deutsche übersetzt sind (1885). Die Reden sind in der "Gesellschaft für moralische Kultur" gehalten, die in einer Anzahl von Städten der Union besteht. Die Idee einer solchen Gesellschaft, einer "vereinigten Tugendpartei", ohne Rücksicht auf Nationalität und Bekenntnis, beschäftigte schon B. Franklin (Leben, S. 129ff. der Reclaus-Ausgabe).

stündscheit des Roué eintritt: die Kräfte des Organismus und das mit seine Reizbarkeit sind erschöpft, eine ekle Neige des Lebens übrig.
— Mäßigkeit hat die entgegengesetzte Wirkung: sie erhält den ganzen Menschen gesund, kräftig, leistungs und genußfähig.

Wie jeder Habitus, so wird auch diese Tugend durch übung Die Grundlage wird durch eine verständige Erziehung gelegt: wohlgeregelte, angemessene Befriedigung der natürlichen Bebürfnisse ist das beste Mittel, das Entstehen schweifender Begehrlich= feit zu verhüten. In der ordentlichen Haushaltung wird fich die Sache ziemlich von felbst machen, während die üppige und anderer= seits die mit der Armut ringende Hanshaltung fast in gleich schwie= riger Lage sind. J. Locke möchte immer noch Recht haben, daß ein rechtschaffenes Bauernhaus der beste Ort ist, an dem ein Kind aufwachsen kann. Bald kann Anleitung zu freiwilliger Enthaltung in kleinen Dingen hinzukommen: man kann einem Rind nicht zu früh die ersten Lektionen in der großen Lebenskunft geben: dem morgen das heute zu opfern. Dann tritt die Selbsterziehung hinzu. Chrtrieb ist leicht zum Verbündeten der Vernunft gegen die Begierden gemacht. Entbehrungen mit Gleichnut tragen können ist der Tapferkeit so nahe verwandt, daß auch der Knabe den Zusammenhang fühlt; den Begierden nachgeben ist Schwäche und Feigheit. Die griechische Moralphilosophie ist voll vortrefflicher Moralpredigt gerade in dieser Absicht: wie schimpflich, dem Tier, dem Kinde in uns, das voll Bedürftigkeit und Begehrlichkeit ist, gehorchen müssen; wie schön und rühmlich und der Würde des Menschen angemessen dagegen die Freiheit und Unabhängigkeit, welche auch durch Entbehrung und Mangel nicht aus der Fassung gebracht wird. Wer den Begierden folgt, ist den Dingen unterthan: sie ziehen ihn durch Lust und Furcht hierhin und dorthin. Die Götter sind ohne Bedürfnisse, und darum ohne Furcht und Begierde; je weniger Bedürfnisse, desto näher den Göttern. Offenbar spricht hierin eine Empfindung sich aus, die besonders der Jugend zu allen Zeiten verständlich ist. Wenn, wie es in unserer Zeit in weitem Umfang der Fall ist, der Ehrtrieb im entgegengesetzten Sinne wirkt, so ist das eigentlich eine umatürliche Verbindung. Die Ursache der Verkehrung liegt wohl wesentlich in zwei Umständen. Der erste ist der Wunsch, zu zeigen, daß man's dazu habe, der andere der Wunsch, zu zeigen, daß man's könne und dürfe. Der letztere ift besonders wirksam in der Jugend. Man hat Angst, für einen Knaben, der noch unter der Rute steht, oder für einen Kopshänger und Mucker, der sich noch vor dem Tenfel und der Hölle fürchtet, gehalten zu werden; die Selbständigkeit des Mannes und die Freiheit des Geistes wird durch demonstrative Übertretung der Gebote bewiesen. Wie der eben konfirmirte Anabe mit Stolz seine Pfeife die Dorfstraße auf und ab zur Schan trägt, so erhält auch die Befriedigung anderer Gelüste Renommirwert; man schämt sich, mit dem Wort Augustins, nicht schamlos zu sein. — Die Reaktion der Flegeljahre gegen den Zwang der Erziehung wird in einigem Maaße wohl überall eintreten. Sie unter uns so akut zu machen, trägt, wie mir scheint, die afketisch= supranaturalistische Moral unseres Bekenntnisses nicht unerheblich bei. Der Typus des Libertins ist, wie der Typus des Pfaffen, eine Ent= artung, die auf dem Boden des firchlichen Chriftentums wächst. Der flassischen Welt war er unbekannt.

Die fräftigste Gegenwirkung gegen die Entwickelung der Begehrlichkeit und Genußsucht ist die Gewöhnung an tüchtige Thätig=
keit. Alle gelingende Bethätigung natürlicher Kräfte und Fertigkeiten
in Arbeit und Spiel, lehrt Aristoteles, ist mit Lust begleitet. Und
diese Lust ist vorzüglicher, als die Lust aus dem passiven Genießen.
Sie wird erreicht ohne den Stachel der Begierde. Sie ist unabhän=
giger von äußeren Bedingungen: das Genießen verzehrt, die Thätig=
keit schafft Güter. Sie wird gesteigert durch Wiederholung: während
die passive Lust zwar die Macht der Begierde steigert, aber die Fähigseit des Genießens abstumpst, steigert die Thätigseit die Fertig=
keit; und je größer die Fertigkeit, desto größer die Freude an der
Ausübung. Wie überall, so ist nun auch hier das Bessere des
Enten Feind: die Lust an der Thätigkeit, namentlich auch an der Bethätigung im Spiel, drängt am wirksamsten die Lust am passiven Genießen zurück.

Die Griechen hatten an ihren gymnastischen und kriegerischen Übungen und Spielen eine kräftige Gegenwirkung gegen die Genußssucht in der Jugend. Da Auszeichnung in denselben mit Ausschweisfung und Verweichlichung unvereindar war, so erhielt hier auch der

Ehrtrieb seine rechte Wirkung. — An friegerischen übungen sehlt es auch uns nicht; aber, abgesehen von anderen ungünstigen Bedingunsgen, unter denen sie stattsinden, kommen sie auch etwas zu spät. Zwischen Schulzeit und Dienstzeit liegt eine lange Zeit leerer Freiheit, die nur zu oft mit Verwilderung und Ausschweisung erfüllt wird. Auch aus diesem Erunde wäre es offenbar wünschenswert, wenn wir allmälig einen Teil der allgemeinen Ausbildung zur Wehrhaftigkeit in ein früheres Lebensalter verlegen könnten. Freilich, in der Form eines äußerlichsstaatlichen Zwanges dürste die Sache nicht kommen; das übel möchte dann ärger werden, als zuvor; sie müßte kommen durch Umbildung der Volkssitte. Vielleicht erwacht auch bei uns wieder die altgermanische Lust am Kampspiel. Spuren davon scheinen sich doch vielsach zu regen. —

Eine Bemerkung über das afketische Leben mag sich hier ansschließen. Dasselbe ist durch den habituellen Verzicht auch auf den maaßvollen und erlaubten Lebensgenuß charakterisirt. Von den modernen Moralisten wird es in der Regel als Verirrung verworsen. Und in der That scheint sein Princip das reine Widerspiel des Wohlschrieß zu sein. Die drei Gelübde des Mönchsthums besenten den Verzicht auf Reichtum oder materielle Kultur, auf Ausehen und Macht oder ideelle Kultur, endlich auf die Erhaltung der Gattung oder die Möglichkeit menschlicher Kultur überhaupt. — Dennoch ist zweisellos, daß ächte, wirklich durchgesührte Asken nicht Verachtung und Abschen, sondern vielmehr eine eigene Art von Achtung und Beswunderung erregt, das heißt bei Unbesangenen, auch wenn sie selbst entschiedene Weltkinder sind, wenn sie nur nicht ein Princip zu versteidigen haben. — Wie ist dies zu erklären?

Bielleicht liegt in Folgendem der Schlüssel. Die Neigung zumt entgegengesetzten Übermaaß ist natürlich und allgemein; sie fordert von jedem gelegentlich Widerstand und Kampf, und das Unterliegen in diesem Kampf ist nur zu gewöhnlich. Der Mangel an Enthaltungsstraft ist für Viele die Ursache des Untergangs. Ein Übermaaß von Enthaltungskraft und Enthaltsamkeit erscheint daher nicht eben als bedrohlich, sondern viel eher als verdienstlich. Und zwar in doppelter Hinsicht: unmittelbar wird Mangel an Enthaltsamkeit der Einen durch das über das notwendig hinausgehende Maaß der Ans

deren gewissermaßen kompensirt; was jene schuldig bleiben, bringen diese ein, indem sie mehr als das Gesorderte leisten. Die Lehre von den guten Werken der Heiligen hat in dieser Anschauung ihre natürzliche Begründung; das Volk ist ein Gauzes, die Thaten seiner Glieder werden nicht in ihrer Vereinzelung, sondern in ihrer Gesammtheit von Gott und Menschen beurteilt. Und mittelbar ist die völlige Enthaltsamkeit verdienstlich, sosern sie mit großem und in die Augen fallenzdem Beispiel zeigt, daß es möglich ist, jener Triebe, die so oft zu verzberblicher Ausschweifung sühren, Herr zu werden. Die Dankbarkeit sür diese erziehliche Wirkung der Askes wird in Form der Bewunzberung dargebracht.

Wohlleben neben und miteinander auftreten. Bei einem in Armut und Unkultur lebenden Volke giebt es wohl gelegentliche Unmäßigkeit, aber keine grundsähliche Enthaltsamkeit. Die philosophische Afkese kam erft auf, als die Künste des Wohllebens in der hellenischen Welt sich zu bedeutender Höhe entwickelt hatten. Das römische Kaisertum war der Boden, auf dem das Christentum günstige Entwickelungsbedingungen sand. Se sinnlicher ein Volk, desto größer seine Bewunderung des asketischen Lebens. Es ist gewiß nicht zufällig, daß die südeuropäischen Völker den Katholicismus mit Cölibat und klösterslichem Leben seingens wird auch im einzelnen Individum eine stark sinnliche Katur am leichtesten dahin führen, in der Askes Zuslucht zu suchen. Wer der Versuchung nicht in starkem Maaße ausgesetzt ist, bedarf nicht heroischer Gegennittel.

Auch das ist damit gegeben, daß das Gesetz der Astesen niemals als allgemeine ethische Forderung auftreten kann. Dann würde es sich selber aufheben, mit physischer und zugleich psychologisch=ästhetischer Notwendigkeit; mit physischer: das Ende der Kultur, oder das Ende des Lebens überhaupt wäre natürlich auch das Ende der Askes; mit ästhetischer: ohne seinen Gegensatz, die Ausschweisung, hätte es keinen Sim und kein Verdieust. Die Bedingung des Wertes und der Hochschmitzung der absoluten Enthaltsamkeit ist, daß es Andere giebt, denen das donum continentiae auch nicht in mäßigem Grade zu Teil geworden ist. — Das unuß auch der Asket selber auerkennen; er darf

nicht fordern, daß ihm Alle gleich sein sollen, ja, er darf nicht ein= mal sagen oder auch nur zu verstehen geben, daß sein Leben besser fei, als das der Anderen. Höchstens glücklich darf er sich schätzen, solchen Treibern entronnen zu sein, als die Vielen in ihren Trieben stets bei sich haben. Ein harter und hochmütiger Puritanismus ist nicht erbaulich, er bringt gegen sich auf. Dagegen wird ein Mann, der, sanftmütig und von Herzen demnitig, für sich selber gar nichts will, dagegen den Anderen Alles gönnt, auch das, was er sich selber verfagt, überall Ehrfurcht und Vertrauen erwerben, und gerade bei Weltfindern. Indem er außerhalb des Wettbewerbs steht, kann er sogar der Vertraute auch für sehr weltliche Geheinmisse werden, wie Pater Lorenzo in Romeo und Julie zeigt. Ein wunderbares Bild von einem Mann, der für sich auf Alles verzichtet hat und eben darin die Bedingung zu der tiefsten Wirkung auf Andere besitzt, hat Man= zoni in seinem Roman: Die Verlobten, in dem Cardinal Borromeo gezeichnet.

Von Moralpredigern, geistlichen und weltlichen, pflegt darüber geklagt zu werden, daß niemand sie hören und ihren Worten ge= horchen will. Die Herzenshärtigkeit der Menschen ist von den alten Propheten bis auf diesen Tag ein Gegenstand ihrer Anklage. Viel= leicht liegt es doch nicht allein an den Hörern, sondern auch an den Predigern. Wenn diese sich selbst so eifrig prüfen wollten als sie Andere prüfen, dann möchte sich manchmal finden, daß nicht allein der Eifer um die Seelen, sondern auch Bitterkeit und selbstischer Born die Worte eingab: was sie sich selbst nicht gestatten wollen oder dürfen und können, das gönnen sie auch den Anderen nicht und rächen an ihnen die eigene Entbehrung. Zur Moralpredigt hat nur Beruf, wer im sicheren Besitz eines seine Seele ganz erfüllenden Gutes ganz ohne Neid ift: wer Andere nicht ohne ein Gefühl von Bitterkeit im Genuß der Dinge schen kann, von deren Minderwertigkeit er sie über= zengen will, Reichtum, Ehre, Genuß oder was es sei, dessen Rede wird vergeblich bleiben.

3. Eine Modifikation der Mäßigkeit, gleichsam ihre innere Form, ist die Anspruchslosigkeit oder Bescheidenheit. Es ist die Mäßigkeit in der Begierde selbst und zwar der erweiterten, mensch= lichen Begierde, die Mäßigkeit des Verlangens nach Besitz, Geltung

Lebensstellung und Lebensgenuß. Die auspruchslose Bescheidenheit besteht in der habituellen Herabstimmung des Verlangens zu dem, was das Glück gewährt hat und in Aussicht stellt. Die Wirkung der Bescheidenheit ist die Zusriedenheit; und darum ist sie die allermunittelbarste Anweisung auf Lebensglück, wie ihr Gegenteil, die auspruchsvolle Begehrlichkeit, die sicherste und unmittelbarste Anweisung auf ein unglückliches Leben ist.

Alle Welt klagt, daß Zufriedenheit in unserer Zeit selten ge= worden, daß habituelle Unzufriedenheit die weitverbreitete Lebens= stimmung der Gegenwart sei. Schwerlich ist das eine Täuschung, die Unzufriedenheit folgt der Begehrlichkeit, für deren wuchernde Ent= wickelung die Gegenwart so günstige Bedingungen darbietet. Eine ungeheure Beweglichkeit ist mit den neuen Verkehrsmitteln über uns gekommen; es giebt keine seghafte Bevölkerung mehr. Vor ein paar Menschenaltern war es noch Regel, daß der Mensch in den angeborenen Verhältnissen sein Leben lang sitzen blieb. Setzt ist alle Welt auf der Jagd nach dem Glück. Die Großstädte, die eigentlichen Reviere für diese Jagd, laden und locken jedermann, und jedermann fommt in die Großstadt, oder lebt wenigstens mit seinen Vorstellim= gen in ihr; auch im letten Beidedorf hat jedermann Verwandte dort, einen Sohn beim Militär, eine Tochter im Dienst. Die Großstadt unn ist ein ungeheures Ausstellungsmagazin, in dem tausend be= gehrenswerte Dinge beständig die Begierde reizen. Alle diese Dinge sind für jedermann; es ist rein zufällig, wenn Einer sie nicht kaufen fann; haben und branchen könnte er sie so gut, als jeder Andere, der zufällig in der Lotterie oder an der Börse gewonnen hat. Standes= bewußtsein und Standessitte ist in der Anonymität des großstädtischen Lebens untergegangen. Die Gleichheit der Massen, ausgedrückt in der Gleichheit der Kleidung und Erscheinung, giebt Allen gleiche Ansprüche. Da also jedermann stets vor Angen hat, was Andere ohne jeden vernünftigen Grund vor ihm voraushaben, Pferde, Diener, Land= häuser, Kleider, Schmuck, Tafelgenüsse, wie sollte nicht jedermann un= zufrieden sein? — Dazu kommt, daß der Damm, welchen ehedem die Religion gegen die Begehrlichkeit aufgerichtet hatte, in unserer Zeit so gut wie weggeschwennut ist. Der Gedanke an die Vergänglichkeit des Irdischen und die Nähe der Ewigkeit hat für die meisten Menschen seine Wirksamkeit eingebüßt, das gilt von den Gebildeten, wie von den Massen. Tröstete früher die Hoffnung auf ein jenscitiges Leben, für das den Reichen und Genießenden nicht eben günstige Ausssichten eröffnet waren, über die Entbehrungen dieses Lebens, was kann nunmehr den, der diese Hoffnung auf einen jenseitigen Ersatz verloren hat, trösten, wenn ihm das Glück nicht bietet, was es Ausderen gewährt?

Giebt es ein Heilmittel für diese Krankheit? Man pflegt als auf das Heilmittel für alle Schäden der Zeit auf die Kirche und die Wiederherstellung ihres Einflusses zu verweisen! Sicherlich, wenn unter diesem Einfluß nicht äußerliche Herrschaft, sondern innere Stimmung der Gemüter zu Demut und Frömmigkeit verstanden wird, dann ist kein Zweisel, daß es sich wirksam erweisen würde. Den vollen Frieden gegenüber den irdischen Dingen kann vielleicht nur die Religion geben.

Ein weltliches Heilmittel wird von der späteren griechischen Philosophie ihrer Zeit, die an demselben Übel litt, empfohlen: lege die falschen Meinungen ab, vor allem die falsche Meinung, daß das Glück vom Glück abhange. Was dich quält, ist nicht der Nichtbesitz dieser oder jener Dinge, sondern die Meinung, daß du ohne jene Dinge nicht glücklich sein könnest. Bist du wirklich sicher, daß ihr Besitz dich glücklich machen würde? Aber sicher ist, daß es dich un= glücklich macht, sie zu begehren und nicht zu erlangen. Da um das Nichtbegehren in deiner Macht ist, das Erlangen aber nicht, sieh zu, wie thöricht du bist, wenn du auf das Erlangen deinen Sinn richtest, statt auf das Nichtbegehren. — Sa, sagst du, aber das Nichtbegehren ist eben nicht in meiner Macht. — Hast du es denn schon wirklich und eruftlich versucht? Haft du, der du auf so viele Dinge so viel Sorge und Eifer verwendest, auch hierauf einmal Sorge und Eifer gerichtet? Haft du Betrachtung und Übung herbeigezogen? Haft du die Hülfen gebraucht, die dir zu Gebote stehen? Das Nichthinschen auf die Dinge, die die Begierde reizen? Das Hinsehen auf Andere, die derfelben Dinge und noch anderer dazu entbehren und dabei fröh= lichen Herzens sind? Blicke auf Sokrates: er geht über den Markt und freut sich all der schönen Dinge, daß er ihrer nicht bedarf. Haft du schon deinen Stolz zu Hülfe gerufen wider die Eitelkeit? Man hat dich bei einer Beförderung übergangen, man hat dich zu einem Diner nicht geladen: haft du, fragt Epiktet, den Preis bezahlt, den es koftet? Es koftet natürlich Schmeichelei und Anfwartung. So zahle also den Preis, um den es verkanft wird, wenn es dich vorsteilhaft dünkt; willst du aber nicht zahlen, nun, bist du nicht unverschämt, wenn du doch nehmen willst? Und hilft die Betrachtung allein nicht, so bleibt noch die Übung, die Askee: enthalte dich, die eigene Eitelkeit und Begehrlichkeit zu brechen, freiwillig auch solcher Dinge, die du hast; in der Übung erstarkt die Krast; du nunkt nur dem Willen Gelegenheit geben, sich in seiner Stärke fühlen zu lernen gegenüber der Begierde. — Vor allem aber, hast du den Neid auszgerissen aus deinem Herzen, das häßliche Unkrant, das Leib und Seele vergistet und mit stechenden Schmerzen peinigt? Sonst thn es gleich und glande nicht, daß du für dein Glück schon etwas gethan habest, so lange du das nicht gethan hast.

Und noch Eins, hast du Kinder, erleichtere ihnen die Sache! Es giebt zwei Ausstattungen für das Leben, die eine macht es sicher glücklich, die andere sicher unglücklich. Die erste ist die Gewohnheit, alles Gute, was das Leben bringt, über der Erwartung, alles Schwere darunter zu finden; die andere hält es umgekehrt. Es steht in deiner Hand, womit du dein Kind ausstatten willst. Erfülle ihm alle Wünsche, gieb ihm alles, worauf seine Angen fallen, laß es wählen, was es essen und trinken, was es thun und lassen will, räume alles aus dem Wege, was ihm beschwerlich ist, nimm ihm ab, was ihm Mühe macht, bewundere und rühme in allem seine Tüchtigkeit und Bravheit, kurz, sei ganz Zärtlichkeit und Hingebung: und du darfst gewiß sein, daß es die Welt, wenn es in die Welt tritt, hart und karg finden, unzufrieden und unglücklich sein wird. Willst du das nicht, nun so sei streng gegen dein eigenes Herz und schene dich nicht, von allen gebildeten Müttern für hart und felbstsüchtig angesehen zu werden.

Ich hörte eine Geschichte erzählen. Es waren einmal zwei kleine Mädchen, die waren gesund und fröhlich und hatten alle Tage den allerbesten Appetit. Die kamen auf Besuch zu einer Tante, die sie sehr lieb hatte und ihnen alles zu gesallen that, was sie ihnen an den Augen absehen konnte. Sie fragte sie vorher, was sie kochen

solle, und wenn das Essen auf dem Tisch stand, was sie am liebsten davon hätten. Es waren noch nicht 14 Tage vergangen, da schmeckte ihnen das Essen gar nicht mehr; die Eine konnte dies, die Andere jenes nicht essen, immer blieb der Teller halbgeleert stehen und jedese mal endete die Mahlzeit mit Verdruß und Thränen. Wie kommt es doch, fragte die Tante, als die Mutter der beiden Mädchen anskam, daß es zu Hause anders geht? Das will ich dir sagen, erhielt sie zur Antwort: zu Hause werden sie nie gefragt, was sie mögen und erhalten nie so viel, als sie wollen.

Glücklich der Mensch, den das Schicksal ebenso hält. Wer jeden Tag die Wahl hat, was er thun und lassen will, wer von allem, was das Leben bietet, so viel nehmen kann, als eben sein Gelüst ist, der wird das Leben bald satt haben. — Also sei zufrieden, daß dir nicht Alles zufällt, was du begehrst; lerne wollen, so rät dir Marc Anrel, nicht daß die Dinge sich richten nach deinen Wünschen, sondern daß deine Wünsche sich richten nach den Dingen.

4. Neben die Mäßigkeit hat griechische Weisheit die Tapfersteit als eine der Cardinaltugenden gestellt. Sie kann erklärt werden als die Fähigkeit, dem Eindruck des Schmerzlichen, Gefährlichen, Furchtbaren durch den vernünftigen Willen zu widerstehen. Ist die Mäßigkeit die Normalfunktion mit Beziehung auf den Genuß, so ist die Tapferkeit die Normalfunktion mit Beziehung auf Gefahr und Schmerz. Wie jene, so können wir auch diese füglich mit dem Aristoteles als eine Mitte zwischen zwei Entartungen konstruiren: Mäßigkeit hält die rechte Mitte zwischen Unempfänglichkeit für sinnslichen Genuß und Zügellosigkeit, Tapferkeit zwischen blindem Davonslaufen und blindem Hineinstürzen in die Gefahr.

Wenn ein Tier sein Leben durch einen feindlichen Angriff bedroht sieht, dann kann man ein doppeltes Verhalten beobachten: entweder bewirkt der Angriff Furcht und treibt zur Flucht; oder er bewirkt Wut und treibt zur Abwehr. Dieses Verhalten ist den Raubtieren, jenes den Beutetieren eigen. Offenbar ist das eine wie das andere der Natur und Lebensweise des Tieres angepaßt: das wehrlose pflanzenfressende Tier ist weder durch seinen Körper noch durch seine Temperament zum Angriff geschickt, es handelt daher im Sinne seiner Selbsterhaltung, wenn es flieht und sich verbirgt; ihm ist die Furcht-

samseit, welche Gesahr von serne wittert und zu schlenniger Flucht antreibt, eine zwecknäßige Naturausstattung. Dem bewehrten Raubstier wird der andere Habitus, Wildheit und Wut, ebenso angemessen sein: es umß beständig äußerlich und innerlich auf Überfall und Angriff gespannt sein, von dessen Gelingen seine Erhaltung abshängig ist.

Beide Verhaltungsweisen kommen auch beim Menschen vor. giebt Menschen, die zum Schafsgeschlecht gehören, bei denen Gefahr sogleich den Trieb des Ausreißens auslöst. Es giebt andererseits Menschen, die, Raubtieren ähnlich, durch Bedrohung oder Verletung sogleich zu blindwütendem Angriff gereizt werden. Beide Verhaltungs= weisen werden beim Menschen getadelt, jene als Feigheit, diese als blinde Wut oder Tollkühnheit. Von dem Menschen wird eine andere Verhaltungsweise verlangt, eben die Tapferkeit. Tapfer ist, wer bei feindlichem Angriff und überhaupt in der Gefahr, gleich fern von blindem Davonlaufen und blindem Draufgehen, ruhig Blut und fühlen Kopf behält, die Lage der Dinge mit klarer Besinnung auffaßt, mit ruhiger Erwägung die Mittel bestimmt, durch die der Gefahr am besten zu begegnen ist, und endlich den gefaßten Entschluß mit Sicherheit und Energie ausführt, es sei um Widerstand und Angriff, oder Deckung und Rückzug. Besonnenheit bildet also ein wesentliches Stück der Tapferkeit. Von den Spartanern wird ein sinnvoller Brauch berichtet: vor der Schlacht opferte der König zuerst den Musen, "mutmaßlich", sagt L. Schmidt (Ethik der Griechen II, 37), "um von ihnen zu erflehen, daß seinem Heere auch während des Rampfes die ächt apollinische Freiheit von wilder Leidenschaft erhalten bleibe". In biologischer Betrachtung könnte man die Ent= ftehung diefer Eigenschaft so erklären. Der gefährlichste Feind des Menschen ist der Mensch. Im Kampf mit diesem Feinde ist die Tapferkeit erworben worden; sie ist das Abwehrmittel gegen die furchtbarfte Angriffswaffe: den Verstand. Gegen diese Angriffswaffe hilft weder blindes Ausreißen, noch blindes Draufgehen, wie sich im Angriff des Menschen auf die Tiere zeigt: die flüchtigen führt ihre Furcht in sein Netz, die wilden ihre Wut in sein Schwert oder Geschoß. Einem solchen Teinde kann nur durch den Gebrauch der= selben Wehr, des Verstandes, Widerstand geleistet werden, das ist

eben durch Tapferkeit, Kampf mit vollem Verstand. In Sprachge= brauch ist das Wesen der Tapferkeit etwas verdunkelt. Nach der obigen Erklärung kann Tapferkeit sowohl durch Rückzug als durch Widerstand oder Angriff bewiesen werden. Der Sprachgebranch neigt dazu, Rückzug als unverträglich mit Tapferkeit anzusehen; dem Kampf ausweichen gilt als Mangel an Mut. Vielleicht liegt die Ursache dieser einseitigen Ausprägung des Begriffs in dem Folgenden. Der Kampf des Menschen mit dem Menschen ist regelmäßig nicht ein Rampf des Einzelnen mit dem Einzelnen, sondern Rampf einer Ernppe, eines Stammes, eines Volkes gegen ein anderes. Für eine Vielheit von Kämpfern ist es nun offenbar eine wesentliche Bedingung ihrer Stärke, daß der Einzelne im Kampf unter allen Umständen aus= hält und lieber fällt, als flieht: die Kraft der Gesammtheit beruht auf der Zuversicht Aller zu jedem, daß er seinen Posten nicht verläßt. Je gegründeter diese Zuversicht ist, desto größer sind ihre Chancen im Kampf ums Dasein: der kriegerischste Stamm ist der siegreiche und überlebende; der Mangel an Mut wird von der Natur mit Aus= rottung oder Anechtung bestraft. — Daß es jedoch nicht zur Tapfer= keit an sich gehört, unter allen Umständen die Gefahr oder den Rampf aufzunehmen, daß Tapferkeit auch in der Flucht bewiesen werden kann, tritt gleich zu Tage, wenn es sich nicht um den Gruppenkampf mit Menschen, sondern um den isolirten Kampf mit wilden Tieren oder mit den Elementen handelt. Wenn ein Jäger plötzlich von einem wilden Tiere angefallen wird, so verlangen wir von ihm gar nicht, daß er unter allen Umständen den Rampf aufnehme; wir werden ihn tapfer nennen, auch wenn er ausweicht oder flieht, vorausgesetzt allein, daß er mit ruhiger Besonnenheit einen der Lage angemessenen Entschluß faßt, nicht aber in blinder, ratloser Angst davonläuft.

Die kriegerische Tapferkeit ist die erste Form, in der diese Sigenschaft sich Anerkennung erwirbt, vielleicht die erste Tugend übershaupt, die Bewunderung gewinnt. Tapferkeit ist ursprünglich die Tugend, Feigheit das Laster; Epos und Lyrik wetteisern im Preisdes Helden. Und die Jugend bewundert keine Sigenschaft lebhafter und aufrichtiger, als harte und schlane Tapferkeit.

Mit der steigenden Civilisation verliert sie an Bedeutung. Die Wirkung der Civilisation ist der Friede. Der Einzelne braucht Pautsen, Eisik. seine persönliche Sicherheit nicht durch eigene Kraft und Tapferkeit an schützen, er steht unter dem Schutz der Gesetze und der Polizei. Der Indianer trägt beständig sein Leben in seiner Hand. Noch im Mittelalter trug jedermann, wenigstens angerhalb der Stadtmauern, beständig Waffen. Wir haben die Waffen abgelegt, weil wir ihrer nicht mehr bedürfen. Daß wir damit auch an der inneren Gerüstetheit, das Leben mit der Waffe zu verteidigen, eingebüßt haben, ist nicht umwahrscheinlich. Der durchschnittliche Europäer dürfte es an person= lichem Kampfmut als Einzelner mit dem einzelnen Indianer oder Beduinen schwerlich aufnehmen. Auch an Abhärtung bleibt er zurück. Was ihn dennoch so ungeheuer überlegen macht, ist, außer den Kampf= mitteln, die Organisation und Disciplin. Diese sind es auch, die in den Massenkämpfen der Kulturvölker den Ausschlag geben. persönliche Tapferkeit des einzelnen Soldaten kommt dabei nicht allzu viel in Betracht. Unsere ganze militärische Erziehung ist auch gar nicht darauf angelegt sie zu erzengen; sie richtet sich auf die Hervor= bringung zuverlässiger Disciplin: Gehorsam ist aber bis zu einem gewissen Grade ein der Tapferkeit entgegengesetzter Habitus.

Auf Rosten der friegerischen Tapferkeit gewinnen mit der aufsteigenden Civilisation andere Formen der Widerstandsfraft gegen Die deprimirenden Affekte an Bedeutung. An erster Stelle ist hier die Beharrlichkeit zu nennen. Sie kann erklärt werden als die Fähig= feit, durch vernünftigen Willen, widerstrebenden Gefühlen zum Trot, Beschwerden und Anstrengungen aller Art, die zur Erreichung eines Zwecks erforderlich sind, auf sich zu nehmen und anhaltend zu ertragen. Man fann Beharrlichkeit die Tapferkeit des arbeitenden Menschen Wie die friegerische Tapferkeit die Tugend des heroischen, nennen. so ist die Beharrlichkeit die Ingend des industriellen Zeitalters. Sie ist es zulett, wodurch der Kulturmensch dem kulturlosen so unermeß= lich überlegen ist. Der Wilde ist bedeutender augenblicklicher Anstren= gung fähig, aber nicht der fortgesetzten Überwindung kleiner Wider= stände, worin alle Arbeit besteht. Es liegt mit daran, daß er nicht fähig ist, weitaussehende Zwecke zu fassen. So giebt er, sobald der Augenblicksdrang der Not oder des Naturtriebes nachläßt, dem Gesetz der Trägheit nach, das auch die lebenden Körper beherrscht.

Alls eine Seite der Beharrlichkeit kann die Ordnungsliebe angesehen werden, die Gewöhnung, alle Dinge in geschäftlicher Regel= mäßigkeit zu erledigen: eine sehr schätbare Eigenschaft, die dem Leben Freiheit und Ruhe verschafft. Die Folge der Unordentlichkeit ist Verwickelung und Verwirrung, die mit Angst und Plage sich rächt. Namentlich die Neigung zum Verschieben wird in dieser Absicht gesfährlich; ist, nach dem alten Spruch, nach gethauer Arbeit gut ruhu, so lasten dagegen verschobene Geschäfte mit peinlichem Druck auf der Seele und müssen endlich in Hast und Ungelegenheit unzulänglich ausgeführt werden. Wer eine Viertelstunde zu spät unterwegs ist, hat davon den ganzen Tag Qual und Not.

Mit der Beharrlichkeit ist auch die Geduld verwandt. Es ist die Fähigkeit, Schmerzen und Leiden zu tragen, ohne durch sie innerlich überwältigt zu werden. Man kann an ihr eine doppelte Seite unterscheiden: die mehr passive Geduld, welche Leiden ohne Murren und Widerstreben trägt, und die mehr aktive Spannkraft des Gemütz, nach Niederlagen, Enttäuschungen, Verlusten sich wieder aufzurichten und von vorne anzufangen.

Geduld ift die weibliche Tapferkeit. In beiden Formen, nament= lich in der ersteren, ist sie Frauen mehr als Männern eigen; die Tragfraft für Leiden ift bei ihnen nicht selten in einem erstannlichen Maaße ausgebildet. Offenbar hängt dieser Zug mit der Naturbestimmt= heit der Geschlechter zusammen; Frauen werden in aller Art Leiden mehr genbt als Männer. Der Sinn des Mannes ist auf Angriff und Abwehr gerichtet, darum findet er sich schwerer in das Unab= wendbare. Aber auch die aktive Geduld, die elastische Widerstands= fraft des Gemüts, ist eine der schönsten und wertvollsten Eigenschaften ber Frau. Männer richten sich nach einem erlittenen Schlag schwerer auf. Die Frau findet den Anschluß an das Leben und die Wirklich= feit durchweg leichter wieder; sie beginnt bald wieder zu hoffen und fürchten, zu forgen und arbeiten; sie hat eine biegsamere Natur, die Rraft des Mannes ist spröder und zerbrechlicher. Auch dem langen und anhaltenden Druck von Mühseligkeiten und Widerwärtigkeiten fett sie größere Widerstandskraft entgegen; wenn der Mann in Un= geduld zusammenbricht, bewahrt sie ruhigen Gleichumt und selbst

Heiterkeit. Darum ist die Fran die geborene Hüterin der Jugend, die Pflegerin der Krankheit, die Trösterin des Alters\*).

Große Geduld im Leiden zeigt allemal einen edlen Charakter an. Tapferkeit und Beharrlichkeit können auch einem selbstsüchtigen und boshaften Willen eigen sein. Geduldige Ergebung in das Leiden ist ein Zeichen, daß der heftige natürliche Drang zum Leben, der sich gegen das Leiden strändt, durch einen höheren Willen gebrochen und zum Schweigen gebracht worden ist. Daher die sühnende Wirkung des innerlich angenommenen und geduldig getragenen Leidens, wie beim Schächer am Kreuz.

6. Als eine dritte Form der Selbstbeherrschung kann man die Gelassenheit bezeichnen. Ich verstehe darunter die Fähigkeit, durch vernünftigen Willen die Affekte zu beherrschen, die aus den Störunsen entspringen, welche das Zusammenleben mit Menschen herbeiführt, also des Zornes, des Ärgers, des Verdrusses zc. Gelassen ist, wer sein Verhalten zu Menschen nicht durch diese Affekte, sondern durch vernünftigen Willen bestimmt.

Der Mangel dieser Tugend hat neben Neid und Begehrlichkeit wohl den größten Anteil an den Widerwärtigkeiten, in denen das Leben vieler Menschen sich aufreibt. Der Verkehr mit Menschen wird ohne die Fähigkeit, über die unvermeidlichen kleinen Zusammensstöße himwegzukommen, zu einer beständigen Qual. Zemand zieht in eine Mietswohnung. Über ihm wohnt eine Familie mit einem halben Dußend Kinder, die von ihrem ersten Menschenrecht, Hände und Füße zu regen, fleißig Gebrauch machen. Die Sache wird ihm lästig, er wird ärgerlich und im Zorn schiekt er die Magd hinauf zu sagen: der Lärm sei unerträglich, der Herr lasse sich Kuhe ausbitten. Was ist der Erfolg? Die also angeredete Familie wird über diese Zurechtweisung böse und läßt nun erst recht die Dinge gehen. Und nun beginnt der Kamps: unser Freund fängt jest auch seinerseits an zu

<sup>\*)</sup> Auf gewisse Weise wird die größere Tragkraft der Frau für Leiden und Mißgeschick statistisch erwiesen durch die geringere Häusigkeit des Selbstmords bei dem weiblichen Geschlecht. Es kommen nach den Ergebnissen der Statistik etwa vier Selbstmorde von Männern auf einen bei Frauen. Wenn Selbstmord eintritt, wo das Leben unerträglich geworden ist, so könnte man hiernach sagen: die Trag-kraft der Frau sei viermal so groß, als die des Mannes.

rumoren, er wirft mit den Thüren, stampst mit den Füßen, schickt nach Hauswirt und Polizei und gräbt sich so immer tieser in Ürger und Verdruß ein. Er bringt schließlich seine Ohren gar nicht mehr sort von dem, was seine Nachbarn beginnen und wird so anfgeregt und reizbar, daß er nichts mehr thun und denken kann. — Richtet man sich gar mit den Hausgenossen so ein, so wird das Haus zur Hölle. Das Gemüt süllt sich mit gistiger Verdrießlichkeit, und wie ein Gefäß, das bis an den Rand gefüllt ist, ergießt es bei der kleinsten Berührung Vitterkeit und gistige Vosheiten. Dazwischen wird über die Menschen im allgemeinen als boshafte und niederträchtige Gesichöpfe geklagt.

Und doch ist offenbar niemand schuld als du selber; du bist es, der dich ärgert und gnält. Es wird dir begegnet, wie dn es willst; wie der Gruß, so der Dank. Hättest du, statt die Magd zu schicken, beinen auten Rock angezogen und der Mutter jener Kinder, deren Tüße dir das Gehirn zerftören, einen Besuch gemacht und ihr eingestanden, du habest leider eine schwache Seite, nämlich gegen Geräusche übermäßig empfindlich zu sein, und kämft nun mit der Bitte, wenn es möglich sei, darauf ein wenig Rücksicht zu nehmen, wenigstens zu gewissen Stunden; hättest du auch nicht vergessen, beim Abschied die Schönheit und Artigkeit ihrer Kinder zu loben und den Geschmack ihrer Einrichtung zu bewundern: es wäre Alles anders gekommen. Mindestens in neun unter zehn Fällen, und solche Wahrscheinlichkeit lohnt doch den Versuch, hättest du eine gute Aufnahme gefunden, und die Hälfte oder drei Viertel der Störungen wären beseitigt worden. Den verbleibenden Rest zu tragen, hättest du dir dann etwas stoische Philosophie verordnen können. Wenn du in ein Bad gehst, so rät Epiftet, stelle dir vor, wie es da hergeht: es wird gespritt, gestoßen, geschimpft, gestohlen; gehst du nun doch hinein, so weißt du, was da kommt und es wird dir leichter werden, deinen Gleichmut zu be= wahren. So auch hier: du ziehst in ein Mietshaus, du weißt, wie es darin zugeht, des Nachbars Hund bellt, seine Knaben toben, seine Töchter spielen Klavier; kanust du es nicht tragen, so geh nicht hin= ein, sondern bane dir selbst draußen ein Hans und sei es das be= Mußt du aber hinein, unn, so sag dir vorher: es muß ertragen werden, und schicke dich drein.

Alles das zu thun brauchst du noch gar keine Menschenliebe — sie würde es dir allerdings sehr erleichtern — es ist einfach der Rat der Klugheit. Mögen jene noch so sehr deinen Zorn verdienen, halt ihn nieder, es handelt sich um deine Ruhe, der Ärger frist dein Glück und dein Leben.

In der That, es ist seltsam genng: im Verkehr mit allen Dingen wissen wir, daß wir uns ihrer Natur anpassen müssen, um an ihnen unseren Willen durchzusetzen, nur im Verkehr mit Menschen scheinen wir es fast regelmäßig zu vergessen. Ein Stein liegt in unserem Wege, wir schelten ihn nicht, sondern gehen um ihn herum oder thun ihn bei Seite; eine Uhr oder eine Maschine geht nicht, wir schlagen sie nicht, sondern sehen zu, woran es liegt oder übergeben sie einem Kundigen, daß er das Hemunis beseitige. Wenn aber ein Mensch uns nicht zu Willen ist, wenn ein Nachbar thut, was uns nicht zufagt, wenn ein Freund anders handelt, als wir für recht halten, wenn der Schüler seine Lektion nicht kann, oder der Magd die Suppe nicht gerät, dann werden wir bose und schelten. Als ob Schelten und Zorn das Universalmittel wäre, Menschenseelen zu lenken. Menschenseele ist von allen Dingen in der Welt das komplicirteste und schwierigste; und darum ist die Kunst der Seelenlenkung die größte aller Künste; da sie auch die für das Glück allerwichtigste ift, so verdiente sie wohl, daß man sich mehr Mühe um sie gäbe. Die erste Bedingung aber dieser Runft ist die Fähigkeit, die innere Rube zu bewahren; allein der fühlen und besonnenen Beobachtung kann es gelingen, die Ursachen des Hemmnisses zu entdecken, und erst wenn dies geschen, kann überall eine sachverständige oder kunftmäßige Einwirkung stattfinden. Mag diese nun in Belehrung, Beispiel, Beratung, Ermunterung, Unterstützung, Ermahnung, Bitte, Bedrohima, Bestrafung oder worin immer bestehen, unter allen Umständen wird dabei jenes Wort Bacons gelten: die Natur überwindet nur, wer ihr gehorcht. Böse werden und schelten ist freilich keine Runst, ist aber auch nichts anderes als das Eingeständnis der Rat- und Hülflosigkeit und dient nicht zur Besserung des Schadens, sondern führt in der Regel dahin, ihn unheilbar zu machen. Selbst wo Strafe das rechte Mittel ist, wird es um so wirksamer sein, je ruhiger und sicherer die Hand ist, die es anwendet.

7. Die Frucht der Selbstbeherrschung, die in den Tugenden der Mäßigkeit und Genügsamkeit, der Tapferkeit und Beharrlichkeit, der Geduld und Gelassenheit sich vollendet, ist die innere Ruhe und Heiterkeit des Gemüts, Demokrits edvula, die tranquillitas animi der Stoiker. Ist sie schon an und für sich selbst das größte Stück menschlicher Glückseligkeit, so ist sie auch der Boden, aus dem die eigenklich menschlichen Frenden sprießen. Das ruhigsheitere Gemüt ist geschickt für die stillen Frenden der Betrachtung: in dem stillen See spiegeln sich die Gestalten der Dinge. In dem befriedeten Gemüt gedeihen die socialen Tugenden: Gerechtigkeit, Wahrshaftigkeit, Bartgefühl, Wohlwollen, Trene; und sie sind es wieder, aus denen die Frenden erwachsen, welche Freundschaft und häusliches Glück gewähren.

So ist der Weg zur Selbsterhaltung oder Wohlsahrt gegeben. Der Weisheit bedarf es ihn zu sinden und zu gehen. Darum wird sie bei allen Völkern als die große Führerin des Lebens gepriesen. Den Stimmen der griechischen Philosophen schließt sich der königliche Weise der Hebräer an:

Wohl dem Menschen, der Weisheit findet, und dem Menschen, der Verstand bekommt.

Denn es ist besser, um sie handtieren (Kaufmannschaft treiben), denn um Silber, und ihr Gewinn ist besser, denn Gold.

Sie ist edler, denn Perlen, und Alles, was du wünschen magst, ist ihr nicht zu gleichen.

Langes Leben ist zu ihrer rechten Hand, zu ihrer linken ist Reich= tum und Ehre.

Thre Wege sind liebliche Wege und alle ihre Steige sind Friede. Sie ist ein Baum des Lebens allen, die sie ergreifen und selig sind, die sie halten.

Denn der Herr hat die Erde durch Weisheit gegründet und durch seinen Rat die Himmel bereitet. (Sprüche Salomonis, Kap. 3.)

Bweites Kapitel.

## Das leibliche Leben.

Die Bestimmung des Leibes ist, Organ und Symbol des geistigen Lebens zu sein. In dieser praktischen Schähung beider Seiten des Menschen sindet keine Meinungsverschiedenheit statt; auch der Materialist, der die Seele für ein vorübergehendes Erzengnis der Materie, ein Accidens an der Substanz ansieht, denkt hierüber nicht anders: der Leib ist auch ihm zum Dienst der Seele. Und auch über die Beschaffenheit eines guten Dieners sind Alle einig: viel leisten und ertragen und wenig verlangen, das sind die Eigenschaften, die jedermann an seinem Diener schähenswert sindet. Dasmit ist dem die erwünschte Beschaffenheit des Leibes gegeben: der gesunde, kräftige und abgehärtete Leib hält viel aus und fordert wenig, der kranke, schwache und verwöhnte leistet wenig und macht große Ausprüche.

Hierans ergiebt sich die beherrschende Pflichtformel sür dieses Gebiet: thu, was geeignet ist, die Gesundheit und Kraft des Leibes zu erhalten und zu mehren; vermeide, was sie mindert und schwächt. Die andere Seite der Bestimmung des Leibes ist: Darstellung oder Symbol des seelischen Lebens zu sein. Schönheit und Annut sind die Eigenschaften, wodurch der Leib ein gutes und schönes Seelenleben in der sichtbaren Welt darstellt. Annut ist ersworbene Schönheit: in der Ruhe, Sicherheit und Angemessenheit der Bewegungen stellt sich die ruhige Sicherheit der Seele dar, die ihrer selbst Meister ist. Alls Pflichtformel ergäbe sich hieraus: ziehe und bilde den Leib, daß er als eine erfrenliche Erscheinung in dieser sichts baren Welt sich darstelle, hindeutend auf die unsichtbare Schönheit der Seele.

Es bleibt den Künsten der Diätetik, Eynmastik und Kosmetik überlassen, diese allgemeinen Formeln in ein System besonderer Formeln zu entwickeln, oder Anweisung zu geben: wie der Leib durch solche und solche Ernährung, Bewegung, Übung, Bekleidung, Wohnung, Pflege n. s. w. gesund und rüstig, annutig und schön gemacht und erhalten werden könne. Huselands Makrobiotik, ein schlichtes

Buch, voll von gesundem Sinn, mag als eine kompendiöse Ausführung der Aufgabe genannt werden. — Ich beschränke mich auf ein paar Andeutungen.

1. Was die Ernährung anlangt, so erhält sie ihren specifisch menschlichen Charakter durch die künstliche Zubereitung der Speisen, welche regelmäßig unter Mitwirkung des Feners geschieht. Die Benuhung des Feners zu diesem Gebrauch spielt eine nicht unwich=tige Rolle in der Emanzipation des Menschen von der Natur. Während das Tier, auf den Verbreitungsbezirk seiner besonderen Nahrungspflanzen oder =tiere beschränkt, selbst als ein Produkt seiner Zone erscheint, hat der Mensch sich zum Herrn der Erde gemacht; er sindet in jedem Hinmelsstrich, was er, mit dem Fener in seinem Dienst, in Speise umzuwandeln vermag.

Auch in anderer Hinsicht ist der Gebrauch des Feuers zur Nahrungsbereitung nicht ohne wichtigen Einfluß auf die Entwickelung
des meuschlichen Lebens gewesen. Wundt macht darauf aufmerksam,
daß derselbe, indem er zu gemeinsamer Zubereitung der Speise drängte,
damit zugleich gemeinsamen Genuß nahelegte: die Mahlzeit, gemeinsam am Heerd eingenommen, verdankt ihm den Ursprung. An das
Mahl knüpft sich der Opferkult, aus dem Todtenmahl entspringend,
der Heerd wird zum Altar. Die Mahlzeit und ihre Regelmäßigkeit
hat auch, den Tag gliedernd, die erste Zeiteinteilung gebracht. Die
erste Disciplinirung der animalischen Begierden wird dem Kinde
noch stets durch die Regelung seines Appetits nach den Mahlzeiten
beigebracht.

Eine Bemerkung über eine Entartung mag hier Raum finden, welche von dem Gebiet der Ernährung ausgeht. Indem der Mensch von der Naturführung des Instinkts, der das Tier bindet und zusgleich sichert, sich loslöst, setzt er sich der Verirrung aus. Die künsteliche Bereitung der Nahrung sührt dazu, ihr Reize sür den Gaumen zu geben, durch welche ihre Aufnahme lusterregend wird, auch wenn sie nicht durch das Bedürfnis gesordert wird. Völlerei und Schlemsmerei sind allgemein dadurch charakterisirt, daß die Ernährungsorgane als Organ zur Lusterzeugung ges oder vielmehr wisbraucht werden. Wie es scheint, kommt dieser Nisbrauch im tierischen Leben wirgend, im menschlichen Leben dagegen zu allen Zeiten und bei allen Völkern

vor. Reisende erzählen schauderhafte Dinge von Völlerei in roher Form bei uncivilisirten Völkern. Auch die Erfindung berauschen= der Geträufe scheint allen gelungen oder zu allen durchgedrungen zu sein.

Es ift niemandem unbekannt, in welchem Maaße das Leben der modernen Kulturvölker durch das Übel der Trunksucht verwüstet wird. Besonders scheinen die germanischen Völker von Alters her für dieses Laster prädisponirt zu sein. Es giebt in Deutschland Gegenden, wo ein nicht unerheblicher Teil der männlichen Bevölkerung direkt an den Folgen der Trunksucht zu Grunde geht; und es giebt kein Land, wo nicht die tiefgreisendsten Störungen von diesem Punkt über das ganze Leben sich ausbreiteten. Zerrüttung des wirtschaftlichen Lebens, Verkümmerung und Zerstörung des Familienlebens, Verrohung und Verwüstung des geistigssittlichen Lebens, endlich Absterben auch des leiblichen Lebens, das sind die nächsten Wirkungen der Trunksucht. Pauperismus, Verbrechen, ein Heer von Krankheiten, Irrsinn, Selbstmord, Entartung der Nachkommenschaft bilden ihr trauriges Gesolge\*).

Daß hier eine überaus schwere Gefahr für die ganze weitere Lebensentwickelung der Kulturvölker vorliegt, ist eine Überzeugung, die sich in der jüngsten Zeit unter ernsten und sehenden Männern mehr und mehr ausbreitet. Wie ist ihr zu begegnen?

Die deutsche Regierung legte im J. 1881 dem Reichstag einen Gesetzentwurf vor, der Ürgernis erregende Trunkenheit an einem öffentslichen Orte strasbar machte (mit Geldstrase bis 60 Mark oder Haft bis zu 14 Tagen und Verschärfungen im Wiederholungsfall); außerzdem wurde die Besugnis gesordert, sür gewohnheitsmäßige Trinker zeitweilige Unterbringung in einer Heilanstalt auzuordnen. Bei der Beratung der Vorlage wurde gegen dieselbe unter anderen Gründen auch der vorgebracht, daß sie eine unzulässige Beschränkung der perzsönlichen Freiheit einsühre. Ich weiß nicht, ob und in welchem Maaße das Argument zur Verwersung der Vorlage beitrug; mir scheint aber, daß es als ein völlig untaugliches angesehen werden

<sup>\*)</sup> Bgl. A. Baer, Der Alfoholismus, seine Berbreitung und seine Wirkung auf den individuellen und socialen Organismus, sowie die Mittel, ihn zu bekämpfen (1878).

muß. Trunkenheit macht unfähig, vernünftig zu überlegen und zu wollen, nicht aber zu handeln; sie disponirt demnach zu unvernünf= tiger Behandlung und jenachdem zu brutaler Mißhandlung Anderer; der urfächliche Zusammenhang zwischen Betrunkenheit und Verbrechen, namentlich Verbrechen gegen die Person, ist ja bekannt genng. den Angaben der Statistiker sollen gegen 3/4 aller Verbrechen unter dem Einfluß des Alkohols verübt werden. In einen folden Zustand sid) zu versetzen, ist demnach unzweifelhaft als ein Angriff auf die Sicherheit Anderer anzusehen. So gut es nun strafbar ist, wenn jemand einen bissigen Hund frei umberlaufen läßt oder den Schnee vom Bürgersteig nicht wegkehrt, so gut ist Trunkenheit als solche als strafbar anzusehen, auch wenn zufällig diesmal niemand dadurch beschädigt worden ist; die Bedrohung selbst ist eine unter Umständen höchst empfindliche Kränkung. Und nicht minder zweifellos erscheint mir, daß das Einschreiten gegen gewohnheitsmäßige Trunksucht durch Überweifung an eine Heilanstalt an sich innerhalb der Befugnis der Gesammtheit gegen den Einzelnen liegt. So gut man den Geistes= kranken wider seinen Willen in Verwahrung nimmt, damit er nicht sich selber und Anderen Leides anthue, so gut mag man den des Willens beraubten Alfoholifer, etwa auf Antrag der Seinigen, in Dbhut und Kur nehmen, um ihn selbst und seine Umgebung vor den Folgen seiner Erkrankung zu schützen; wobei denn selbstverständlich ber Schutz gegen willfürliche und ungerechte Ausführung des Gesetzes eine wichtige Sorge wäre.

Also die Bekämpfung eines solchen Gesetzes vom Standpunkt der allgemeinen Menschenrechte und der persönlichen Freiheit scheint mir völlig unzulänglich; die Freiheit sich zu betrinken kann als zu den allgemeinen Menschenrechten gehörig nicht angesehen werden.

Dennoch bin ich im Zweifel, ob die Verwerfung der Vorlage, wenigstens jener Strafbestimmung gegen öffentliche Trunkenheit, zu bedauern ist. Außer der Ungerechtigkeit oder Schädlichkeit giebt es noch einen entscheidenden Grund gegen ein Gesetz, das ist seine vorzaussichtliche Unwirksamkeit. Ich fürchte nun, ein derartiges Strafzgesetz gegen die Trunksucht würde, wenigstens gegenwärtig noch, ziemlich unwirksam sich erweisen: es würde zur Verbesserung der Sitte, und das wäre doch das Ziel, wenig vermögen.

Die Wirksamkeit würde wesentlich davon abhängen, ob es der Bestrafung gelänge, der Trunkenheit in der öffentlichen Meinung den Charafter des Schimpflichen anfzudrücken, den sie jest nicht hat; das Strafübel als folches würde schwerlich in irgend erheblichem Maaße zurückhaltend wirken. Db jenes der Fall sein würde? mir sehr fraglich, so lange die öffentliche Meinung nicht blos der unteren Klassen, sondern auch der sogenannten guten Gesellschaft die Sache so leicht nimmt. Vor wenigen Jahren fand in einer kleinen deutschen Universitätsstadt ein Krawall statt, welcher mehrere Tage lang die ganze Stadt in Anfregung erhielt. Die Ursache, welche einen Teil der studirenden Jugend zur Empörung trieb, war eine po= lizeiliche Anordnung, daß die Wirtshäuser um 12 Uhr Nachts geschlossen werden sollten — eine, so sollte man denken, für alle Beteiligten, sowohl für die Biertrinker als für die übrigen Bewohner der Stadt, höchst wohlthätige Maaßregel. Von jener freiheitsdur= stigen Jugend wurde sie als eine unerträgliche Beschräufung der per= fönlichen Freiheit empfunden, oder vielleicht auch der akademischen Freiheit, von welcher Freiheit ja manche feltsame Vorstellungen in Umlanf sind. Nun stelle man sich diese selben Verteidiger der Freiheit 5 oder 10 Jahre später über Trunkenheit zu Gericht sitzend vor! Es scheint mir sehr fraglich, ob das Gesetz, durch solche Vertreter gehandhabt, eine erziehende Wirkung auf die öffentliche Sitte aus= üben würde. Oder werden sie bis dahin andere geworden sein? Vielleicht; aber auch dann, würde nicht die eigene Vergangenheit wider sie aufstehen? Und ob wirklich die Veränderung durchweg stattfindet? Die andauernd heitere Stimmung, welche es einem der Anwälte der Freiheit in jener Verhandlung bei den Volksvertretern hervorzurufen gelang, war nicht geeignet, alle Zweifel über die Wert= schätzung der Nüchternheit in der hohen Versammlung zu zerstreuen. Als jener Redner bemerkte, wenn er auf der Straße Betrunkenen begegnet sei, seien dies meist ältere Herren mit weißer Binde gewesen, und dieser Anblick habe ihm nicht Argernis, sondern sympathische Fröhlichkeit erregt, da erregte auch diese Außerung in der Bersamm= lung nicht Argernis, wenigstens gab dasselbe sich nicht hörbar kund, dagegen wurde hörbar jene sympathische Fröhlichkeit, welche als all= gemeine Heiterkeit bezeichnet wird. Und offenbar rechnen auch jene

in allen unseren Zeitungen so häufigen langen und sentimentalen Berichte über Kommerse alter Herren mit nachfolgendem "Katerfrühstück" darauf, ihren Lesern ein behagliches Schmunzeln zu entlocken\*).

So lange die "gute Gesellschaft" in diesem Punkt so nachsichtig gegen sich selber ist, hat sie Ursache, an ihrem Beruf, die schlechte Gesellschaft durch Bestrafung der Trunkenheit zur Nüchternheit zu erziehen, zu zweiseln. Das Gesetz vermag nicht Sitten zu schaffen, sondern nur vorhandene zu schützen.

Db von der Zukunft Besserung der Sitten zu erwarten ift? Vielleicht fteht die Sache doch nicht hoffmungslos. Ein Geschichtsbetrachter könnte sie vielleicht in folgender Weise vorstellen. Am Aufang der Neuzeit herrschte die Sitte des Vollsaufens an den Fürstenhöfen und beim Abel; man erinnere sich der Aufzeichnungen Hans von Schweinichens. Sie ist hier im Verlauf des 17. und 18. Jahrhunderts durch die höfische Bildung, welche von Frankreich her aufgenommen wurde, allmälig verdrängt worden. Von den Höfen breitete sie sich über die mittleren Bevölkerungsschichten aus, in der zweiten Hälfte des 17. Sahr= hunderts scheint sie innerhalb der akademisch gebildeten Welt einen Höhepunkt erreicht zu haben. Auch hier hat sie der seit Mitte des 18. Jahrhunderts mit den höheren geistigen Interessen allmälig durch= bringenden feineren Sitte weichen müssen; sie hält sich zwar in einigen Kreisen der studentischen Jugend und darüber hinaus auch im späteren Lebensalter mit großer Hartnäckigkeit, doch wird man sagen dürfen, daß sie nicht mehr zum guten Ton gehört. Im Beamtentun und im guten Bürgertum gehört das Vollsaufen, wenn es auch im einzelnen Fall milde genug beurteilt wird, nicht zu den anerkannten Lebensgewohnheiten. Ihren eigentlichen Sit hat die Trunksucht gegenwärtig bei den niederen und niedersten Gesellschaftsschichten, zu denen sie erst seit dem 17. Jahrhundert allmälig durchgedrungen zu sein scheint; die Zunahme der Bramtweinproduktion, die erst im 19. Jahr=

<sup>\*)</sup> Allerlei Stimmen, welche die öffentliche Stimmung gegen Trinken und Betrunkenheit von dieser Seite her bezeichnen, findet man bei W. Martius, Der Kampf gegen den Alkoholmißbrauch (1884) S. 40 ff. Dort sind auch der oben erswähnte Gesepentwurf sowie die Satungen des 1883 gegründeten Vereins gegen den Mißbrauch geistiger Getränke nebst manchen anderen Stücken zur Geschichte des Kamps gegen die Trunksucht mitgeteilt.

hundert den ungeheuren Umfang erreicht hat, giebt dafür den Maßstab; Branntwein ift eben das Berauschungsmittel der Massen. nicht die Seuche, nachdem sie den Volkskörper von oben nach unten durchzogen hat, ihn wieder verlassen wird? Vielleicht darf man es Wenn die oberen Gesellschaftsschichten, die in allen Dingen, guten und bösen, das Vorbild geben, vorangehen und die Sache abstoßen, so würde sie auch in den Massen allmälig an Boden verlieren. Was nicht mehr für fein gilt, das steht auf absterbenden Wurzeln; ist es erst entschieden "gemein" geworden, dann wird es ausgestoßen. Der Fortschritt in dieser Richtung könnte dadurch beschleunigt werden, daß unter der Herrschaft des Branntweins das Trinken immer mehr eine rohe und widerwärtige Erscheinungsform annimmt; es giebt eine Poesie des Weines und zur Not noch des Biers, aber keine des Branntweins. Wenn einmal unter diesen Einflüssen Trunkenheit ent= schieden den Charafter des Gemeinen und Schimpflichen in der öffent= lichen Meinung angenommen haben wird, dann wird es auch möglich fein, den Rest alter Unsitte mit Gesetz und Strafen zu bekämpfen.

Inzwischen ist hier für die freie Vereinsthätigkeit ein weites Arbeitsfeld, wobei denn die gute alte Regel: zuerst vor der eigenen Thür zu kehren, nicht zu vergeffen wäre. Die Bierfeligkeit des akademischen und nichtakademischen Philistertums, welche in Deutschland so verbreitet ist, und der Kultus des Bauchs in der reichen und vornehmen Welt verwüsten das Leben nicht minder. Kann Jemand, der Tag aus Tag ein Morgens und Abends stundenlang stumpssinnigem, hundertmal wiedergekäntem Geschwätz oder ödem Statspiel in dem Tabacksqualm der Bierkneipen sitt, um endlich einen leeren, dumpfen Kopf nach Haus zu tragen, kann ein solcher irgend etwas Ernstes und Großes mit Ernst und Gifer treiben? Rann Jemand, der Tag aus Tag ein bei Diners und Soupers an ben Freuden der Tafel sich sättigt, seine Seele an eine Sache setzen? Wird sie nicht mit einer Stimmung fetter Sattheit erfüllt, Die ein Verlangen nach großen Dingen nicht aufkommen läßt?

Was aber die Bekämpfung der Trunksucht in den Massen anslangt, so möchten die wirksamen Maßregeln wesentlich auf zwei Stücke hinauskommen: Verminderung der Versuchung und Angebot von Ersatz für den Branntwein und die Schenke. In letzterer Absicht

haben die sogenannten Volkskaffeehäuser, welche zuerst in England, dann auch auf dem Kontinent, anfangs durch wohlthätige Vereine, später auch durch Privatunternehmung eingerichtet worden sind, einen Eine wohlthätige Verminderung der Verguten Anfang gemacht. suchung ist in Schweden durch das sogenannte Gothenburger System erreicht worden: in Gothenburg brachte seit 1865 eine Aftiengesell= schaft die sämmtlichen Schanklizenzen der Stadt an fich, verminderte die Zahl der Ausschankstätten beträchtlich und läßt seitdem in den übrig gebliebenen den Ausschank durch Angestellte bei sehr beschränkter Schankzeit beforgen; der Reingewinn, nach Abzug landesüblicher Verzinsung, wird an die Stadtkasse abgeführt. Das Syftem, das im Norden weite Verbreitung gefunden hat, vermindert einerseits un= mittelbar die Gelegenheit, sodann aber auch den Anreiz zum Trinken, der von der eigentlichen Kneipatmosphäre und der Gewinnsucht des Wirts ausgeht.

An diesem Punkt kann übrigens auch der Staat unbedenklich mit Abwehrmaßregeln einsetzen. Hat die Gesetzgebung sich entschlossen, Die Freiheit des Einzelnen, sich selbst zu ruiniren, durch Schließung der Spielfale zu beschränken, hat sie den Verkauf von Giften mit umständlichsten Vorsichtsmaßregeln umgeben, so wird sie wohl auch den Verkauf des Giftes, dem tausendmal mehr als allen anderen zusammen= genommen, zum Opfer fallen, mit einschränkenden Vorfichtsmaßregeln umgeben dürfen. Sehr einschneidende Bestimmungen in dieser Hinsicht hat ein niederländisches Gesetz vom Jahre 1881 durchgeführt, nach welchem die Anzahl der Schankstätten überhaupt im Verhältnis zur Bevölkerung festgesetzt, und die Konzession immer nur auf ein Sahr erteilt wird; übrigens führt es and die Strafbarkeit der Trunkenheit ein. — Durchaus zweckmäßig sind auch die Bestimmungen, welche den Wirt für Begünftigung der Böllerei zur Verantwortung ziehen. Und sicher ist die Forderung der Mäßigkeitsvereine zu billigen, den Schmiden für alkoholische Getränke die Klagbarkeit zu nehmen. End= lich mag auch die Vertenerung des Branntweins durch Bestenerung allmälig einschränkend auf den Konsum, wenigstens die Zunahme des= selben hennnend, wirken. Der gewohnheitsmäßige Trinker wird zwar badurch schwerlich bestimmt werden, weniger zu trinken; dagegen würden diejenigen, die noch nicht dem Branntwein verfallen sind, ein wenig länger zögern, wenn das Liter statt einer halben Mark eine oder zwei kostete; und sicher würde die Verkleinerung des Schnaps=glases nicht eine entsprechende Vermehrung der Zahl der getrunkenen Schnäpse zur Folge haben.

3. Ich füge eine Bemerkung über ein anderes Reizmittel hinzu, den Taback, der ungefähr gleichzeitig mit dem Branntwein seinen Eroberungszug durch die europäische Kulturwelt angetreten hat. kanntlich ist der Taback eins der Gastgeschenke, mit dem die neue Welt die alte bedacht hat. Wenn einmal das Mittelalter berufen würde, über die Neuzeit zu Gericht zu sitzen, dann würde es, für lange Unbill Vergeltung übend, fagen können: an drei Dingen sei die Neuzeit zu erkennen: dem Brauntwein, dem Taback und den Franzosen, wie eine gewisse Krankheit bei ihrem Einzug in Deutschland, der ziemlich gleich= zeitig mit dem Einzug der beiden anderen Errungenschaften stattfand, genannt wurde. Die Neuzeit pflege sich gegen das Mittelalter ihrer Civilisation zu rühmen. Wenn Civilisation in jenen drei Dingen bestehe — eine Ansicht, zu der denn auch die anßereuropäischen "Wilden", denen von Europäern die "Civilisation" gebracht werde, leicht kommen könnten — so scheine ihm der Vorwurf des Mangels an Civilisation ein sehr erträglicher. — In der That, Victor Hehn hat Recht: "daß ein barbarischer Gebranch der Indianer, den Rauch der trockenen Blätter einer betäubenden Pflanze durch ein Rohr oder eine zusammengedrehte Rolle in den Mund zu leiten und dann wieder auszustoßen oder dieselben Blätter in gepulvertem Zustande in die Rase zu stopfen, von den Rothäuten zu weißen, gelben und schwarzen Menschen auf der ganzen Erde hat übergehen und sich einwurzeln fönnen, ist eine Thatsache, die viel zu denken giebt"\*).

Man rechnet, daß das dentsche Volk jährlich gegen 300 Millionen Mark für Taback ausgiebt. Es liegt mir wahrlich fern, irgend Zemandem einen Genuß zu mißgönnen; sollte sich nicht aber für diese 300 Millionen etwas besseres kaufen lassen, als Rauch? Wenn dieselben z. B. zur Verbesserung und Verschönerung der Wohnungen verwendet würden, statt zur Verpestung, so hätten jedenfalls die drei

<sup>\*)</sup> B. Hehn, Kulturpslauzen und Haustiere in ihrem Übergang aus Asien nach Europa, S. 449.

Viertel des Volkes, die an dem Rauchen nur als Mitleidende beteiligt find, mehr davon; und vielleicht ständen sich auch die Raucher selbst nicht schlechter dabei. Denn ich gestehe, daß langjährige Erschrung es mir durchaus zweiselhaft gelassen hat, ob das Rauchen mehr Genuß oder Plage macht. Ob sich jemand darüber freut, daß er die Kunst versteht? Ob ein Vater es mit Freude sieht, daß seine Söhne und Töchter sie lernen?

Übrigens gilt vielleicht vom Nauchen dasselbe, was oben vom Trinken gesagt wurde: wenn es allgemein geworden ist, wird es gemein; und dann wird es zuerst von den bevorzugten Klassen, zuletzt von der Gesammtheit wieder abgestoßen. — Hat dieser Proces schon begonnen? Fast könnte es dem ausmerksamen Beobachter so scheinen.

4. Mit einem Wort gehe ich auf Wohnung und Kleidung ein. Die Wohnung, aus dem Bedürfnis des Schutzes gegen Frost und Hite, wie gegen feindliche Überfälle hervorgegangen, ist allmälig weit über das nächste Bedürfnis hinausgewachsen: Höhle, Zelt, Hütte, Haus, Burg, Stadt sind Stufen in der Entwickelung der Wohnung. Ihre erweiterte Bestimmung ist, das ganze menschliche Kulturleben in sich aufzunehmen. Was das Kleid dem Einzelnen, das ist das Hans der Familie. Zwischen den Wänden des Hauses findet das Familienleben Schutz gegen Unbill aller Art, Zuflucht vor zudringlicher Neugier und gierigem Neid. In der Wohnung schafft es sich eine Darftellung seines eigenen Wesens: Beschäftigung, Lebensweise und Sinnesart der Familie prägen sich in Gestalt und Ausstattung, in Einrichtung und Schmuck der Wohnung aus. Die Erinnerungen an die vergangenen Tage, an Glück und Leid haften daran, und so wird das Haus zum notwendigen Nahmen der Familiengeschichte. — Nicht minder ift sichtbar, daß die Entwickelung der großen geschichtlichen Lebensformen mit der Entwickelung der Wohnung im engsten Zusammenhang stehen: ohne die trennenden Wände der eigenen Hütte ist die Auslösung der Einzelfamilien aus der ursprünglichen heerden= artigen Einheit der Horde nicht zu denken. Die Ausbildung des Eigentumsrechts hängt ohne Zweifel mit denselben trennenden Wänden aufs engste zusammen. Mit dem selbstgebauten Menschenhaus ent= steht ferner das Haus der Götter, der Tempel, von dem dann wieder die Religion und die Künste so viel Anregung zur Entwickelung em-Paulfen, Ethit. 26

pfangen haben. Auch für die Ausbildung des Rechtsbewußtseins ist, wie Wundt bemerkt, der Tempel von großer Bedeutung gewesen. Der Gottesfriede machte den Tempel zum Aspl für Verfolgte. Der Tempelsfrieden wirkte zurück auf die Entwickelung des Hausfriedens: die Götter rächen den Bruch desselben, sowohl den, der an dem Bewohner von dem Einbrecher, als den, der von dem Bewohner am Gast geübt wird. Nicht minder hängt die Ausbildung erster völkerrechtlicher Vorstellungen mit der Schen vor den Heiligtümern stammverwandter Götter zusammen.

Eine der unerfreulichsten Folgen der jüngsten Entwickelung des socialen Lebens ist die, daß sie das Haus als dauerndes Heim der Einzelfamilie einem immer mehr anwachsenden Teil der Bevölkerung entzieht und in den Großstädten Massen von einander fremden Men= schen in große Mietshäuser zusammendrängt. Leidet darunter schon die wohlhabende Familie große Einbuße an Ruhe und Frieden, an Bequenilichkeit und Behagen, an Freiheit der Bewegung und Freude am Besitz, an nachbarlicher Gemeinschaft und familienhaftem Heimgefühl, so sind für die unteren Klassen die Wohnungszustände viel= fach zu einer Leben und Gesundheit, Sitte und Familiensinn, Sitt= lichkeit und Glück verwüstenden Wohnungsnot geworden. Familie nur einen einzigen Ranm hat und diesen noch mit After= mietern und Schlafburschen teilt, da ist eigentlich menschliches Leben nicht mehr möglich. In unseren großen Städten, namentlich den plötlich gewachsenen, beträgt die Zahl der Wohnungen, die nur einen heizbaren Raum haben, vielfach schon die Hälfte aller Wohnungen. — Es wäre der schönste Gewinn, den uns die fortschreitende Ausbildung der modernen Verkehrsmittel bringen könnte, wenn sie allmälig dahin wirkte, die Menschenmassen, die sie in die großen Städte zusammengeführt hat, auch wieder auszubreiten. Manche Familie, deren Leben durch die Einpferchung in eine Mietskaserne gestört und verkümmert wird, könnte übrigens schon jett, wenn sie wollte und nicht eine schlechte Gewohnheit für eine Naturnotwendigkeit aufähe, draußen ein eigenes Haus bewohnen. Bessere Gewohnheiten müssen auch hierin bei den wohlhabenden Klassen anheben\*).

<sup>\*)</sup> Ein zur Drientirung über Umfang, Ursachen und Heilung der Wohnungsnot wohlgeeigneter Artikel von Schmoller sindet sich in dessen Jahrbuch für Gesetzebung 2c., 1887, S. 425 ff.

5. Die Kleidung ist aus einer doppelten Wurzel entsprungen, dem Bedürfnis des Schutes und dem Trieb, den Leib zu schmücken und die Bedentsamkeit des Trägers erkennbar zu machen, wozu als die negative Kehrseite kommt: die Verbergung des Tierischen am Leibe; nur das Gesicht als die Darstellung des Geistigen wird unbebeckt gelassen. Diese Doppelnatur ist dem Kleide durch alle Wandlungen des geschichtlichen Lebens geblieben. Die Tracht symbolisist Stand und Amt, Alter und Geschlecht, Freude und Trauer, Temperament und Sinnesart, Zeit und Volk. Durch die Tracht wird die historische und sociale Stellung des Einzelnen ihm selber und seiner Umgebung beständig gegenwärtig gehalten. Man darf wohl sagen, sie ist so wesentlich, daß historisches Leben und sociale Ordnung ohne sie nicht gedacht werden kann; nackte Menschen sind unhistorische Menschen. Die Gleichheit des Außeren kennzeichnet die Tiere als unhistorische Wesen, die Ungleichheit der Tracht ist die äußere Erscheimungsform historisch-socialer Wesen. Darum stellen sich auch die geschichtlichen Wandlungen im Leben der Völker in Wandlungen der Trachten dar; man versuche es, Luther im Frack und weißer Binde oder Kant mit Schunrbart und Chlinder sich vorzustellen und man wird empfinden, daß dem Menschen als historischem Wesen die Tracht nicht weniger eigen ist, als dem Tier seine Haut. — Die Vernichtung der alten Gesellschaftsgliederung, das Massewerden der europäischen Bevölkerung im 19. Jahrhundert, stellt sich in der Ablegung der Standestrachten greifbar dar.

Von der Tracht ist die Mode dadurch unterschieden, daß sie aus willkürlicher Erfindung Einzelner entspringt und nur auf kürzeste Fristen gilt; sie erreicht ihre volle Herrschaft erst mit dem gänzlichen Verfall der Tracht. Die Fähigkeit der modischen Kleidung, ihrer Trägerin Anszeichnung zu verleihen, beruht nicht so sehr auf Geschmack, Reichtum, Kostbarkeit, als darauf, daß sie das Bewußtsein giebt, in der Gesellschaft tonangebend zu sein oder dem tonangebenden Kreise nahe genng zu stehen, um den Wechsel gleich zu bemerken und mitzumachen; daher ihr auch der rasche Wechsel wesentlich ist. Die Mode ist die weibliche Form des Sports oder der Spekulation, wie aller Sport lannisch, thrannisch, zur Anspornung der letzten Kraft anstreibend. Wie manches Weibes Gesundheit und Gedeihen, wie manches

Haufes Glück und Frieden wird von diesem Tyrannen zum Opfer gefordert und ohne Widerstreben gebracht. Wenn es den Psychologen gelänge, ein Versahren zur Transformation seelischer Kräfte zu erfinden, wie es den Physikern gelungen ist, thermische oder elektrische Kräfte in motorische umzusehen, und wenn es dadurch gelänge, auch nur die Hälfte der Kraft, mit der die Weiber, dem Gebot der Mode gehorchend, auf Bequemlichkeit, Wohlbefinden und Freiheit verzichten, in Ausopferungskräfte von anderer Art zu verwandeln: vielleicht würde der europäischen Menschheit diese eine Erfindung einen größeren Zuswachs an wirklichem Glück bringen, als alle Erfindungen dieses Jahrshunderts zusannen ihr gebracht haben.

6. Ein ferneres wichtiges Stück der Diätetik ist die Ausbilsdung und Bethätigung der leiblichen Kräfte. Leben ist, nach dem Aristoteles, Bewegung; der Leib verkümmert, wenn sie ihm vorsenthalten wird. Die Bethätigung der Bewegungskräfte geschieht in zweierlei Weise: im Spiel und in der Arbeit. Das Spiel ist besonders der Jugend eigen, im Leben des Erwachsenen tritt es zurück hinter der Arbeit.

Vielleicht giebt es kein Gebiet der Diätetik, auf welchem in unserer Zeit die Natur häufiger in ihrem Recht gekränkt wird, als dieses. Die Forderungen des socialen Lebens und die Beschränkun= gen der Großstadt treten hier überall den Forderungen der Natur hemmend entgegen. Wie in einem großen Gefängnis hält die Großstadt die Menschen auf engem Raum zu gebundener Arbeitsleistung zusammen: an jedem Punkt drückende Enge, in der Fabrik und Werkstatt, im Laden und im Komtoir, auf der Straße und im Hause. Wie sehr dieser Druck empfunden wird, tritt in dem Drang zu Tage, welcher die Massen "ins Freie" treibt, wenn der Sonntag sie auf einige Stunden aus ihren Gefängnissen entläßt. Auch die körverliche Arbeit selbst hat dort leicht etwas kümmerliches und unfreies. It es zufällig, daß die Kunft die Städte flieht? Der Maler malt nicht die Menschen, die er um sich hat, nicht den Buchhalter am Pult, den Schuhmacher in der Werkstatt, den Arbeiter in der Fabrik, und wenn es ja einmal geschieht, so hat die Darstellung fast immer etwas fomisches oder satirisches oder sentimentales: er sucht vielmehr den Fischer auf der See, den Jäger im Wald, den Hirten in den Bergen,

den Bauer auf dem Feld, den Fuhrmann auf der Landstraße. Warnm? doch wohl darum, weil diese als Freie im Freien leben und sich regen, jene dagegen als Gefangene der Arbeit lächerlich oder bedauernswert erscheinen.

Am härtesten leidet unter diesem Druck die Jugend, und am meisten die der oberen Gesellschaftsschichten. Von der Jugend gilt doppelt, daß Leben Bewegung ist; ihre Triebe sind auf die Bethätigung der leiblichen Kräfte gerichtet, laufen und klettern, springen und tanzen, bauen und zerstören, das ist ihr Leben. Für alles dies hat die Wohnung "auf der Etage" nicht Raum und Gelegenheit. Die freien Bewegungsspiele sterben ganz aus; großstädtische Kinder (es muß jedem, der auf dem Lande aufgewachsen ist, auffallen), kennen keine Spiele mehr, es fehlt der Spielplatz und die Spielgenossenschaft, innerhalb deren sie allein gedeihen und sich fortpflanzen. Stelle des Spiels tritt in der guten Gesellschaft der Spaziergang an der Hand des Fräuleins, die Beschäftigung mit den Bewohnern des "Puppensalons", und die "Kindergesellschaft". Aber alle diese künst= lichen Dinge sättigen nicht, und so werden die Kinder mit ihrem doch mansrottbaren Triebe, sich zu bewegen und zu bethätigen, für den großstädtischen Haushalt zu einer Verlegenheit und Plage. Da thut sich denn die Schule als Rettungshafen auf, für die Kinder und für die Eltern: hier sind sie doch eine Anzahl Stunden täglich untergebracht und beschäftigt, und bald werden sie auch im Hause noch für ein paar weitere Stunden durch Schularbeit zur Ruhe gesetzt. So sitzen sie denn in der Zeit, wo der Körper am meisten der Be= wegung bedarf, 6, 8, 10 Stunden und wenn etwa noch ein paar Stunden Klavierübung und Zeichnen, oder später Romanlesen und Kartenspiel hinzukommen, auch 12 und 14 Stunden, bis allmälig der Körper sich daran gewöhnt und auch der Trieb zur Bewegung in allgemeinem Torpor sich verliert. Auf diese Weise werden in der Jugend die Beschwerden vorbereitet, an welchen die gute Gesellschaft, wenn einmal alle anderen Kennzeichen verloren gehen sollten, ihre Mitglieder so ziemlich wieder zusammenfinden könnte: mangelhafte Berdaumig, überreizte Nerven und kurzsichtige Augen. Und alle Arzte und Bäder der Welt vermögen nicht wiederzugeben, was die Natur dem, der ihre Gebote hält, umsonst schenkt: gesunde Müdigkeit und gesunden Schlaf, gesunden Appetit und gesunde Verdauma.

Noch schlimmer als beim männlichen steht die Sache beim weib= Bei jenem läßt sich zur Rechtfertigung oder lichen Geschlecht. doch zur Entschuldigung etwa noch fagen, die Gesellschaft, wie sie nun einmal sei, erfordere neben der Handarbeit Kopfarbeit, und zwar so schwierige und komplicirte, daß die Einübung derselben ohne einige Beeinträchtigung der körperlichen Kräfte nicht möglich, die huper= throphische Entwicklung des Gehirns auf Kosten der übrigen Organe daher als ein Opfer, das der Gesellschaft gebracht werde, anzusehen sei. So könnte jemand sagen, obwohl die Frage bliebe, ob nicht die höhere Ausbildung der geiftigen Fähigkeiten mit einer gleichmäßigen Entwickelung der körperlichen vereinbar, und ob nicht leibliche Gesund= heit die Bedingung aller gesunden Wirksamkeit überhaupt sei? womit kann es entschuldigt werden, daß in gleicher Weise bei Mädchen die Gesundheit der "Bildung" geopfert wird? Was von den Franen das spätere Leben verlangt, das ist nicht die Fähigkeit, in drei oder vier Sprachen zu reden, sondern Tüchtigkeit zur Hausregierung und Kindererziehung, Dinge, zu denen ftarke Nerven und gute Augen sehr viel, Gelehrsamkeit und Sprachen dagegen verzweifelt wenig leisten. Auch die Entschuldigung fällt hier fort, daß die städtische Haushaltung zur Beschäftigung nicht Raum und Gelegenheit biete; für die weibliche Jugend fehlt die Gelegenheit zu Arbeit und Dienstleistung in keinem Haushalt.

Freilich damit sind wir denn an der Wurzel des übels. Die Arbeit, das heißt die Arbeit mit der Hand ist gemein geworden; die Ehre der gebildeten Tochter würde durch häusliche Dienstleistungen leiden. Dazu sind ja die Dienstboten da. Nicht einmal sich selber bedienen ist sein, geschweige dem Andere. Ich gestehe, daß ich diese Gewöhnung, sich in allem und jedem, großem und kleinem bedienen zu lassen, sür eine überaus wirksame Ursache moralischer und physischer Verkrüppelung halte. Sir. I. Lubbock erzählt einmal eine nachdenkliche Geschichte. Eine Ameisenart, die ehedem kriegerisch und stark gewesen war, hatte sich, wie es bei Ameisen vorkommt, eine andere Art unterworfen und zu Sklaven gemacht. Durch die Gewöhnung an das Bedientwerden hat sie zuletzt alle Fähigkeit, sich selbst zu helsen eingebüßt: sie vermag nicht einmal mehr allein zu essen: die Nahrung nuß von den Sklaven den Herren in den Mund geschoben werden;

das einzige, was die letzteren noch selbst verrichten, ist: verdanen und sich fortpslanzen. Könnte man nicht beinahe auf den Gedanken kommen, es sei eine satirische Fabel auf die gute Gesellschaft? Wem von klein auf jederzeit Bedienung zur Seite ist, die ihm jede Aufgabe aus der Hand nimmt, der sinkt zuletzt auch in eine ähnliche schintpsliche Hüsslosigkeit und Abhängigkeit herab, daß er keinen Schritt thun, keinen Knoten schlingen oder lösen kann ohne fremde Hüsse, eine Abhängigkeit, die denn, so vornehm sie sein mag, doch notwendig zu einer Duelle täglichen Ärgers und Verdrusses wird. Tout notre mal vient de ne pouvoir être seul, sagt einmal Chamsort, ich weiß nicht, ob er dabei auch an die Abhängigkeit von der Bediezung dachte.

Das Vorbild unserer Zeit scheint übrigens auch in diesem Stück das kaiserliche Rom zu sein. "Das Streben", so heißt es bei Friedländer, Sittengeschichte Roms III, 124, "so wenig als möglich selbst zu thun, ja zu denken, wurde bis zur Lächerlichkeit übertrieben. Man wälzte nicht blos die Mühe des Behaltens der Namen von Clienten und Anhängern auf das Gedächtnis der Nomenklatoren ab: es gab auch Leute, die sich von Sklaven erinnern ließen, um welche Zeit sie ins Bad und zur Tafel gehen sollten. Sie sind, sagt Seneca, so völlig erschlafft, daß es ihnen zu viel Anstrengung kostet, sich bewußt zu werden, ob sie Hunger haben. Einer fragte, als er aus dem Bade gehoben und in einen Seffel niedergelassen worden war: site ich schon? Hundert Jahre später berichtet Lucian mit Erstaunen und Widerwillen, daß es bei den Vornehmen in Rom Sitte war, sich auf der Straße von voraufgehenden Sklaven benachrichtigen zu lassen, wenn irgend eine Unebenheit oder ein Anstoß zu vermeiden war". (In Rom durfte nämlich auf den engen Straßen bei Tage nicht gefahren werden.) Man sieht, die alternden Römer waren auf dem besten Wege, in den Zustand jener Ameisen herabzusinken.

Friedländer stellt den Sklavenlurus im kaiserlichen Rom mit dem Bedientenlurus des modernen Rußland zusammen; und so mag denn auch ein Bild aus diesem Lande hier Platz sinden. L. Tolstoi giebt in jenem Buch, das sein Glaubensbekenntnis enthält (Worin besteht mein Glaube, S. 210), von dem Elend, in dem die vornehme russische Gesellschaft das Glück suche, folgende ergreisende Schilderung.

"Fünf Dinge, die wesentlich zum menschlichen Glück sind, fehlen ihnen: der Umgang mit der Natur, körperliche Arbeit, glückliches Familien= leben, Gemeinschaft mit den Menschen, Gesundheit und schmerzloser Eine der ersten Bedingungen zum Glück ist ein Leben unter freient Himmel bei Sonnenlicht und freier Luft, Gemeinschaft mit der Erde, mit Pflanzen und Tieren. Alle Menschen haben stets die Ent= behrung alles dessen für ein großes Unglück angesehen. Jene Menschen sehen nur Gewebe, Steine, Holz, das durch menschliche Mühe ver= arbeitet ist; sie hören nur Laute von Maschinen, Equipagen, Kanonen und musikalischen Instrumenten, sie riechen nur spirituöse Getränke und Tabaksrand). Ihr Herumziehen von Ort zu Ort rettet sie nicht von diesen Entbehrungen. Sie werden in geschlossenen Kasten ge= fahren; wohin sie auch kommen, überall haben sie dieselben Steine und daffelbe Holz unter den Füßen, dieselben Vorhänge, die ihnen das Licht der Sonne verhüllen, dieselben Lakaien, Rutscher und Haus= fnechte, die sie nicht zur Gemeinschaft mit der Erde, den Pflanzen und Tieren zulassen. Wo sie auch sein mögen, überall entbehren sie, Gefangenen gleich, diese Bedingung des Glücks." — Eine zweite Bedingung zum Glück ist Arbeit, freie, körperliche Arbeit, die Appetit und Schlaf giebt. Auch hier gilt: ein je größeres Glück, der Lehre der Welt nach, jemand erlangt hat, desto mehr entbehrt er auch diese zweite Bedingung des Glücks; "alle Glücklichen der Welt, Würden= träger und Millionäre, entbehren, Gefangenen gleich, entweder ganzlich der Arbeit und kämpfen erfolglos gegen Krankheiten, die vom Mangel an leiblicher Anstrengung herrühren, und kämpfen noch erfolg= loser gegen die sie überwältigende Langeweile, oder sie thun eine ihnen verhaßte Arbeit, wie die Banquiers, die Prokurors, die Gouverneure und die Minister, mit ihren Frauen, die Saloneinrichtungen und Prachtgeschirre und Put für sich und ihre Kinder auschaffen."

Graf Tolstoi, durch Geburt und Schicksal zum Mitglied dieser Gesellschaft bestimmt, hat, als er zur Erkenntnis des Lebens kam, den seltenen Mut gehabt, sich diesem Schicksal zu entziehen und nach dent Glück, das er erkannte, zu greisen.

In Dentschland regen sich übrigens, das will ich zum Schluß noch erwähnen, in der Gegenwart vielkache Bestrebungen, solcher Entartung entgegenzutreten. An erster Stelle ist das Turnen zu nennen. Mit der Erhebung des friegerischen Geistes im preußischen Volke zu Aufang dieses Jahrhunderts in Aufnahme gekommen, richtete es sich seiner ursprünglichen Idee nach gegen jede Art von Verweichlichung; es handelte sich darum, durch förperliche übungen, Strapazen, Entbehrungen die Verweichlichung französischer Überkultur abzustreifen und die gesammte Rüstigkeit des Naturmenschen wieder zurückznerobern; jede Nachgiebigkeit gegen eine verwöhnte Sinnlichkeit galt dem Turner für schimpflich. Allmälig hat das Turnen, nach Überwindung polizeilicher und klerikaler Abneigungen, die Stellung eines allgemein anerkannten Stückes unserer Jugenderziehung und dazu der friegerischen Ausbildung durchgesetzt. Vielleicht ist die Hoffnung nicht un= begründet, daß es erst am Anfang einer zukunftreichen Entwickelung Sollte die Überzeugung von seiner menschlichen Notwendigkeit nicht ausreichen, sie ihm zu verschaffen, so dürfte ihm seine militä= rische Rütlichkeit zu Hülfe kommen. Es ist nicht glaublich, daß die europäischen Völker auf die Daner im Stande sind, die ungeheure Last zu tragen, welche die kriegerische Ausbildung der Volkswehrkräfte der Gesammtheit und dem Einzelnen gegenwärtig auferlegt. Die Not dürfte dann zu der Auskunft drängen, durch weitere Ausbildung des Turnens und daran sich auschließender Übungen einen allmälig wach= senden Teil der allgemeinen Vorbildung für den Heerdienst in ein früheres Lebensalter zu verlegen. Außer der Entlastung der späteren Jahre, die unter der dreijährigen Unterbrechung der Berufsthätigkeit oft schwer leiden, möchten manche nicht unwichtige Nebenerfolge da= durch erreicht werden können: die körperlichen Übnugen würden in früheren Jahren sich unmittelbarer an das Spiel des Knaben an= schließen; sie würden, durch die Jahre, welche zwischen Schulzeit und Dienstzeit liegen, mit Ernst fortgesetzt, hier ein Gegengewicht gegen allerlei Neigung zur Verwahrlosung und Ausschweifung geben können; es möchte endlich das freie öffentliche Spiel der heranwachsenden Jugend an diesen übungen einen Stütpunkt finden, an dem es sich wieder aufrichtete. Und wenn so Wett- und Kampfspiele, die früher auch in unserem Volksleben eine bedeutsame Stellung einnahmen, wieder in Aufnahme kämen und gar zum Mittelpunkt eines edleren öffentlichen Vestwesens würden: so würde das deutsche Bolk dem Turnen etwas ähnliches verdanken, als das griechische seinen gymnastischen übungen.

Auch allerlei Sportsleben gewinnt in jüngster Zeit an Ausbreitung, Rennen, Rudern, Bergsteigen, Eislausen, Radsahren und so fort. Wenn auch leicht allerlei Entartung sich daran hängt, so hat dasselbe doch das Ente, daß es die körperliche Rüstigkeit der oberen Gesellschaftsklassen fördert. Die Engländer, die Vorgänger in diesen Dingen, haben sicher nicht zum wenigsten der robusten Kraft, welche die Gentry durch allerlei derartige übungen sich erhielt oder erwarb, ihre Weltherrschaft zu danken.

Ganz neuerdings sind Bestrebungen hervorgetreten, auch das handwerkliche Geschick der Jugend durch Angebot von Gelegenheit, sich in der Führung der Werkzeuge zu üben, zu heben. gewinnen auch sie Freunde und Erfolg. Eine geschickte Hand ist an sich eine schöne Sache; ich bin überzeugt, daß unter 100 jungen Leuten, die unsere höheren Schulen besuchen, mindestens 90 viel mehr Freude au Werken der Hand, als an Exercitien und Extemporalien hätten. Hat doch die Natur, da sie Auge und Hand bildete, ihr Ab= sehen offenbar nicht auf den Gebrauch gerichtet, welcher unseren Schülern fast als der einzige gelassen wird: lesen und schreiben. Das Handgeschick war ein alter Stolz des deutschen Volkes; im 15. und 16. Jahrhundert waren seine Städte vor allen andern um der Vollkommenheit des Handwerks willen berühmt. Noch Leibniz bezeichnet einmal den Gegensatz zwischen wälscher und deutscher Art so, daß die Wälschen unfruchtbare Werke, die blos schön anzusehen seien, machten, diese dagegen bewegende Werke, die nicht nur die Angen sättigten und großer Herren Kuriosität büßten, sondern auch etwas verrichteten, die Natur der Kunst zu unterwerfen und menschliche Arbeit leichter zu machen. Es gab noch vor 100 Jahren Gegenden in Deutschland, wo man in Mußestunden das Schnitzuesser zur Hand nahm, statt der Cigarre, die jetzt neben Meffer und Gabel und der Schreibfeder das einzige Ding ist, das mancher zu handhaben versteht. — Sollte nicht auch hier eine Rückkehr zur alten Liebe möglich sein? Und wenn damit zugleich die neumodische Verachtung der Handarbeit abkäme, so wäre auch das ein höchst wünschenswerter Erfolg, und sollte dar= über selbst ein Stück des antikisirenden Idealismus und seiner Ge= ringschätzung der banausischen Arbeit mit dahingehen. 3th habe ohnehin einige Furcht, daß es mit der Hellenisirung unseres Volkes nicht recht vorwärts will, vielleicht haben wir auch nicht so viel Ursache zu bedauern, ehrliche Deutsche zu bleiben, als uns alte und neue Humanisten glauben machen wollen.

## Drittes Kapitel.

## Das wirtschraftliche Leben.

1. Das wirtschaftliche Leben entspringt aus den Bedürfnissen der animalischen Natur des Menschen; es wird, indem das Eigenstum daraus sich entwickelt, zur Unterlage alles höheren menschlichen Lebens. Die Güteranhäufung im Eigentum befreit von der Knechtschaft, mit welcher das Tier dem Augenblicksbedürfnis jederzeit untersthan ist, und macht dadurch zusammenhängendes, geschichtlichsgeistiges Leben möglich. Hierdurch wird, was beim Tier Naturproces bleibt, in die Sphäre des Sittlichen erhoben.

Zu einer genaueren Betrachtung des Eigentums und der aus ihm hervorgegangenen geschichtlichen Lebensformen wird später Ber-anlassung sein; hier will ich nur mit ein paar Bemerkungen auf die Aufgaben eingehen, welche dem Einzelnen von dieser Seite her er-wachsen. Erwerbung und Verwendung von Gütern sind die beiden Funktionen, in denen diese Aufgaben beschlossen sind.

Die Erwerbung von Gütern geschieht durch Arbeit. In der höher entwickelten Kultur hat dieselbe die Gestalt der Berufsthätigsteit. Berufstüchtigkeit und Berufstreue sind die diesem Gebiet eigentümlichen Tugenden.

In dem gesunden Leben bildet die berufsmäßige Arbeit den Schwerpunkt, um den sich das ganze Leben sammelt Der Knabe sucht und übt spielend den künftigen Beruf, den Jüngling führt die Erlernung desselben aus dem Elternhaus und in die Welt, der Mann widmet der Ausübung Kraft und Sorge. Der Beruf bestimmt die wesentlichen Beziehungen zur Außenwelt, er führt mit den Berufsegenossen bei Arbeit und Feier zusammen; um die Berufsarbeit schlingt sich die freie Bethätigung der Kräfte im Spiel. So ist der Beruf

das Herrschende im Leben; er giebt ihm innere Stetigkeit und dauernden Zusammenhang.

Die teleologische Notwendigkeit der Berufsarbeit wird sicht= bar in den Folgen, welche eintreten, wo sie fehlt. In zweierlei Ge= stalt kommt die Berufslosigkeit vor, bei Armen und bei Reichen. Die Ernppe der Berufslosen, welche am unteren Rande der Gesell= schaft als Bodensatz sich bildet, ist das eigentliche Proletariat. Es sett sich aus solchen zusammen, die ohne stätige Arbeit ihren Lebensunterhalt bald hier, bald dort, bald so, bald anders gewinnen, erlungern, erbetteln, stehlen. Arbeitschen, Lüderlichkeit, Trunksucht, Eitelkeit, Leichtsinn sind die Eigenschaften, die das Individumm in diese Gruppe hinabziehen. Übrigens pflanzt sich das proletarische Leben durch Vererbung fort: verkommene Familien erziehen eine ver= kommene Nachkommenschaft. Der eigentliche Boden, in dem - das Proletariat gedeiht, ist die Großstadt. Die Begehrlichkeit, die hier groß= gezogen wird, die Versuchung und Verführung, welche in tausend Gestalten umgeht, die Vereinzelung und die Anonymität, in der der Einzelne unter der Masse lebt, der gelegentliche Arbeitsmangel und die Verlassenheit, die über ihn kommen, alles das sind günftige Ent= wickelungsbedingungen für das proletarische Leben. In der Ehrlofig= feit und Schamlosigkeit, welche in Arbeitshäusern und Gefängnissen erworben wird, vollendet sich dasselbe.

Eine andere Gruppe von Berufslosen bildet sich am oberen Rande der Gesellschaft, es sind die berufsmäßigen Müßig=gänger, welche im Besitz von Renteneinkommen sich selbst von Beruf und Arbeit dispensiren. Von anßen gesehen ist das Bild, das ihr Leben darbietet, ein anderes, als das der ersten Gruppe; von innen gesehen, zeigt es doch manche ähnliche Züge; übrigens sehlt es auch nicht an vielkältiger persönlicher Berührung: in dem Hochstaplertum und der Demimonde begegnen sich die beiden Gruppen. Gemeinsam ist beiden der Zug in die Großstadt, gemeinsam eigentümliche Miß=bildungen im Gebiet der Ehre, gemeinsam vor allem die innere Unruhe und die äußere Unstätheit des Lebens. Wie ein Schiff ohne Ladung von Wind und Wetter haltlos umhergeworsen wird, so ist das Leben des reichen Müßiggängers ein Spiel aller eben auftan=chenden Meinungen, Stimmungen und Lannen. Da nichts notwendig

ist, so wird bald dieses bald jenes ergriffen und alsbald wieder weg= Die Fähigkeit, zu wollen, welche nichts anderes ift als geworfen. die Fähigkeit, bei einer Sache auszuharren, auch wenn die angen= blickliche Neigung nicht darauf gerichtet ist, stirbt allmälig, da sie nicht genbt wird, ganz ab und der Mensch geht an unheilbarer Willenserweichung zu Erunde. Die Krankheit war schon dem Plato bekannt. In der Republik (561 B) beschreibt er dieselbe mit allen Symptomen: "So lebt der Mann" (Plato konstruirt ihn als den demokratischen Sohn eines oligarchischen Vaters) "von Tag zu Tag, jedesmal der Begierde, die ihn gerade anwandelt, nachgebend; jest zecht er und läßt Flötenspielerinnen kommen, dann wieder trinkt er Brunnen und brancht eine Entfettungsfur; jetzt treibt er allerlei Leibesübungen, ein andermal liegt er ganz träge und kümmert sich um gar nichts, dann wieder giebt er sich mit Philosophie ab; sehr gewöhnlich ist, daß er Politik treibt, die Tribüne besteigt und sagt und betreibt, was ihm gerade einkommt; oder sein Blick fällt auf Leute, die beim Kriegswesen sind oder beim Bankwesen, alsbald wirft er sich mit Eifer hierauf. Und so ist in seinem Leben keine Ordnung, feine Notwendigkeit; er jedoch nennt ein solches Leben süß und frei und glückselig und lebt es bis ans Ende. — Vortrefflich, fagte Glaufon, haft Du das Leben eines freiheitliebenden Mannes beschrieben." —

In den Ehat, ein vortrefflich nach dem Leben gezeichnetes Bild, zu dem es nicht schwer sein möchte, auch in unserer Umgebung das Vorbild zu sinden. Der "demokratische", Freiheit und Sport liebende, in der Großstadt das Leben genießende Sohn des "oligarchischen", geldmachenden Vaters ist ja augenscheinlich eine rechte Zeitsigur. Fürst Bismarck äußerte einmal im Reichstag, in Deutschland gelte niemand für voll, der nicht einen rechtschaffenen Beruf habe. Ich sürchte, das Urteil drückt mehr die Auffassung einer älteren Generation, als die der gegenwärtigen aus; jedenfalls hat in der jüngsten Zeit die Auschauung große Fortschritte gemacht, welche den Beruf des Rentiers für den vornehmsten unter allen ausieht, und alle Weltscheint im Begriff, darin übereinzukommen, sein Leben, um mit Plato zu reden, für süß und frei und glücklich zu halten.

Freilich darin sich täuschend. Denn die Natur hat die lebenden

Wesen nicht auf das Genießen, sondern auf das Erstreben und Er= werben angelegt; der Versuch, ohne zu erwerben blos zu genießen, so einleuchtend und möglich die Sache zunächst aussieht, ist noch immer fehlgeschlagen. Saure Wochen, frohe Feste, das ist das alte Naturgesetz: ohne jene sind auch diese nicht zu erlangen. Freiheit der Berufswahl, welche der Reichtum gewährt, dazu auwendet, keinen überhaupt zu wählen, sondern sich von aller bindenden Verpflichtung zu dispensiren, der hat ohne Zweifel für sich das Übelfte gewählt: es giebt keine Sorge, die auf die Daner härter drückte, als die Sorge, wie die langen leeren Tage verbringen? Wenn irgendivo, so hat das Sprichwort, welches Wahl und Qual zusammenbringt, hier Recht. Man kann es an verwöhnten Kindern sehen: sie fassen alles an, sie versuchen alles, und werfen alles weg, um ein Anderes zu begehren; und wenn sie das Andere erhalten, werfen sie es wieder weg und begehren wieder ein Anderes, und indem so beständig ihre Begierde auf das Andere gerichtet ist, sind sie die unglückseligsten Geschöpfe, voll Mißempfindung und Widerwärtigkeit. So geht es benen, die den Müßiggang zum Lebensberuf machen; bald dieses, bald jenes aufassend und wieder liegen lassend, werden sie das Opfer der professionellen Krankheit des Müßiggängers, der Langeweile. Fortan treibt diese sie ruhelos um und bringt sie auf allerlei verzweifelte Auschläge, ihrer ledig zu werden: Amüsements, Spiel, Liebschaften, Sport, Trunk, Vereinsgründungen, Reisen, Politik, Börsenspekulation u. s. w., bis endlich Erschöpfung und Lebens= ekel eintritt und den Beschluß macht.

2. Gehört demnach wirkliche, ernste Bernssarbeit zu den Pflichten gegen sich selbst, so ist sie freilich nicht minder Pflicht gegen die Gesammtheit. Wer nicht arbeitet, der lebt in irgend einer Form auf Rosten Anderer; das gilt nicht minder von dem, der als Müßigsgänger ererbte Renten verzehrt, als von dem, der als professioneller Bettler oder Dieb lebt. Juristisch betrachtet verzehrt jener, was sein ist und thut kein Unrecht, moralisch d. h. die Sache in ihrer Wirkslichseit betrachtet, nimmt er ebenso ohne Gegenleistung, was Andere durch ihre Arbeit erzeugen, er lebt als Parasit an dem Tisch des Volkes, ohne einen Beitrag zur Bestreitung der Rosten zu geben.

Die Philosophen pflegten früher in den Gesellschaftswissenschaften

mit dem stillschweigenden Vertrag zu operiren. J. Locke versucht auf denselben das Renteneinkommen der Landlords zu begründen. Nach= dem er das Eigentumsrecht an einer Sache aus der Arbeit abgeleitet, dadurch sie erworben oder geschaffen worden, fragt er: wie es denn geschehen könne, daß jemand mehr Sachen, als er bearbeitet, vor allem mehr Land, als er durch seine Kräfte bearbeiten könne, besitze? Er findet, gerechtfertigt könne die Sache nur durch die Zustimmung der Gesellschaft werden; diese aber sei, freilich nur stillschweigend, gegeben worden durch die Einführung einer Einrichtung, wodurch dem Einzelnen die Nutung von mehr Grund und Boden, als er bearbeiten könne, ermöglicht werde, das sei aber geschehen durch die Ein= führung des Geldes. Durch Umsetzung in Geld werde eine indirekte Anhäufung und Aufbewahrung von Früchten über den eigenen Bedarf hinaus möglich gemacht. Da nun Geld nur durch Konvention Werth habe, so habe also die Gesellschaft durch Annahme dieser Einrichtung ihre stillschweigende Zustimmung zu den Folgen gegeben.

Diesem (übrigens etwas spinnewebenen) Vertrag, so könnte man nun fortfahren, hat die Gesellschaft aber ebenso stillschweigend eine Klaufel angehängt: er solle nur gelten unter der Bedingung, daß der so in Besitz Gesetzte für das Mehr, welches er durch still= schweigende Einräumung der Gesellschaft erlange, eine irgendwelche Gegenleistung übernehme. Ein Vertrag setzt Gegenleistung voraus, sonst ist es Schenkung; und anzunehmen, daß die Gesellschaft irgend= welchen Einzelnen Schenkungen habe machen wollen, liegt kein Erund vor, auch hat sie dazu kein Recht, wenigstens nicht, sofern zukunftige Generationen dadurch belastet werden. — Als solche Gegenleistung nun ist die Übernahme öffentlicher Funktionen, deren Ausübung die Freiheit von der unmittelbaren Erwerbsthätigkeit fordert, anzusehen; z. B. die Führung und Vertretung des Volks nach außen im Frieden und im Kriege, ferner die Nechtsverwaltung und Rechtsbildung, nicht minder die priesterliche Funktion und die aus ihr erwachsende Leitung und Verwaltung der geistigen Gaben und Güter eines Volkes in Wissenschaften und Künsten aller Art. Indem bevorzugte Familien diese Funktionen ausüben, vergelten sie damit der Gesammtheit, was sie von ihr an nugbaren Gütern ober Ginkommenstiteln empfangen. Übrigens wäre auch die Anordnung und Leitung der wirtschaftlichen

Produktion, ja selbst die Bestimmung der Konsuntion im Sinne schöner Lebensgestaltung, durch Vorgang und Anregung, durch öffent-liche Freigebigkeit und private Wohlthätigkeit, hierher zu rechnen. Abel und Klerus, so lange sie wirklich lebende Glieder eines Volkskörpers gewesen sind, haben ihren Berus so gefaßt und damit die stillschweigends gestende Klausel jenes stillschweigends geschlossenen Gesellschaftsvertrags, durch den das Eigenthum eingeführt sein soll, erfüllt. Wenn nun aber Einer nichts von alledem leistet, sondern lediglich Güter verzehrt, der entzieht sich der mit der Übernahme des Eigentums übernommenen Verpflichtung und besitzt demenach, moralisch genrteilt, das Eigentum mit Unrecht.

Das Recht vollzieht nicht das Urteil der Moral, es giebt keine Aberkennung des Eigentums wegen ausbleibender Gegenleiftung oder wegen Mißbranchs, und es ift ohne Zweifel gut, daß es sie nicht giebt: abgesehen davon, daß es unmöglich wäre, Rechtsformeln dafür zu finden und gefundene durchzuführen, so würde die Unsicherheit, welche dadurch über das ganze Gebiet des Eigentums verbreitet würde, schwerere Schäden im Gefolge haben, als der ärgste Mißbranch des Eigentums in einzelnen Fällen haben könnte. In einigem Maaße vollzieht aber die Geschichte das Urteil der Moral. Wenn Abel und Klerus die Leiftungen abschütteln, dagegen die Güter und Nutzungen als wohl erworbene Rechte festhalten und steigern, so geht das wohl eine Weile, aber zuletzt kommt der Tag, an dem sie als unnütze Glieder oder schädliche Schmarotzer am focialen Körper abgestoßen werden. So war die französische Revolution das welt= geschichtliche Gericht über den französischen Adel; so die Kirchen= revolution im 16. Jahrhundert das Gericht über den seiner Aufgabe untren gewordenen Klerus. Der Rentier wird der Geschichte nicht heiliger sein, als Abel und Klerus.

Es ist übrigens bemerkenswert, daß mit dem Fortschritt der Geschichte die Gesellschaft in immer zunehmendem Umfang jenen stillschweigenden Vertrag in einen ausdrücklichen umwandelt, indem sie die oben bezeichneten Aufgaben, die ursprünglich von Begüterten in freiem Dienst und Ehrenamt gelöst wurden, angestellten und besoldeten Beamten überträgt: angestellte und besoldete Minister und Geheinwäte, Officiere und Richter üben jetzt im ausdrücklich formulierten Aufst

trag die Funktionen, welche im Mittelalter wie im Altertum zugleich Pflicht und Recht der großen Familien waren. Selbst die wirtschaft= lichen Junktionen beginnen sich vom Besitz zu lösen: der Großgrund= besitzer trennt durch Verpachtung die wirtschaftliche Last der Verwaltung von dem Besitz ab; in den großen Erwerbsgesellschaften der Renzeit üben befoldete Angestellte die Funktionen, welche ursprünglich dem Kapitalisten oblag. Der Kapitalbesitzer tritt hier, von aller Thätigkeit und Verpflichtung völlig befreit, rein als Rentenempfänger auf. — Es ist augenscheinlich, daß durch diese Entwickelung der Dinge, in dem Maaße, als sie fortschreitet, die teleologische Notwendig= feit des großen, erblichen Grund= und Rapitalbesites abnimmt. mit nimmt in entsprechendem Maaße auch die Festigkeit seines Bestandes ab: Dinge, die nicht mehr in den Lebensbedingungen der Gesellschaft ihre Wurzeln haben, sterben ab. Man setze den Fall, daß 1000 oder 10000 Familien es dahin brächten, alle Rententitel in ihre Hände zu bekommen, so daß alle Anderen von bloßem Arbeitseinkommen lebten, und daß diese 1000 oder 10000 Familien gar nichts leisteten, außer der Verzehrung der Rente: es ift augenscheinlich, daß ihnen geschehen würde, wie vor 100 Jahren dem französischen Abel geschah. Stehen wir vor einem neuen großen Gerichtstag der Weltgeschichte? Sind die Füße derer, die die Bourgeoisie hinaustragen, vor der Thür? Es ift, als ob eine boje Ahnung die Gesellschaft beschlichen hätte. Sicher ist, daß eine sociale Revolution gegenwärtig weniger unerwartet känne, als im Jahre 1789. Vielleicht ist aber eben die Erwartung ein Zeichen, daß sie nicht so nahe ist: das Weltgericht der Geschichte scheint immer unerwartet, wie ein Dieb in der Nacht, hereinzubrechen. Eins aber ist gewiß: wer immer Renten verzehrt ohne Gegenleistung, der arbeitet an dem Kommen des Gerichts.

3. Wir wersen num einen Blick auf die andere Seite des wirtschaftslichen Lebens, die Verwendung. Die auf diesem Gebiet einheimische Tugend ist die Tüchtigkeit des guten Haushalters; es ist die Fähigsteit, seinen Haushalt angemessen einerseits zu seinem Einkommen, anderersseits zu seinen Bedürfnissen und Verpflichtungen, wie sie aus dem Eigensleben und aus der gesellschaftlichen Stellung entspringen, zu gestalten. Man kann auch diese Tugend, nach dem Aristotelischen Princip, als die Mitte zwischen zwei Fehlern oder Lastern, dem Geiz nämlich

und der Verschwendungssincht konstruiren. Der Geizige hält sest, wo es angemessen wäre aufzuwenden, der Verschwender verthut, wo es angemessen wäre festzuhalten. Dem Verschwender ist der gute Haushalter entgegengesetzt durch die Tugend der Sparsamkeit, dem Geizigen durch eine Tugend, die Kant liberalitas moralis (im Unterschied von der liberalitas sumtuosa) nennt: er macht einen austänzigen Auswand für sein eigenes Haus und hat eine milde Hand für Andere, die seiner bedürfen.

Von den beiden Laftern ift der Geiz das schimpflichere, Die Verschwendung das gefährlichere. Der Geiz ist ein Zeichen niedrigen In einem Gemüt, in dem der Geiz Wurzel gefaßt hat, verdorrt alles höhere Streben. Es findet kein Gedanke und keine Empfindung mehr Raum, als die sich auf den gehegten und behüteten Schatz beziehen. Der Geizige gönnt zuletzt weder Andern noch sich selber Gutes. Dagegen kann Verschwendung mit großen Bestrebungen an sich zusammen bestehen. Sie steht mit einer viel bewunderten Tugend, der Freigebigkeit, in naher Verwandtschaft; unter allen Umftänden hält sie selbst sich dafür und wird auch von denen, die aufheben, was der Verschwender verthut, als solche gepriesen. Geiz dagegen hat Niemanden, der ihn preist, ja selbst die Tugend, als deren Ausartung er erscheint, die Sparsamkeit, findet nur spärliche Lober, besonders an Fürsten und großen Herren. Alle Lakaien, große und kleine, die ihre Erwartungen nicht erfüllt finden, danken für spär= liche Gabe mit der Beschimpfung des Gebers; weshalb der Ruf des Geizes, in dem ein Fürst steht, in den Angen seiner Unterthanen eher ein Lob als einen Tadel bedeuten sollte. Doch pflegt es nicht so zu sein; Freigebigkeit, auch die auf fremde Rosten genbte, hat bei Allen einen guten Schein, selbst bei denen, die die Kosten derselben Eben deshalb ist die Verschwendung ein so verführerisches Laster, während Geiz gar nichts Verführerisches hat, sondern von allen Seiten abstoßend wirkt, so daß man sich eigentlich wundern muß, daß er überhaupt vorkommt. Übrigens erklärt sich eben von hieraus die längst beobachtete Thatsache, daß er fast nur im höheren Alter auftritt: das Alter wird gegen Auf, Ausehen und Schein gleichgültiger; die Erfahrung hat gezeigt, wie der verarmte Verschwender seinen alten Freunden und Lobrednern zum Gespött wurde; zulett gilt doch, nicht wer das Seine vergeben, sondern wer es noch in der Tasche hat. Dazu kommt, daß im Alter mit der Fähigkeit des Genießens alle Begierden abnehmen, übrig lassend als letzte die abstrakte Begierde des Besitzens. In welchem Vorgang man denn auch eine List der Natur erblicken könnte, die den Erwerd der elterslichen Generation auf die nachfolgende bringen will.

Ift so der Beiz, eine wie schimpfliche Erniedrigung des person= lichen Lebens er immer sein mag, in seinen Folgen nicht allseitig verderblich, sondern in gewissem Sinne sogar zu rechtfertigen, so scheint dagegen von der Verschwendung dies auf keine Weise zu gelten, sie wirkt schlechthin zerftörend sowohl auf das eigene Leben als auf das Leben der Gesammtheit. Die erste Folge, wodurch Verschwendung fich rächt, ift die, daß zum Notwendigen die Mittel fehlen, und daher am unrechten Orte gespart werden muß. Was man am Rock ver= thut, wird am Hemd gespart. Was die Fran für Put und Eitelkeit verschwendet, wird an Wohnung und Tisch eingebracht. Was für Gesellschaft und Sport, für Pferde und Hunde aufgeht, wird der Wirtschaft abgebrochen. Noch eher fehlt es zu den wirklichen Austands= ausgaben: die Leute werden schlecht gehalten, Handwerkern bleibt man schuldig, gemeinnützige Unternehmungen flopfen vergebens an, die Leistungen für Gemeinde und Staat werden nach Möglichkeit be= schuitten und widerwillig geleistet: des noblesse oblige erinnert man sich immer zur Unzeit. Und wie zum Sparen am unrechten Ort, so treibt die Verschwendung and zum Erwerben und Gewinnen am unrechten Ort. Der Grundherr schiert seine Pächter und Tagelöhner, der Fürst seine Unterthanen, der Arzt seine Patienten, der Rechtsan= walt seine Klienten, der Kavalier verlegt sich aufs Hafardiren, der Raufmann aufs Börsenspiel, der Gewerbtreibende aufs Fälschen, der Beamte verkauft seine Gunft, oder er friecht und schmeichelt um Zu= lage und Beförderung, der Hofmann bettelt um Pensionen und Ge= schenke, der Schriftsteller und Gelehrte buhlt um Lob und Gunft, der Künftler schmeichelt dem Geschmack des Geldbeutels: es unß Geld gemacht werden, Geld um jeden Preis, und sei es um den Preis von Freiheit und Ehre, Leben und Seele. Schinden und Schaben, spielen und stehlen, friechen und betteln, das ift die Rehr= seite der Verschwendung. Je großartiger Einer ist im Trinkgelder= 27\*

geben, desto unbefangener pflegt er auch im Nehmen zu sein; das neunt man leben und leben lassen. Wo immer verschwendet wird, da ist die Vermutung begründet, daß auch auf irgend eine Weise gebettelt und gestohlen wird; das Sprichwort: wie gewonnen, so zerronnen, gilt auch in der Umkehrung. Ein Verschwender und ein ehrlicher und freier Mann sein, es geht nicht zusammen. Das Ende aber pflegt die Schuldknechtschaft zu sein. Rechtlich giebt es sie nicht mehr, aber die ökonomische kann durch kein Gesetz beseitigt werden. Zuletzt setzt sich der Wucher, wie ein Schmaroterpilz, auf die Haus haltung und läßt nicht ab, dis er sie völlig ausgesogen hat. Dann bricht der heimliche Bettel in offenen aus.

4. But, wird gefagt, wer es nicht hat, der solls lassen. Aber, wer es hat, der ist doch nicht zu tadeln, wenn er es ausgiebt? In Gegenteil: indem er etwas draufgehen läßt, bringt er das Geld unter die Leute. Der Fürst X. unterhält eine Oper, ein Ballet, die Frau Y. giebt ein Ballfest: wie vielen fleißigen Händen wird dadurch Verdienst zugeführt. — Es ist die gewöhnliche Betrachtung, aber eine falsche: sie sieht nur die Oberfläche. Würden diese Hände mußig bleiben, wenn sie nicht durch jene in Bewegung gesetzt würden? Freilich, nachdem sie einmal da sind, die Tänzerinnen und Toiletten= fünstler mit ihrem Gefolge, bedarf es jener Veraustaltungen, um ihnen Arbeit und Lebensunterhalt zu verschaffen. Aber würden fie da sein, wenn es keine Nachfrage gäbe? Offenbar nicht; die Nachfrage schafft und erhält das Angebot. Würden also die Personen, die nun auf jene Bestellungen warten, gang unthätig geblieben sein, wenn sie über= haupt keine Aufträge von jener Art erhielten? Offenbar nicht, sondern statt zu tauzen, würden sie arbeiten, statt Balltoiletten für Finauzbaro= ninnen würden sie wollene oder bannwollene Kleider machen. ist also für das wirtschaftliche Leben der Gesammtheit die Folge jenes Geld unter die Leute Bringens? Lediglich die, daß die Produktion von der Erzeugung von Gütern für den allgemeinen Gebrauch auf die Erzeugung jener Luxusgüter abgelenkt wird. Was jene Herrschaften in Form von Toiletten und Schanstellungen n. f. w. genießen, das wird der Gesammtheit an irgendwelchen anderen Arbeitserzeugnissen entzogen — nicht anders, als entsprechende Verminderung des Korn= und Brotbetrags für die Gesammtheit die Folge sein würde, wenn ein großer Herr zehn Quadratmeilen Ackerland in einen Wildpark verwandelte: er genösse dann das Korn, das jene Fläche tragen könnte, in der Form des Jagdvergnügens.

Db diese Verschiebung der Produktion um gut ist, für die direkt Beteiligten sowohl als für die Gesammtheit, das ist eine andere, damit noch nicht entschiedene Frage; das wird davon abhangen, ob die dadurch erzeugten Lurusartifel selbst größeren Wert haben, nicht blos für die unmittelbaren Genießer, soudern auch für die Gesammt= Wer dafür hält, daß durch Ballete, Bälle und Toiletten das Leben des Volkes um einen schönen und edlen Inhalt bereichert wird, der muß die Unternehmer loben, daß sie die nationale Pro= duktion in diese Richtung gelenkt haben. Wer über jeuen Punkt anderer Ansicht ist, der wird auch anders über das Verdienst dieser Personen urteilen. — Wozu denn übrigens zu bemerken wäre, daß das Urteil über den relativen Wert von Erzengnissen, die nicht dem täglichen Durchschnittsgebrauch dienen, ein schwieriges Ding ist. Der Parthenon und seine Skulpturen, die Festspiele, zu denen Aeschylos und Sophokles ihre Tragödien dichteten, die Dome des Mittelalters mit ihrem Schmuck und Gerät, auch sie gehören zur Lurusproduktion, und es wird vermutlich nicht an solchen gefehlt haben, die sie tadelten; sicher nicht im Mittelalter: die Religion bedürfe nicht des weltlichen Prunks, meinten die evangelischen Brüder; und wie viel Not und Elend könnte nicht damit gelindert werden? Dennoch werden wir geneigt sein zu sagen, die Mittel seien gut verwendet und ein höherer Zweck durch sie erreicht worden, als wenn sie zur Her= stellung und Ausstattung von Bürger= oder Arbeiterwohnungen ver= wendet worden wären. Hatten doch auch so Alle, ausgenommen die, welche sich daran ärgerten, an jenen Werken Teil, direkt und indirekt: benn an jenen Aufgaben bildeten sich die Rünfte, die dann and, den Einzelnen Haus und Gerät wohnlich und zierlich machten, die Kleinsten nicht ausgenommen. Und so wird es auch nicht zu tadeln fein, wenn ein großer Herr zum eigenen Gebrauch große und schöne Bauten aufführen läßt und mit schönem Schmuck und Gerät sie ausstattet; und die Anlage eines Parks mag die höchste Verwertung des Bodens auch im Sinne der Gesammtheit sein. Ja wir werden endlich auch einräumen muffen, daß die Thätigkeit einer vornehmen

Fran, sofern sie etwa der Ausbildung edler und erfrenender Geselligsteit zu gute kommt, nicht Mißbilligung verdient. Es sind mancherlei Gaben, das Wort wird auch einem sinsteren und mürrischen Puristanismus gegenüber Geltung behalten.

5. Für die Entwickelung der wirtschaftlichen Tugenden ist, wie schon alte griechische Lebensweisheit bezengt, ein Mittelmaaß von Glücksgütern am günftigften. In der mittleren Lebenslage gedeiht am leichtesten Freude am Erwerb und Freude am Besitz, tüchtige Arbeit und maakvolle, schöne Verwendung. Übermaak und Untermaaß sind beide gefährlich. Der Reichtum wird gefährlich, indem er zu Müßiggang, Hochmut, Prunk und Verschwendung verführt. Maaklosigkeit aber bringt Frendlosigkeit und Verderben. ist vor allem junger und nicht durch Arbeit erworbener Reichtum: Lotterie= und Börsengewinn pflegt bald zu zergehen, nicht ohne daß er das Leben des glücklichen Gewinners vorher zerftört. Anch ererbter junger Reichtum ist gefährlicher als altangestammter Besitz. Lange Gewöhnung der Familie in eine Lebenslage erzeugt innere Wider= ftandsfräfte gegen die Verführung des Reichtums: Pflicht= und Ehr= gefühl werden in gewiffem Maaße mit vererbt; die Empfindung, zu Großem und Bedeutendem bernfen zu sein, giebt Halt gegen das leere Machtgefühl, welches bei jungem Reichtum leicht Schwindelaufälle verursacht.

Nicht minder ist Armut für die Entwickelung der wirtschaftslichen Sigenschaften ungünstig. Ererbte Armut zerstört den Sigenstumsssinn, Erwerdss und Besitztrieh sterben ab und dadurch wird wieder die Erblichkeit der Armut befördert. Die in einer Familie, die ohne Sigentum lediglich von der Hand in den Mund lebt, aufswachsen, lernen Frende an Erwerd und Besitz gar nicht kennen. Das Berlangen, mehr zu haben, als die hentige Notdurft erfordert, entsteht gar nicht, wenigstens bleibt es leerer Wunsch und wird nicht zum kräftigen Willen. Die Gewöhnung an diese Lage von klein auf erzengt Sorglosigkeit und Leichtsinn; was der Tag erwirdt, wird am Tage verthan; für die Zukunst arbeiten und sparen ist ein Gedanke, der außerhald des Gesichtskreises bleibt. Noch in anderer Hinsicht hat Armut die Tendenz den Gigentumsssinn abzutödten: der Sinnsützten und Dein bleibt unentwickelt. Am eigenen Gigentum lernt der

Mensch die Heiligkeit des Eigentums kennen. Für wen die Eigenstumsordnung thatsächlich nur die Bedeutung einer Mauer hat, die zum Schutz gegen ihn, nicht zum Schutz für ihn errichtet ist, der steht dem Gedanken des Hinübersteigens notwendig anders gegenüber, als jemand, der von klein auf sich selbst durch jene Mauer geschützt sühlte. So wird die Armut leicht zur Schule des Diebstahls, wozu denn Betteln und Trinkgelderempfang die Vorübung sind. Betteln nimmt die wirtschaftliche Ehre, welche auf der wirtschaftlichen Selbständigkeit, dem Leben durch eigene Arbeit und Kraft, beruht; und Trinkgelderempfang ist die erste, noch sehr unschuldig aussehende Form des Bettels. Daß auch sie die wirtschaftliche Ehre mindert, geht daraus hervor, daß das Angebot eines Trinkgeldes unter Umständen zur schweren Beleidigung werden kann\*).

Mittelmäßigen Umständen sehlt das Verführende nach beiden Seiten. Sie befreien von der Knechtschaft, welche die Gefährtin der Armut ist; sie geben die Freiheit der Berufswahl, aber sie verleiten nicht, sich von der Verufsarbeit überhaupt zu befreien. Sie erziehen zur Sorge für den Besitz, gegenüber der proletarischen Sorglosigkeit der Armut, zur Freude am Besitz, gegenüber der Übersättigung, die aus dem Überschuß kommt.

<sup>\*)</sup> Über die Wirkung des gewohnheitsmäßigen Trinkgeldempfangs mag man die interessante Studie von R. v. Ihering über das Triukgeld nachsehen. Busammenhang zwischen Diebstahl und Armut tritt in der Statistik der Strafrechtspflege zu Tage. B. v. Valentini, das Verbrechertum im Preuß. Staat (1869), weist überall darauf hin. Er giebt S. 22 eine Tabelle, auf welcher die preußischen Provinzen nach der häufigkeit des schweren Diebstahls (während der 60er Jahre) folgende Ordnung einnehmen: Auf 100 000 Einw. kamen Bernrteilungen wegen schweren Diebstahls zu Zuchthausstrafen: in Rheinland 5,59, in Westphalen 9,21, in Sachsen 18,33, in Pommern 20,57, in Prengen 24,69, in Brandenburg 26,27, in Posen 32,89, in Schlesien 36,94. — S. 56 findet man eine Tabelle, welche die Berteilung des Grundbesites darstellt: ein kleiner Grundbesit (bis zu 30 Morgen) kommt auf 4 Einwohner der Rheinprovinz, auf 8 in Westphalen, auf 11 in Sachsen, auf 14 in Schlesien, auf 22 in Brandenburg und Pommern, auf 25 in Posen, auf 30 in Preußen. Der Diebstahl folgt wie man sieht dem Großgrundbesitz, wie sein Schatten. Es ist kein glücklicher Umstand, daß die deutsche Reichshauptstadt die Masse bes Zuzugs der unteren Bevölkerungsschichten aus den östlichen Provinzen empfangen hat und noch empfängt.

## Viertes Kapitel.

## Das geistige Teben und die Bildung.

1. Die vollkommene Gestaltung des Einzelnen nach Seiten des geistigen Lebens kann mit dem Namen Bildung bezeichnet werden. Dieselbe wäre zu erklären als die Gesammtheit der durch Unterricht und übung erlangten Kenntnisse, Fertigkeiten und Kräfte, wodurch der Einzelne zur lebendigen Teilnahme an dem geistigen Leben zunächst seines Volkes, zuhöchst der Menschheit befähigt wird.

Ju dem geistigen Leben eines Volkes treten als die zwei wesentslichen Seiten hervor das Erkennen und das darstellende Bilden: Philosophie und Wisseuschaft, Litteratur und Kunst. Bilsdung wird demnach einschließen die Entwickelung der Intelligenz zur Fähigkeit, das Wahre zu erkennen, sowie der Sinne, der Einbilsdungskraft und des Gemüts zur Fähigkeit, das Schöne aufzufassen und zu empfinden. — Die ausführliche Behandlung dieses Gebiets ist Gegenstand der Pädagogik. Ich gebe hier die Umrisse und handle zuerst vom Erkennen.

Die Bedentung des Erkennens ist eine doppelte. Die Intelligenz ist zumächst Werkzeug des Willens, ihre Leistung ist, ihn in der Umgebung zu orientiren und ihm dadurch das angemessene Werhalten zu derselben möglich zu machen. Es wurde früher schon anzgedeutet, wie als die primitivste Form der Erkenntuis das Gesühlt von Lust und Schmerz angesehen werden kann. Die Sinne, aus der allgemeinen tierischen Sensibilität entwickelt, dienen dem Tiere, ihm die weitere Umgebung durchsichtig zu machen und die Anpassung an das Nützliche und Schädliche von Ferne her einzuleiten. Aus der Sinnlichseit entwickelt sich der Verstand, als dessen Funktion man allgemein bezeichnen kann: aus dem Gegebenen das Nichtgegebene zu erfennen. Er benutzt gegebene Wahrnehmungen als Anzeichen, um daraus das noch nicht Wahrnehmbare, namentlich auch das Zustünftige, als das zeitlich Entsernte, zu folgern; er anticipirt, was kommen wird, nachdem dies oder dies geschehen ist.

Der Verstand, der schon bei den höheren Tieren eine sehr besteutsame Rolle spielt, erreicht beim Menschen in der begrifflichen

oder abstraften Erkenntnis seine höchste Entwickelung. Die begriff= liche Erkenntnis unterscheidet sich von der sinnlichen dadurch, daß sie auf Analysirung der Anschauungen beruht. Das Tier verbindet Anschauungen durch Association und bringt es so zu einer Art von Folgerung aus gegebenen Anschanungskomplexen auf zukünftige Ereignisse. Aber das Tier bringt es, so viel wir vermuten können, nicht dahin, die Anschauungen in ihre einzelne Seiten aufzulösen; es unterscheidet nicht an einem Feuer das Holz und den Proces des Brennens, an einem bewegten Gegenstand den beharrenden Körper und die vorüber= gehende Bewegung. Das thut der Mensch und auf Grund der Ana-Insis bildet er nun das synthetische Urteil: der Körper bewegt sich, das Holz brenut. Das Tier unterscheidet nicht an der Bewegung die Richtung und die Geschwindigkeit, oder an dem Körper Umfang und Gewicht. Indem der Mensch diese Zerlegungen vollzieht, gelingt es ihm zu den letten und konstanten Beziehungen der einfachen Kom= ponenten durchzudringen: diese letten einfachen Verhältnisse sind die Causalverhältnisse; sie werden ausgedrückt in jenen Formeln, die wir Naturgesetze nennen. Durch die Erkenntnis der Naturgesetze hat der Mensch theoretische und praktische Herrschaft über die Natur der Dinge erlangt: er vermag die komplexen Vorgänge nicht blos, wie es auch das Tier in einigem Umfang vermag, vorherzusehen, sondern auch zu erklären, das heißt, aus ihren Ursachen abzuleiten; und, sofern die komponirenden Ursachen in seiner Hand sind, vermag er auch die kom= pleren Vorgänge selbst hervorzubringen. — So ist der Verstand das allgewaltige Werkzeng geworden, mit dem der Mensch die Erde sich dienstbar gemacht hat. Er hat die Tiere gezähmt oder vor sich her ausgerottet, er hat die Pflanzen gewählt und geformt, welche die Erde bekleiden, er hat die Kräfte sich unterthan gemacht, daß sie seinem Willen dienen. Wissen ist Macht.

Die Erkenntnis hat aber noch einen anderen, einen unmittelbaren Wert. Beim Tier steht sie ganz im Dienst des Bedürsnisses, beim Menschen wird sie frei, er gewinnt, so könnte man sagen, ein unsinteressisches Interesse an der Betrachtung. Das gilt schon von der sinnlichen Anschauung, das Auge hat Frende an den Formen, das Ohr an den Tönen: darans entspringt die Musik, die Malerei. Aus derselben Frende an der Betrachtung der Dinge entspringt die

Philosophie. Philosophie ist das rein betrachtende Erkennen der Wirklichkeit. Das ist die ursprüngliche Bedeutung des Wortes bei den Griechen: die sokratische Schule, in der das Wort zuerst zum Terminus gebildet worden ist, setzt die Philosophie als die rein theo-retische Erkenntnis des Universums den technischen Kenntnissen entzgegen, zu denen auch Sophistif und Rhetorik gehören. In diesem allgemeinsten Sinn ist nun Philosophie eine allgemein menschliche Funktion, die nythische Kosmologie ist ihre primitivste Form, sie entzscht überall als ein Versuch, das Ganze der Dinge in eine Anschmung zu fassen.

Diese Wertbestimmung der Erkenntnis überhanpt giebt uns nun einen Maaßstab in die Hand, die Bedentung der einzelnen Erkennt= nisse zu schätzen. Wir werden sagen: ein einzelnes Wissen hat in dem Maaße Wert, als es entweder unsere praktische Herrschaft über die Dinge, oder unsere theoretische Einsicht in die Natur der Dinge überhaupt zu vermehren geeignet ist. Hätte ein Wissen weder in der einen noch in der anderen Hinsicht Wert, leistete es weder etwas für unsere Technif, noch für unsere Philosophie, so hätte es überhaupt gar keinen Wert. — Wenn heutzutage als oberfter Grundsatz für die wissenschaftliche Forschung nicht selten ausgesprochen wird: jedes Wiffen habe an sich absoluten Wert, oder: alles, was da sei, sei auch wert, gewußt zu werden, so vermag ich darin unr eine gedankenlose Rede zu erkennen, die freilich manchem begnem kommen mag, sofern sie von der Frage nach dem Wert dieser oder jener Forschung ein für allemal befreit. Wissen, so würde ich dagegen sagen, ist nicht eine so vornehme Sache, daß jedes Bruchstück eines solchen absoluten Wert hätte; ist von einem bestimmten Wissen ausgemacht, daß es weder unsere philosophische Einsicht in die Natur und den Zusammen= hang der Dinge, noch unsere Rraft, die Dinge unseren Zwecken dienst= bar zu machen, zu vermehren geeignet ist, dann ist es überhaupt und in jedem Betracht des Aushebens nicht wert. Übrigens scheint durch dieses Princip doch auch der wirkliche Wiffenschaftsbetrieb geregelt zu werden. Trotz jener Nede, daß alles, was sei, auch wert sei, gewüßt zu werden, hat sich noch kein Historiker zur Aufgabe gemacht, zu er= forschen, was dieser oder jener berühmte oder unberühmte Mann an jedem beliebigen Tage seines Lebens gefrühftückt oder zu Mittag gegessen habe, und auch die Aufgabe, von welcher Jean Paul einmal redet: Geschichte und System der Drucksehler seit der Ersindung der Buchdruckerkunst, hat noch keinen Bearbeiter gefunden; noch auch hat ein Natursorscher sich daran gemacht, den Sand am Meer zu zählen und die Gestalt der einzelnen Körner zu beschreiben. Warum nicht? doch wohl darum, weil der gesunde Menschenverstand, wenn denn nicht die principielle Einsicht, die Nuplosigkeit instinktiv erkannte.

Hinzuzufügen ist nun aber dieser Betrachtung, daß es keineswegs einer Forschung immer auf den ersten Blick anzusehen ist, ob sie Ergebnisse, die in der einen oder anderen Hinsicht Bedeutung haben, Der gesunde Menschenverstand dürfte schwerlich in liefern fönne. einem Stück öfter durch die Thatsachen von seiner Rurzsichtigkeit überführt worden sein, als in der Verwerfung wissenschaftlicher Forschung als unnüger Spielerei ober Kuriosität. Bacon spottete über einen Beitgenossen, daß er den magnetischen Erscheinungen experimentelle Untersuchungen zu widmen der Mühe wert halte; Sokrates verwarf physikalische Untersuchungen überhaupt als müßige Spekulationen: sich felber erkennen, erschien ihm als die notwendigste, würdigste und mög= lichste Aufgabe. Über die Physik denkt niemand mehr so; alle Welt weiß, wie die Physik mit ihrer Maxime, nichts gering zu achten, für die philosophische Weltauschauung nicht minder als für die praktische Lebensgestaltung die allergrößten Erfolge erreicht hat. Eher dürfte gegenwärtig der gesunde Menschenverstand mit seinen Zweifeln sich gegen philologische, historische, psychologische Untersuchungen richten: und in der That, wer könnte sich der Ausicht erwehren, daß hier neben wirklichem Korn auch viel leeres Stroh als kostbare Ernte eingeheimst wird? Dennoch gilt auch hier, daß gar oft ein am Anfang sehr un= scheinbares Bruchstück einer Erkenntnis später eine ungeahnte Bedentung erhalte. Die ersten Versuche in Sprachvergleichung mochten auch mehr einer müßigen Spielerei, als einer ernsten Arbeit ähnlich scheinen; und wie außerordentlich wichtig sind dieselben im Berlauf für unsere historische Weltauschauung geworden. Also es ist durchaus nicht notwendig, daß jede Forschung ihre Nüglichkeit von vornherein nachweise; aber das Princip bleibt bestehen: ein Wissen hat Wert nur, insofern es entweder unsere praktische Herrschaft über die Dinge, oder unsere philosophische Welterkenntnis mehrt und fördert.

2. Dasselbe Princip wird nun auch gelten, wo es sich um die Benrteilung des Werts eines Wissens für den Einzelnen hans delt. Kenntnisse haben auch für den Einzelnen nicht absoluten Wert, sie haben Wert, sofern sie ihm etwas leisten, sei es zur Ersüllung seiner praktischen Lebensaufgabe, sei es zur philosophischen Betrachstung, oder mit anderen Worten, sofern sie ihn klüger oder weiser machen. Kenntnisse, die keins von beiden leisten, die ihn weder zu seinem Bernf tüchtiger, noch zur Betrachtung geschickter machen, haben sir ihn gar keinen Wert. Nennen wir die Kenntnisse, auf denen die Berufstüchtigkeit dernht, Bernfssoder Fachbildung und diesenigen, worauf die Fähigkeit zur Betrachtung, zur Teilnahme an dem Leben der Philosophie, Litteratur und Kunst beruht, allgemeine Bildung, so können wir demnach sagen: nur das Wissen ist dem Einzelnen von Wert, was entweder seine Berufsbildung steigert oder seine allgemeine Bildung vertieft, oder beides leistet.

Und hierin hätten wir denn das Princip, aus dem für die Ein= zelnen der Unterricht zu entwerfen wäre: das und soviel soll jeder lernen, als ihm dienlich ift, einerseits seinen besonderen Beruf aufs beste zu erfüllen, andererseits sich von dem Punkt aus, auf den ihn das Leben gestellt hat, mit seinen Gedanken in der Welt zurecht zu Daß die erste Forderung, die Forderung der Berufsbildung, für Verschiedene einen verschiedenen Inhalt hat, liegt auf der Hand. Aber auch die andere Forderung hat nicht dieselbe Bedeutung für In abstrakter Formel zwar ift für Alle das Ziel das gleiche: allgemeine Bildung oder die Fähigkeit zur Teilnahme an dem freien Geistesleben des Volks; auch wird diese zuletzt überall auf denselben beiden Stücken bernhen, auf Kosmologie nämlich und Geschichte: jene giebt die Anschauung von dem allgemeinen Gerüft gleichsam der Wirklichkeit, diese giebt zulett überall den Inhalt, wodurch der Sinn der Wirklichkeit gedentet wird. Aber die Mittel und Wege, wodurch die Einzelnen dahin geführt werden und die Form, in der sie diesel= ben besitzen, wird sich verschieden gestalten, sowohl nach der Fähigkeit und Reigung der Einzelnen, als nach der äußeren Lebenslage und den durch sie gebotenen Möglichkeiten.

Durch diese Verschiedenheiten werden die verschiedenen Schulkurse und Lehrgänge gefordert. Der Unterschied derselben ist nicht, wie einige im Eifer für die Gleichheit anzunehmen geneigt scheinen, ein zufälliger, sondern in der Natur der Dinge begründeter. Es wäre auf keine Weise für einen Gewinn anzusehen, wenn jemand, der durch seine Lebenslage zum Handarbeiter bestimmt ist, auch bei vorhandener intellektneller Begabung, einen umfassenden wissenschaftlichen Unterricht erhielte, vorausgesetz, daß man ihn nicht zugleich in einen Gelehrtensberuf versehen könnte; ganz ebenso wenig, als es ein Gewinn ist, wenn der Sohn eines Banquiers oder Geheimrats, trotz des Widersstrebens der Natur, zu einer Ausbildung des Intellekts angehalten wird, wofür ihm Begabung und Neigung sehlt, ein Fall, der unglückslicher Weise viel hänsiger ist, als der erste. Durchaus wird hier das Princip gelten: ein Wissen, das der Einzelne nicht nutzen kann, sei es aus Mangel seiner Natur oder seiner äußeren Lage, ist für ihn gar nichts wert.

Ja man wird weiter gehen und sagen müffen: es ist für ihn ein übel. Das liegt auf der Hand bei dem Mangel an Begabung. Ein Zuviel von Kenntnissen für die Anlage macht nicht klüger, sondern dümmer. Man muß nur swischen Dummheit und Unwissenheit unterscheiden; Unwissenheit ist Mangel an Kenntnissen, Dummheit ist Mangel an Urteil, sie kann mit vielen Kenntnissen zusammen bestehen, ja sie wird unter Umständen dadurch erzeugt. Von dem Herzog von Wellington wird eine gute Anekdote erzählt. Er wurde von einem jungen Mann um ein Amt angegangen; nachdem er sich eine Weile mit ihm unterhalten hatte, lehnte er sein Gesuch mit den Worten ab: Sie haben für ihren Verstand zu viel gelernt (you are overeducated for your intellect). Ich fürchte, wenn der Herzog von Wellington unseren Prüsungen beiwohnte, würde er nicht selten dasselbe Urteil sprechen. Indem vor die Umter Prüfungen gesetzt sind, haben Kennt= nisse, auf welche der Natur der Sache nach eine Staatsprüfung allein fich richten kann, einen zufälligen und äußeren Wert für den Inhaber als sociales Wesen erlangt, der ganz unabhängig ist von ihrem wirk= lichen Wert für ihn selbst als Vernunftwesen. Dadurch geschieht es, daß Viele vieles lernen, was ihren natürlichen Fähigkeiten und Nei= gungen nicht entspricht. Die Folge ist, daß nicht nur die Erlernung dieser Dinge Lehrern und Schülern zur Dual wird, sondern daß auch der vorhandene natürliche Verstand Schaden leidet. Das Urteil wird

durch solche äußerlich besessenen Kenntnisse verwirrt und erdrückt. Es ist das allergewöhnlichste Vorkommuis, daß bei Prüfungen auf eine Frage, die sich an den Verstand richtet, mit dem Gedächtnis geant= wortet wird; statt eines Urteils wird eine answendig gelernte Formel oder Thatsache angeboten. Es gelingt zuweilen auf keine Weise, den Eraminanden dahin zu bringen, seinen Verstand zu gebranchen, der= selbe ist über lauter Lernen rudimentär geworden. Tritt ein solcher nun in die Praxis, so ist zu besorgen, daß er es dort gerade so machen wird: die Sache fordert Auffassung und Beobachtung eines Thatbestandes, Benrteilung des Möglichen und Notwendigen; unser Studirter beginnt, ftatt die Angen aufzumachen und seinen Verstand auf die Sache zu richten, alsbald in seinem Gedächtnis nach Formeln und Thatsachen zu suchen, die er ehedem auswendig gelernt hat; er nimmt unwillkürlich den Eramenshabitus an, auf welchen er abgerichtet ist, er kennt keinen anderen Gebrauch des Verstandes. spricht in seiner Selbstbiographie einmal die Ausicht aus, daß es unseren Juriften nicht selten so gehe: durch lauter Lernen und Sagen von Formeln sei ihnen oft der Blick für die unbefangene Auffassung der Sache ganz genommen. Das meint ja wohl auch das deutsche Sprüchwort, welches die Gelehrten die Verkehrten nennt. Und das= selbe meint Huxlen, wenn er in einer seiner Reden sagt: "Dummheit fit, non nascitur. Sie entsteht in nenn unter gehn Fällen burch eine lange fortgesetzte Unterdrückung der natürlichen intellektuellen Gelüste von Seiten der Eltern und Lehrer, welche Unterdrückung von dem fortdauernden Versuch begleitet wird, künstliche Gelüste nach Speisen zu erzeugen, die nicht allein ohne Geschmack, sondern auch der Hauptsache nach unverdanlich sind."

Außer der Dummheit, die so gelernt wird, wird noch ein weiteres gelernt, das ist der Hochmut. Der Verkümmerung des Kopfes durch überbildung entspricht eine Verkümmerung des Herzens. Wissen blähet auf, sagt der Apostel; es gilt vor Allem von dem Wissen, das seinem Inhaber nicht zu einem wirklichen Gebrauch dient. Zur Aufzeigung werden überhaupt nicht branchbare, sondern nutslose Dinge gebraucht. Das Nützliche kommt in seinem wirklichen Gebrauch zur Ruhe, dagegen drängt überflüssiger Prunk überall zur Aufzeigung. So geht es auch mit dem nutzlosen Wissen: es drängt den Inhaber,

damit Staat zu machen, um doch etwas von dem Besitz zu haben. Die gebildete höhere Tochter oder deren Gouvernante läßt es nicht Ruhe, sie umß mit ihrem Französich aus Licht, damit die Leute es sehen und ihre Bildung preisen; der Untersekundaner, der seufzend und fluchend so lange über seinen lateinischen Exercitien gesessen hat, bis er den Einjährigenschein endlich davonträgt, wird nun nicht selten lebenslänglich vom Lateinhochmut geplagt.

Aber auch dem, der nur durch die äußere Lebenslage abgehalten wird, von seinen erworbenen intellektuellen Fertigkeiten und Kenntznissen den an sich möglichen Gebrauch zu machen, gereicht dieser Bessitz nicht zum Segen. Er erhebt Ansprüche, die das Leben nicht bestriedigt; er kommt nicht zu einer rechten Freude an dem Beruf, der ihm unn einmal gegeben, er wird leicht der Umgebung, in die ihn das Leben hineingestellt hat, entfremdet: man empfindet zugleich etwas wie Schen und Mißachtung gegen ihn; der lateinische Bauer ist ja eine bekannte Figur. Das Ende ist eine mißumtige Stimmung, nicht am rechten Ort in der Welt zu stehen.

Ein Wort Goethes mag diese Betrachtungen in ihre Summe zusammenfassen: "Der Mensch ist zu einer beschränkten Lage geboren, einfache, nahe, bestimmte Ziele vermag er zu sehen, und er gewöhnt sich, die Mittel zu benutzen, die ihm zur Hand sind; sobald er aber ins Weite kommt, weiß er weder, was er will, noch was er soll. Es ist immer sein Unglück, wenn er veranlaßt wird, nach etwas zu streben, mit dem er sich durch eine regelmäßige Thätigkeit nicht verbinden kann." Und das Wort Fausts, der unter der Last der Schulwissenschaft seuszt, sollte als Inschrift über die Thür unserer Schulhäuser gesetzt werden, um die Eltern noch zur Besinnung aufzusordern, wenn sie ihre Kinder in die Schule bringen:

Was man nicht nutt, ift eine schwere Laft.

Denn schwerlich hat es in dem Leben unseres Volkes eine Zeit gegeben, wo das übel der Überbildung in solchem Umfang herrschend war, als gegenwärtig. Erklärlich genug; es hat nie eine Zeit gegeben, wo die Bildung in der Schähung der Menschen eine so große Kolle spielte. Früher teilte man die Menschen in Kleriker und Laien, in Gläubige und Ungläubige, in Adlige und Bürgerliche: jetzt teilt man sie in Gebildete und Ungebildete. Will man einen jungen

Mann empfehlen, so sagt man von ihm, daß er eine feine und all= seitige Bildung besithe; will man seine Geringschätzung gegen eine Fran ausdrücken, so faßt man alles zusammen in dem Ausdruck: sie sei eine ganz ungebildete Person, worauf jedermann weiß, wie er mit ihr daran ift. Kein Wunder daher, daß alle Welt nach Bildung rennt, daß Vater und Mutter nichts brennender wünschen, als dem Sohn, der Tochter zur Bildung zu verhelfen: mit der Bildung können fie Alles werden, ohne Bildung sind sie nichts. Die Nachfrage nach Bildung ruft das Angebot von Bildungsmitteln und Bildungsanstalten hervor, dessen rapides Wachstum für unsere Zeit so charakteristisch ist. Illustrirte und nicht illustrirte Lehrbücher der Bildung, der natur= wissenschaftlichen und der historischen, große und kleine Bildungs= wörterbücher oder Konversationslexika, Institute aller Art zur Bildung höherer Töchter und Söhne, Mittelschulen und Chmnasien, huma= nistische und realistische, alle diese Unternehnungen haben seit einem halben Jahrhundert in immer rascherem Fortschritt sich vermehrt und bennoch der steigenden Nachfrage nicht zu genügen vermocht: sind doch die Austalten, in denen Bildung, männliche und weibliche, fabricirt wird, vielfach so überfüllt, daß schon Jahre lang vorher ein Plat belegt wird. Kein Wunder denn freilich auch, daß in diesem Rennen und Jagen nicht Wenige zu einer Bildung gelangen, die, sei es für ihre persönlichen, sei es für ihre gesellschaftlichen Verhältnisse, nicht paßt und sie unglücklich macht. Das gebildete Frauenzimmer ist ja längst das Hauskrenz des 19. Jahrhunderts. Neuerdings kommt dazu der gymnasiastisch und akademisch gebildete Mann, der sein Brot nicht verdienen kann, eben wegen der Bildung: über ihrer Erwerbung hat er die Erlernung einer nährenden Kunft versäumt; und wenn er noch Kraft und Luft hätte, das Versäumte nachzuholen, so ließe es die Bildung nicht zu, denn der Gebrauch der Hände zur Arbeit hätte den Verlust der Bildungsehre zur Folge.

Ob ein Heilungsproceß durch natürliche Reaktion eintreten wird? Man könnte es vernuten. Allerlei Anzeichen deuten darauf hin, daß die Bildung im Begriff ist im Kurs zu sinken. Mir ist, als ob das Wort anfängt einen Beigeschmack anzunehmen, ähnlich dem, welchen am Ansang dieses Jahrhunderts das Wort Aufklärung erhielt. Es ist die Folge des Gemeinwerdens einer Sache. Man erinnert sich

des Barbiergesellen, der auch nicht an Gott glaubte, obwohl er nur ein Barbiergeselle sei. Die "Bildung" ist gewissermaßen als Ersatz der Aufflärung in die Welt gekommen. In den neuhumanistischen Kreisen, die sich um Herder und Goethe sammelten, taucht gegen Ende des vorigen Jahrhunderts das Wort als ein neues auf; der volle Name ist: Bildung zur Humanität; es bezeichnet die Gestaltung des inneren Menschen nach hellenischem Vorbild, im Gegensatz zu der Gestaltung nach dem Vorbild des französischen Hofmannes, anderer= seits auch der Orthodoxie und des Pietismus. Als die freie, natür= liche Bildung des menschlichen Wesens erschien neben jenen die Ge= staltung des Hellenen. Wie ist seit jenen Anfängen das Wort herabgekommen! Was sagt es eigentlich jetzt, wenn in der Konversation von Bildung die Rede ist? Wenn ich ganz gewissenhaft mein Sprady= gefühl erforsche, so würde ich etwa definiren: gebildet ist, wer über alle Dinge, von denen in der Gesellschaft die Rede ift, mitreden kann, von Goethe und Schiller, von Rafael und Michel Angelo, von Plato Db er mit ihnen empfunden und gedacht, ob er von ihrem Geiste einen Hauch gespürt, darauf kommt es nicht an, wenn er nur von ihnen mitreden kann. Sind es ihm aber fremde Namen, wie dem guten Herrmann Tamino und Pamina waren, dann fehlt ihm, er mag sonst sein und haben, denken und empfinden, was er will, die allgemeine Bildung. Und noch ein anderes Mittel giebt es, woran man, wenigstens in deutscher Rede, erkennen kann, ob jemand Bildung hat: daran nämlich, ob er mit Fremdwörtern umzugehen weiß. Fremdwörter sind Lehnwörter aus fremden Sprachen; burch deren Gebrauch man zu verstehen giebt, daß man nicht zu dem großen Haufen gehöre, der nur die Bulgärsprache spricht, sondern zu jenen Bevorzugten, die auch lateinisch oder französisch reden könnten, wenn sie wollten.

Man hört heutzutage nicht selten über die Zunahme der Halbsbildung klagen und sucht die Ursache in den Realschulen oder in dem Einjährigenschein oder worin immer. Ich würde sagen: Haldsbildung ist eben das, was im gemeinen Sprachgebrauch Bildung heißt, die Fremdwörter und das Gehörthaben und das Redenkönnen von allen Dingen. Halbbildung ist der Besitz von allerlei Kenntsnissen, die nicht innerlich angeeignet und in lebendige Kraft umgespaussen, Ethit.

wandelt sind. Darauf scheint auch die Etymologie zu führen; Bildung bezeichnet ursprünglich den Proces der organischen Gestaltung, ein Proceß, der sich durch Aufnahme und Aneignung von Stoffen durch das innewohnende Formprincip vollzieht. Halbbildung wäre hiernach eine Bildung, die nicht zu Ende geführt ift; es hat Aufnahme von Stoffen stattgefunden, aber fie sind nicht assimilirt und in organische Kräfte verwandelt worden, sie liegen unverdaut und beschweren als Fremdkörper das organische Leben. Halbbildung kann hiernach fo gut in Volksschulen und auf Universitäten, als in Symnasien und höheren Töchterschulen erworben werden. Und ebenso kann umgekehrt eine volle und ganze Bildung auch bei einem einfachen Mann vorhanden sein, der nie über die Dorfschule hinausgekommen ist; hat er ein aus sich selbst heraus entwickeltes Inneuleben, hat er, was immer durch Schule und Leben ihm an Anschauungen und Erfahrungen zugeführt worden ist, innerlich verarbeitet und gleichsam in organische Substanz und lebendige Kraft verwandelt, so ist er ein wohl und rechtschaffen gebildeter Mann. Nicht die Masse des Stoffs, sondern die innere Form macht die Bildung aus. Stoff ohne innere Form ergiebt Halbbildung, Überbildung, Mißbildung oder wie man diese innere Verderbung nennen mag.

3. Wie die Philosophie, so hat auch die Kunst in der Freude an der reinen Betrachtung wenigstens die eine ihrer Wurzeln. Wenn man Spiel im Gegensatz zur Arbeit definirt als freie, nicht einem äußeren Zweck dienstbare Bethätigung von Kräften, wogegen denn Arbeit die Bethätigung von Kräften zur Erreichung eines außer der Thätigkeit selbst liegenden Zieles wäre, so fällt auch die Kunft, so gut als die Philosophie unter den Begriff des Spiels. Beschäftigung mit Werken der schönen Künste ist spielende oder zwecklose Bethätigung sinnlich-geistiger Kräfte. Wer ein Bildwerk, eine Malerei betrachtet, der will nicht etwas lernen, wie jemand, der eine Zeichnung in einem physikalischen oder technologischen Lehrbuch studirt, er will nichts als die zwecklose Bethätigung auschauender und vor= stellender Kräfte; wer Gesang oder "Spiel" hört, der will gar nichts als lediglich der Bewegung der Tone innerlich folgen; wer eine Dich= tung liest oder ein Drama "spielen" sieht, der überläßt sich dem Spiel der Einbildungsfraft, die der Dichter in Thätigkeit sett.

Die Hervorbringung von Kunstwerken wird jetzt allerdings nicht als Spiel, sondern als Arbeit betrachtet, sie pflegt es auch in dem Sinn zu sein, daß wirtschaftliche Verwertung des Erzeugnisses beab= sichtigt wird. Im Ursprung ist aber auch hier die Zusammengehörig= keit von Kunst und Spiel sichtbar. Alle Bölker, auch die rohesten, verzieren ihr Gerät: Töpfe, Waffen und Kleider werden mit allerlei ornamentalen Linien, Strichen, Zeichnungen bedeckt; es ist derselbe Spieltrieb, der das Kind antreibt, Tafel und Wände mit Figuren zu bemalen. Gesang und Musik stehen in ursprünglichem Zusammen= hang mit Tanz und Festspielen. Derselbe Spieltrieb schafft in epischen Erzählungen die ersten Dichtungen: eine bunte Reihe von Gestalten und Ereignissen, die vor dem inneren Auge des Sängers und Hörers vorüberziehen. Das ursprüngliche Epos besteht und lebt ganz und gar in dem lebendigen Singen und Hören. Noch in diesem Jahr= hundert ist ein Epos bekannt geworden, das sich bis dahin allein in der lebendigen übung der Volksdichtung fortgepflanzt hatte, das finnische. In der langen Nacht der Polarzone fürzten die Finnen mit dialogischer Recitation rhythmischer Erzählungen von Göttern und Helden sich die Zeit: jeder kann sie sagen oder selbst dichtend neu formen. die dem Epos eigentümlichen Variationen der Überlieferung. uns hat sid das Märchen auf dieselbe Weise fortgepflanzt, die Kinder= seele, die selbst voll Spiel und Dichtung ist, hat dies Stück lebendiger Dichtung auch den Erwachsenen erhalten; oder hatte erhalten, denn seitdem die Märchen gedruckt zu lesen sind und jede Weihnacht ein Dutend neuer, selbstgemachter Märchenbücher bringt, ist auch dieser lette Rest lebendiger Dichtung, den bis dahin seine Verachtung geschützt hatte, im Absterben begriffen: wenn ein gedrucktes Märchen= bud) in die letzte Hütte des Haidedorfes gedrungen sein wird, dann wird es fabulirende, dichtende Erzählung als lebendige Funktion des Volks überhaupt nicht mehr geben.

Die andere Wurzel der Kunft liegt im Gefühl und Willen. Jede starke Gefühlserregung ist mit dem Verlangen begleitet, sich zu äußern und mitzuteilen. Liebeslust und Liebesleid, Kampfunt und Trauer, Sehnsucht und Andacht suchen und sinden in Dichtung und Gesang erleichternde Entladung. Durch die rhythmisch=melodische

Fassung der Wörter und Tone wird das Gefühl selbst zugleich gehoben und gefaßt. Und so bringt in den großen Schöpfungen der epischen und dramatischen Poesie, nicht minder auch in den Schöpfungen der bildenden Künste und der Architektur der Wille und die Lebens= stimmung eines Volkes und einer Zeit sich zum Ausdruck und wird darin sich selber gegenständlich. In der gothischen Runft erscheint die Lebensstimmung des himmelanstrebenden Supranaturalismus, der die irdisch-sinnliche Welt, die Leiblichkeit mit ihrer Lust und ihrer Schwere verschmäht und von sich stößt. In der Renaissance bricht der kom= plementäre Gegensatz dieser Lebensstimmung durch, Architektur und bildende Künfte, Koftüm und Hausrat, Dichtung und Musik, alles drückt aus, daß die Zeit entschlossen ist, in jugendlicher Luft und and wohl Ausgelassenheit der Betradztung und dem Genuß alles dessen, was reizt und gefällt, rückhaltlos sich hinzugeben: es ist als müßte man nachzuholen eilen, was in den voraufgegangenen Sahr= hunderten versäumt war.

Ihre höchste Bestimmung erreicht die Kunft in der Gestaltung und Darstellung der Idealwelt, in deren Hervorbringung das geistige Leben eines Volkes seine schönste Blüte treibt. Ihre vollendete Darstellung erreicht die Idealwelt in einer überirdisch-übermenschlichen Welt, in der das Vollkommene für den Glauben absolute Wirklichkeit hat. So wird die Kunst Organ der Religion. Ihre höchste Leistung ift, daß sie dem innersten Verlangen eines Volkes, seine Gedanken von dem Vollkommenen in konkreten Gestalten anzuschauen, Erfüllung So hat die bildende Kunft dem griechischen Volk seine Götter zu similicher Gegenwart dargestellt, hohe Gestalten, in welchen dem Griechen seine Ideale menschlicher Bildung sichtbar vor das Auge traten. So hat die griechische Poesie, im Epos und Drama, gött= lidje und menschliche Vollkommenheiten, Mut, Treue, Hingebung, Seelengröße, Besonnenheit, Weisheit, Gottesfurcht, in lebendigen Bildern dem Volk vor die Seele gestellt. — Dieselbe notwendige Aufgabe, die Welt des Glaubens in eine Welt des Schauens umzuwandeln, hat die driftliche Kunft gelöft. Die ganze mittelalterliche Kunft, Architektur, Bildnerei, Malerei, Musik und Dichtung hat keinen anderen Inhalt als den: die Welt des chriftlichen Glaubens, wie sie

im germanischen Gemüt Gestalt gewonnen hatte, auch den Sinnen und so dem ganzen Menschen fühlbar zu machen\*).

Hiernach können wir nun die Wirkung der Kunst auf das Gemüt so bestimmen. Sie giebt 1) in der Bethätigung der sinnlichgeistigen Kräfte der Muße schöne Erfüllung und gewährt damit reinste und schönste Erholung und Frende. 2) Sie befriedigt und stillt den Drang des Gefühls, sich zu ängern, indem sie zugleich Erregung und erleichternde Entladung herbeiführt. 3) Sie erhebt die Seele aus der Welt der Arbeit und der Bedürftigkeit, des Kampfes und der Not in eine Welt der Freiheit und des Idealen und reinigt sie von dem Staub niedriger Gefühle und Leidenschaften, die im Tagesgeschäft sich an sie hängen. Die innere, freie Gesetzmäßigkeit und Harmonie, welche das Wesen aller Kunstform ausmacht, stimmt auch das Gemüt zu innerer Gesetzmäßigkeit und Harmonie. Endlich 4) sie ver= bindet und einigt die Volksgenoffen, ja darüber hinaus alle Genoffen eines Rulturfreises, Alle, die gleichen Glauben und gleiche Ideale Ansichten und Interessen sind verschieden und entzweien; die Kunft, indem sie die Allen gemeinsamen Ideale in sinnlichen Symbolen vergegenwärtigt, wirkt das Bewußtsein, daß im letzten Grunde bennoch Alle eines Sinnes sind, das Gleiche als das Lette und Höchste anerkennen und verehren. Daher die Verbindung der Kunft

<sup>\*)</sup> In diesem Sinne erklärt Dürer die Aufgabe feiner Runft: "Die Runft des Malens wird gebraucht im Dienste der Kirche und dadurch angezeigt das Leiden Christi und viel anderer guter Gbenbilder, behält auch die Gestalt der Menschen nach ihrem Absterben". (Thanfing, A. Dürer). Go faßt Milton die Aufgabe ber Dichtung: "Der Genius des Dichters ift eine Gabe und Offenbarung Gottes, die umr wenigen Erwählten in jedem Bolf verliehen ift; er hat den Beruf, gleich der Rede des Seelsorgers, den Samen der Tugend und Sittlichkeit auszustreuen, die brennende Unruhe der Gemüter zu mildern und die Empfindungen zu schönerem Ginklang zu ftimmen; in herrlichen Tonen die Größe des Allmächtigen zu preisen und was seine hohe Vorsicht in seiner Kirche wirkt und geschehen läßt; die siegreichen Todeskämpfe ber Märtyrer und Seiligen, die Seldenthaten der frommen Bater zu besingen, die, stark durch den Glauben, die Feinde Christi schlugen, und den Abfall so vieler mächtiger Reiche von der Gerechtigkeit und der wahren Berehrung Gottes gurnend zu betrauern. Was in der Religion groß und beilig, in der Tugend ernst und suß ist, was im Wechsel des Außeren, in den Schwankungen des inneren Lebens des Menschen Leidenschaft oder Staunen erregt, bas alles schildert ber Dichter mit leichten und festen Bügen." (Liebert, Leben Miltons, S. 51.)

mit der öffentlichen Festseier. Im Fest will die innere Einheit der Volksgenossen zum Ausdruck gelangen; diesem Drang des Volksgemüts Ersüllung zu verschaffen, wird die Kunst herbeigerusen. In den gleichartigen Empfindungen, mit welchen sie alle Gemüter ersfüllt, kommt die Einheit des Grundes, kommt die Einheit der Volksseele sich selber zum Bewußtsein. Was immer sonst die Genossen zerspalten mag, in diesem Augenblick tritt es zurück und in reinstem Glück wird die Gleichheit der innersten Gesinnung Aller empfunden.

4. Ist hierin Wesen und Wirkung der Kunst richtig bestimmt, so ist damit gegeben, daß sie eine allgemein-menschliche Funktion ist. Kunst ist nicht etwas, das einigen Völkern und bei ihnen einigen Individuen eigentümlich wäre; sondern alle Völker haben, wie eine Sprache als Ausdrucksmittel ihrer Vorstellungswelt, so eine Kunst als Ausdrucksmittel ihrer Gefühlswelt, und wie alle Volksgenossen an der Sprache, wenn auch nicht in gleichem Maaße, Anteil haben, so haben auch an der Kunst Alle in irgend einem Maaß Anteil.

Wenn wir diesen Begriff der Kunst, der doch ihre Wirklichkeit im Völkerleben überhaupt zu bezeichnen geeignet scheint, mit ihrer gegenwärtigen Stellung in unserem Volksleben zusammenhalten, dann ift leicht zu sehen, daß hier eine volle Kongruenz nicht stattsindet. Wird heutzntage von Kunst geredet, dann meint man nicht eben von einer Sache zu sprechen, die für Alle sei oder der überhaupt eine wesentliche Bedeutung für das Leben zukomme. Die Kunst wird wohl meist für eine Art Luxus angesehen, an dem natürlich nur die Wenigen Anteil haben könnten, denen das Glück mehr Freiheit und Muße gewährt habe; für die Masse, für die Ungebildeten, sei die Arbeit und hin und wieder ein derber Genuß. Das ist die stillsschweigends vorausgesetzte und gelegentlich wohl auch ausgesprochene Meinung vieler Gebildeten.

Und man wird zugestehen müssen, daß diese Meinung nicht allzuweit davon entsernt ist, die thatsächliche Stellung der Kunst in umserem Leben auszudrücken. Was wir in Gallerien und Museen, in Kunstausstellungen und Salons an Bildwerken und Gemälden ausstellen, das ist freilich nicht für die Vielen; sie kommen auch nicht hin, und wenn es ja einmal geschieht, dann kommen sie sich darin fremd und überslüssig vor, wie ihre verlegenen Bewegungen und Blicke zeigen. Ja nicht felten wird es geschehen, daß ein einfach und fern von der Bildung aufgewachsenes Menschenkind durch die zur Schau dargebotenen Kunftwerke noch in andere Verlegenheit gesetzt wird, in die Verlegenheit der Scham. Nacktheiten aller Art sieht es um sich, klassische Nacktheiten, Renaissancenacktheiten, moderne Nackt= heiten, so daß das ungewohnte Ange irrend nach einem Punkt sucht, auf dem es ausruhen möge. Auch an dem, was wir unsere National= litteratur nennen, haben die breiten Massen des Volks nur einen sehr bescheidenen Anteil. Am meisten ist noch Gesang und Musik für Alle, wobei man denn freilich auch nicht in erster Linie an Arien und Symphonien denken muß. Übrigens würde man bei genauerem Zusehen wohl finden, daß auch für viele Gebildete die Kunst doch eben gar nicht ein wesentliches Element ihres Lebens ist; vielfach ge= hört sie nur zum guten Schein: ein paar Gemälde oder Kupferstiche, die üblichen Goldschnittausgaben im Glasschranke und das unvermeidliche Klavier gehören nun einmal zur Ansstattung der gebildeten Wohnung; und ebenso gehören einige kunst= und litteraturgeschicht= lichen Kenntnisse zum inneren Bildungsmöblement.

Woher dies Zurückbleiben? Vielleicht ist jemand geneigt zu sagen, daß sei nun einmal die unvermeidliche Kehrseite höherer Kultur= entwickelung: die Zahl derer, die der Entwickelung zu folgen ver= möchten, werde naturgemäß um so kleiner, je mehr sich die Ausprüche steigerten. Aller Fortschritt beruhe auf Arbeitsteilung und Differen= zirung; davon sei denn die Spaltung des Volkskörpers in Gebildete und Masse eine notwendige Folge.

Ich kann mich von der Wahrheit dieser Rede nicht überzeugen. Von der Erkenntnis wird einigermaaßen gelten, daß sie, je höher sie steigt, um so mehr der Masse sich entfremdet: die Werke der Wissenschaft sind ührer Natur nach nur den Wenigen zugänglich, die zu schwieriger und langer Vorübung Zeit und Kraft haben. Mit der Kunst aber scheint es anders zu stehen. Nedet die Wissenschaft durch Begriffe zum Verstand, so wendet sich die Kunst durch die Auschauung an die Empfindung: die Eindrucksfähigkeit für ihre Werke scheint mehr eine Sache der natürlichen Begabung als specifischer, durch übung zu erwerbender Fertigkeit zu sein, weungleich auch diese Bezgabung durch übung gebildet und gesteigert wird. Wenn die Kunst

die Summe der Lebensempfindung eines Volkes ausdrückt, so wird sie ja jedem, der aus der Substanz eines Volkes geboren und genährt ist, Verständliches zu sagen haben. Es kann nicht jeder hervorbringender Künstler und auch nicht sachverständiger Kunstrichter sein; aber als Genießender, so sollte man meinen, müsse jeder, wenn auch in verschiedenem Maaße, an der Kunst Anteil haben.

Dafür scheinen auch geschichtliche Thatsachen zum Zeugnis ansgesührt werden zu können. Die griechische Kunst, auf dem Höhespunkt ihrer Entwickelung, stand, darüber ist ja allgemeine Übereinsstimmung, hinter der Kunst der Gegenwart keineswegs zurück, weder in Hinsicht auf den Gehalt, noch in Hinsicht auf die Form. Dennoch war sie nicht blos für einen kleinen Kreis von Gebildeten da: Neschylos und Sophokles haben ihre Dramen, Demosthenes hat seine Reden nicht für Lente verfaßt, die das Abiturienteneramen hinter oder vor sich hatten, sondern für die ganze Bürgerschaft. Und ebenso muß die ganze athenische Bürgerschaft für den Wert der Werke der Bauskunstet wurde, Sinn und Verständnis gehabt haben: dieselben konnten ja nicht entstehen, ohne daß die Bürgerschaft zuvor von ihrem Wert sich überzeugt hatte.

Und wenn man hier auf die Sklaven verweift, die den Bürgern Muße und Bildung ermöglicht hätten, so erinnere ich an die mittel= alterliche Kunft. Auch sie besitzt in hohem Maaße Gestaltungskraft und Formsinn, Reichtum und Tiefe des Gehalts. Auch sie arbeitete nicht für eine kleine Schicht von Gebildeten, sondern für das ganze Volf. Die mittelalterliche Kunft stand im Dienst der Kirche, Baufunft und Bildnerei, Malerei und Musik hatten zur wesentlichen Aufgabe, den Gottesdienst würdig und feierlich zu machen. Rirche und Gottesdienst, Sakrament und Predigt für Alle dieselben waren, so waren es auch die Künste, die für sie arbeiteten. zahllosen Gotteshäuser, mit denen die mittelalterlichen Städte erfüllt find, wer hätte sie gebaut, wenn nicht der Sinn für ihren Wert allgemein gewesen wäre? Sie sind ja nicht vom Staat mit dem Geld ber Steuerzahler gebaut, auf Grund einer abstrakten Erwägung, daß etwas für die Kirche oder für die Kunft geschehen müsse, sondern von Körperschaften und Bürgerschaften, Gott zur Ehre, sich selber zur

Frende und Erbanung, und den Nachkommen zum Denkmal kunststuniger und opferwilliger Frömmigkeit. Wo wäre heute Mut und Mittel für derartige Bauten zu finden? Gelingt es doch kaum durch Jahrzehnte lang im ganzen Lande fortgesetzte Sammlungen, und unter Benutung des Spieltriebes, dem man andere Befriedigungsweisen absgeschnitten hat, die zur Vollendung von Bauwerken erforderlichen Summen zusammenzubringen, welche vor Jahrhunderten von einer einzigen Stadt oder Körperschaft unternommen worden waren. Und ebenso sprachen die zahllosen Bildwerke, mit denen das Innere der Kirchen geschmückt war, zu Allen. Was Allen im Herzen lebte, die heiligen Geschichten und Personen, das sah hier jeder mit Kunst und Schmuck dargestellt und wurde dadurch zu frendiger Andacht erhoben.

Ober ist das etwa keine künstlerische Wirkung? Ich denke, die höchste: denn darauf muß doch wohl zuletzt das Verlangen des Künst= Iers gerichtet sein, daß er andächtige Betrachter lieber als eilfertige Beurteiler finde. Freilich, was dort Gegenstand der Betrachtung war und wirkte, das war in erster Linie nicht die künstlerische Form, nicht Farbe und Zeichnung als solche, sondern der dargestellte Inhalt. Vielleicht war es aber die Ansicht des Künftlers selbst, daß das Ge= mälde um des Inhalts willen da sei und betrachtet werden solle, nicht zur Aufzeigung seiner Kunstfertigkeit: die letztere sei nicht Selbstzweck, nach dem vielberufenen Satz: die Kunst um der Kunst willen, sondern ein Werkzeug im Dienst der Idee. Db ein mittelalterlicher Maler Die Beschauer seiner Bilder mit denen, Die unsere Kunstausstellungen besuchen, zu vertauschen willens gewesen wäre? Man darf doch wohl daran zweifeln; welcher Maler, der bei gesundem Verstand ist, möchte nicht statt berufener und unberufener Kunstrichter, die vor seinem Bilde ein Langes und Breites über Kolorit und Pinselführung, über Vortrag und Komposition schwatzen, zu Beschauern lieber Leute haben, die einfach sich freuen an dem Dargestellten zuerst, sodann auch an der Wahrheit und Schönheit, mit der es dargestellt sei?

Also nicht in der Höhe, die unsere Kultur und Kunst erreicht hat, scheint mir jenes unvollkommene Verhältnis der Kunst zu unserem wirklichen Leben seine Ursache zu haben. Sie ist wohl vielmehr in einer eigentümlichen Unvollkommenheit unseres geistigen Lebens zu suchen: es sehlt ihm die Volkstümlichkeit.

Die Ursache hierfür ift, daß unsere Litteratur und Kunst nicht, wie die griechische, in stetiger Entwickelung aus dem Eigenleben unseres Volkes hervorgewachsen ist. Zweimal hat unser Innenleben in seiner Entwickelung eine große Unterbrechung erlitten, die erste durch die Bekehrung zum Chriftentum, die andere durch die Bekehrung zur Antike: mit jener beginnt das Mittelalter, mit dieser die Renzeit. Beide Male fand ein bewußtes Verwerfen des bisherigen Lebens, eine Art von geistiger Wiedergeburt statt. Das erste Mal war es Religion und Kultur des christlich gewordenen Altertums, welche angenommen wurde. Dhne Zweifel war die Religion und die Rultur, welche die Kirche brachte, dem heimischen Lebensinhalt unermeßlich Dennoch war die Bekehrung zugleich eine große Störung; ein Volk wechselt die Religion nicht, wie man einen Rock wechselt. Die Religion ift die Seele, die innere Lebensform eines Volkes, alles ist davon durchdrungen, seine Sprache, seine Dichtung, seine Sitten, seine Lebensordnungen, seine Ideale. Es ist bekannt, mit welcher Eifersucht die neue Religion den alten Glauben, die altheiligen Bräuche, die alte Dichtung, die alten Ideale verfolgte und austilgte.

Die neue Religion lebte sich in das Volk hinein; das Afropf= reis gedieh auf dem alten Stamm und trieb fräftige Zweige: das Rittertum, mit seiner wunderbaren Vereinigung von kriegerischer Tapfer= keit und driftlicher Barmherzigkeit, die Mönchsorden, mit ihrer nicht minder wunderbaren Vereinigung von Kultur und Aftese, die scholaftische Philosophie, mit ihrer Vereinigung von kindlichem Glauben und männ= lichem Denken, die mittelalterliche Runft, mit ihrer Vereinigung von übernatürlichem Gehalt und sinnlicher Form. Aber nun kam die zweite große Unterbrechung, die fich felber als Renaissance bezeichnet. Nicht weniger schroff, als das erstemal, ist auch hier das Abbrechen der bisherigen Entwickelung. Wie bei der Bekehrung zum Chriftentum das vorige Leben als Heidentum und Greuel verworfen wurde, so nun das Mittelalter als schunkige gothische Barbarei. Die Humanisten finden nicht Worte genng, um ihren Abschen vor dem Mittelalter auszudrücken: seine Sprache, seine Wissenschaft, seine Kunft, ist nichts als schenkliche Barbarei. Ja selbst seine Religion ist nicht Christen= tum, sondern ein göhendienerischer Grenel; so urteilt die Reformation und vereinigt sich mit dem Humanismus zur Zerstörung der alten Formen des kirchlichen Lebens. Die Furcht vor dem Götzendienst zerstörte das ganze sinnliche Dasein der Religion, sowohl in der inneren Auschauung, als in der äußeren Darstellung: mit der Heiligenverehrung wurde der Kunst ihr eigentlicher Gegenstand genommen.

Diese zweite Unterbrechung unseres geschichtlichen Lebens ist in den seitdem verflossenen vier Jahrhunderten nicht ebenso überwunden, wie die erste im Mittelalter. Das klassische Altertum ist bisher nicht, wie einst das driftliche Altertum, in unser Volksleben in dem Sinn aufgenommen, daß unfer ganzes Leben davon durchdrungen wäre und Alle daran Teil hätten; es ist wohl auch fraglich, ob das jemals geschen kann, und ob es wünschenswert ist, daß es geschehe. Kultur der Renaissance hat ihren Bestand in einem kleinen Bruchteil der Bevölkerung, demjenigen nämlich, der auf den humanistischen Enunasien eine gelehrte Bildung erhält; freilich ein wichtiger Bruch= teil, es sind diejenigen, die zu Führern und Lehrern des Volkes auf allen Lebensgebieten bernfen find. Aber diese Gruppe steht eben nicht ganz innerhalb des Volkslebens, sie steht als eine besondere Schicht daneben oder, wenn man will, darüber: als Gelehrtenstand, der eben durch die sogenannte klassische Bildung von der Gesammtheit mit scharfer Grenzlinie getrennt wird. Diese Kluft zwischen Gelehrten und Ungelehrten hat sich eigentlich erft seit der Renaissance aufgethan. Im Mittelalter gab es den Unterschied von Klerikern und Laien; es war auch ein Unterschied der Bildung, doch ging er nicht tief: der Kleriker verstand Latein, die Sprache der Kirche, aber seine Lebens= und Welt= anschauung war auf demselben Boden gewachsen, wie die des Ritters Audy fand wegen des Cölibats keine Erblichkeit der und Bauers. Bildungsunterschiede statt. Erst seit dem 16. Jahrhundert hat sich von dem Volk das Gelehrtentum innerlich losgelöst. Es ist von ihm nicht blos durch eine gelehrte oder technische Kenntnis geschieden, es steht mit seiner ganzen Lebensanschauung nicht auf dem Boden unseres Volkstums, und es ist stolz darauf; es sucht im klassischen Altertum, was es daheim nicht findet: die vollkommene Bildung des Menschen, die Humanität, die soust nur in mehr oder minder verkrüppelter Form vorkommt. Der Kultus des Altertums ist für die Gelehrten wie eine Art zweiter Religion, eine vornehmere Religion, an der eben die Masse keinen Anteil hat. In der zweiten Renaissance, mit der das 18. Jahr= hundert die durch die große religiöse Bewegung des 16. Jahrhunderts unterbrochene erste Renaissance wieder aufnahm, erreichte dieser Kultusseinen Höhepunkt. Unsere Gymnasien sind am Anfang dieses Jahrshunderts als Kultstätten dieser "Religion der Gebildeten" neu gesgründet worden, Homer ihr heiliges Buch.

Was wir um unsere National-Litteratur und Kunft nennen, das gehört wesentlich dieser Gruppe der klassisch Gebildeten an. Es hat nicht in unserem Volksleben, sondern in der Gelehrtenschule seine Wurzeln. Daher hat es überall gelehrten Charakter. Unsere sogenannte klassische Litteratur bedient sich zwar nicht mehr, wie die neulateinische und neugriechische Poesie des älteren Humanismus, der alten Sprachen, doch lehnt sie sich gern in Form und Inhalt an altskafsische Muster. Man kann es ja alle Tage mit großer Gelassenscheit aussprechen hören: um unsere Klassisker zu verstehen, sei die klassische Bildung, die das Chumasium gebe, die notwendige Vorbedingung. Der gute Zweck läßt vielleicht hin und wieder die Sache übertreiben, aber wer wollte leugnen, daß etwas Wahres daran ist?

Ebenso haben die übrigen Künste gelehrten Charakter. nehme, um von der Skulptur nicht zu reden, die ja ein ganz erotisches Gewächs ist, sofern sie nicht Porträtstatuen bildet, die Baukunst. Sie wächst nicht aus dem Handwerk hervor, sondern wird auf Akademien gelernt; sie hat nicht in unseren Bedürfnissen und unseren Lebens= bedingungen ihre Wurzeln, sondern in gelehrter Überlieferung. wählt nach Willfür einen Styl und nun wird die gegebene Form dem, was die Not verlangt und gewährt, so gut es gehen will, angepaßt. So entstehen jene seltsamen Bildungen, die in unseren Straßen zu sehen sind: Pfeiler aus Ziegelsteinen, die durch einen Blechmantel zu korinthischen Säulen gemacht werden; Konsolen aus Enps, ein Gefims von Holz als dessen vorgebliche Träger angeleimt werden, bis sie abfallen; Gebäude, die wie griechische Tempel aussehen wollen und zu dem Ende sich mit Säulen umgeben, dann aber, sich besinnend, daß sie zu Ausstellungsräumen für Bilder bestimmt sind, in die Zwischenräume der Säulen Mauern und Fenfter einfügen, so daß die Säulen nun mit halbem Körper aus dem Mauerwerk vorragen, fläglicher Anblick. Mehr ist die Malerei einheimisch und am meisten Die Musik; ist es darum, weil sie, da die griechische Musik, man möchte

sagen glücklicher Weise, nicht erhalten geblieben ist, sich selbständiger hat entwickeln müssen? —

Es liegt mir fern zu tadeln oder die Geschichte meistern zu wollen, ein so anmaßendes als vergebliches Unternehmen. Die Dinge sind, wie sie sind, auch die geschichtlichen; es war für das deutsche Volk ohne Zweifel unmöglich, isolirt seinen Weg zu gehen, und ich bin auch bereit zu glanben, daß es unter den möglichen Wegen den besten ein= geschlagen hat. Aber diese Bescheidenheit kann uns nicht abhalten, uns einzugestehen, daß unsere Bildung, wie sie nun einmal durch die weltgeschichtliche Lage unseres Volkes geworden ist, nicht allen Wünschen gerecht wird, daß im besonderen die Kunst uns nicht ist, was sie einem Volk sein kann. Sie wird uns auch nicht abhalten, uns ein= zugestehen, daß aus dieser Lage der Dinge Folgen fließen, die nicht erfreulich sind. Vor allem liegt eines auf der Hand: das Leben der Masse ist durch den Mangel an schöner und erhebender Freude verarmt und verkümmert: ihr Genießen ist gemein. Bei der Arbeit ist fie respektabel, vielleicht auch in der Entbehrung und im Leiden, aber beim Genießen ift sie durchweg für den feiner gebildeten Sinn abstoßend gemein. — Aber auch die Kunft selbst verkümmert, wenn sie nicht im ganzen und vollen Volksleben wurzelt. Wenn sie blos für die oberen Gesellschaftsschichten vorhanden ift, entartet sie leicht zu einem bloßen Put und Schmuck, zu einem Gegenstand des Luxus und der Aufzeigung, oder sie sinkt gar herab zu einer gefälligen Dienerin der Sinnenlust oder der Unterhaltungssucht und des Sensationsbedürsnisses. Es ist ja niemandem unbekannt, in welchen sumpfigen Tiefen zu unserer Zeit hin und wieder Vorstudien zu Bildern und Romanen gemacht werden.

Db unser Volk eine große, in den Tiefen seines Eigenlebens wurzelnde Kunst wieder heben wird? Db es neue Formen und neue Inhalte künstlerischer Darstellung aus seinem innersten Wesen mit schöpferischer Kraft hervorbringen wird? Db es sich fähig erweisen wird, von dem Fremden das Assimilirbare sich anzueignen, das Andere abzustoßen? Niemand vermag es zu sagen. Nur das Eine darf man vielleicht sagen: ist das dentsche Volk mitsammt seinen Nachbarvölkern uoch zu langem Leben berusen — eine Sache nicht des Wissens, sondern des Glaubens — so wird es auch wieder eine allgemein an=

erkannte und empfundene Welt der Ideale besitzen, ohne solche kann ein Volk nicht auf die Daner leben; und diese Idealwelt wird sich auch wieder eine sinnliche Darstellung in Werken der Kunst schaffen. Welche Gestalt diese Kunst der Zukunst, die nicht bei der Gelehrsamskeit zu Lehen geht, haben wird, das liegt jenseits aller historischen Prophetengabe. Eines allerdings drängt sich auf: die Enge des instellektuellen Lebens, welche die Fruchtbarkeit und Sicherheit der schöpferischen Phantasie so sehr begünstigt, kommt nicht wieder: Winthologie und Sage, die mit ihren Idealgestalten der Kunst der Vergangenheit den Stoff darbot, kann nicht aufs neue entstehen.

#### Fünftes Kapitel.

### Chre und Chrliebe.

1. Den auf Ehre gerichteten Trieb kann man als eine eigenstünnliche Modifikation des Selbsterhaltungstriebes ansehen; er ist gerichtet auf die Erhaltung des Selbst in der Vorstellung und zwar sowohl in der eigenen als in der fremden Vorstellung. Man könnte ihn den ideellen Selbsterhaltungstrieb nennen.

Was ist Ehre? — Ehre ist das Maaß von Geltung und Wert, das einem jeden in der Schähung seiner Umgebung beigelegt wird. Jeder Mensch erregt durch sein Wesen und seine Leistungen bei seiner Umgebung Gesühle, in welchen sich eine Wertschähung ausdrückt: Achtung und Verachtung, Bewunderung und Geringschähung, Versehrung und Abschen. Indem diese Gesühle im Urteil sich änßern und mit dem gleichnamigen Gesühlen Anderer sich berühren, verstärken, ausgleichen, entsteht etwas wie eine allgemeine Meinung von der Besehrung des Einzelnen in dieser Gesammtheit: das ist seine objektive Ehre. — Dem tierischen Leben sehlt diese Erscheinung: erst im Menschen erreicht das intellektuelle und sociale Leben eine Ausdehnung und Festigkeit, daß eine derartige dauernde Spiegelung des Einzelswesens in einem Gesammtbewußtsein zu Stande kommen kann.

Soviel verschiedenen Gemeinschaften oder Kreisen jemand ange-

hört, so vielfach ist auch seine Ehre. Insofern jemand Glied einer politischen Gemeinschaft ist, hat er politische Ehre. Das Maaß derselben drückt die Bedeutung aus, welche er für die politische Gemeinschaft oder den Staat hat. Die Rangklassen sind ein Versuch der systematischen Abstusung der politischen Ehre; wobei denn zu beachten ist, daß die unterste Stufe, die des Staatsbürgers schlechtshin, nicht mehr als Nangklasse gezählt wird. Daß sie aber besteht, daß auch hier noch politische Ehre vorhanden ist, kommt zum Vorsichein in der Strafe der Aberkennung des "bürgerlichen" d. h. der staatsbürgerlichen oder politischen Ehrenrechte: dieselbe bewirkt den Verlust aller Ämter, Würden, Titel, Ehrenzeichen, sowie die Unfähigskeit, als Soldat, Wähler, Geschworener, Zeuge und Vormund zu fungiren. Es ist die Erklärung der politischen Wertlosigkeit dieses Individumms.

Neben der politischen Ehre giebt es eine besondere gesellschaft= liche Ehre. Jeder ist Glied der Gesellschaft, seine Bedeutung als soldjes wird durch das Maaß seiner socialen Chre ausgedrückt. Die fociale Rangstufe wird wesentlich bestimmt durch Geburt, Reichtum, wirtschaftliche und geistige Leistungen. Die sociale Ehre strebt überall sid) in politische zu verwandeln, oder vielmehr sich durch Zuerkennung eines Rangs die staatliche Sanktion zu verschaffen. Der Staat kommt diesem Bedürfnis durch das Titel- und Ordenswesen entgegen. macht den reichen Kaufmann zum Kommerzienrat, den angesehenen Arzt zum Sanitätsrat, den berühmten Gelehrten und Professor zum Geheimen Regierungsrat; es wird durch diese Titel kein Amt ver= liehen, kein Auftrag gegeben, der Professor hat nichts zu regieren und er wird aud, nicht um Rat gefragt, weder in öffentlichen noch in geheimen Sachen: es wird lediglich die gesellschaftliche Bedeutung, die sociale Rangstufe durch den Titel von Staatswegen anerkannt und öffentlich sichtbar gemacht. Das Lettere ist im wesentlichen auch die Leistung der Orden; mit ihren Gradabstufungen, die ihnen wesent= lich ift, haben sie die Aufgabe, die sociale und die politische Rang= ftufe des Trägers öffentlich sichtbar zu machen. — Während die Ver= leihung von Titularwürden ihre Ausbildung dem modernen Staat verdankt, stammt der Adel aus einer älteren Schicht der Rechtsbildung. Auch er beruht auf socialer Auszeichnung, die wieder durch

Reichtum, Geburt und persönliche Leistungen erworben war, und auf Anerkennung dieser Auszeichnung von Seiten des Staates durch politische Vorrechte.

Innerhalb der großen umfassenden Lebensgemeinschaften bestehen die engeren Kreise mit ihrer besonderen Ehre: es giebt eine Kaussmannsehre, eine Künstlerehre, eine Officiersehre, eine Kavaliersehre, eine Studentenehre, u. s. f. Der Besitz derselben bedentet, daß ein Glied dieses Kreises den besonderen Anforderungen gerecht wird, die innershalb desselben an es gestellt werden.

Und wie der Einzelne, so haben auch die Kollektivwesen ihre Ehre: eine Familie hat ihre Familienehre unter den übrigen Familien, ein Stand unter den Ständen, ein Beruf unter den Berufen, ein Volk unter den Völkern. Die Einzelnen haben an dieser Kollektivzehre Anteil: ein Engländer unag unter Engländern eine Ehre haben, welche er will; unter Fremden hat er die Ehre eines Engländers überhanpt. Diese gemeinsame Ehre ist ein höchst wichtiger Faktor in allem Gemeinschaftsleben: er hält als festester Kitt die Glieder der Gemeinschaft zusammen. Die Familienehre hält die Glieder einer Familie noch zusammen, wenn die Liebe und selbst die gegenseitige Achtung unter ihnen verschwunden ist; an der Schande eines einzigen müßten doch alle mittragen.

2. Was ist die Bedeutung der Ehre für die menschliche Lebensaestaltung?

Da Mehrung der Ehre Lust, Minderung Schmerz bewirft, so hat die Rücksicht auf Ehre augenscheinlich die Tendenz, den Willen zum Trachten nach den Dingen zu bestimmen, die die Ehre mehren, zum Fliehen vor den Dingen, die sie mindern. Gemehrt wird im allgemeinen die Ehre durch die Dinge, welche Macht und Einfluß eines Individuums auf seine Umgebung steigeru, oder mit andern Worten, welche seine Fähigseit, Anderen zu nüßen und zu schaden, erhöhen. Von dieser Art sind z. B. Stärke, Gewandtheit, Tapscrkeit, Wassenübung; es sind dies die Eigenschaften, welche in der ursprüngslichen Gesellschaft das Maaß der Ehre in erheblichem Maaß bestimmen: die Furchtbarkeit eines Mannes als Feind und andererseits der Wert des Schnzes, den er als Freund verleiht, hängt von ihnen zunächst ab. Dazu kommt dann der Reichtum, den die Sprache, indem sie

ihn Vermögen nennt, als sociale Macht bezeichnet. Ferner Geburt und Stand, welche namentlich durch Verbindungen wirksame Macht verleihen. Endlich Klugheit und Beredsamkeit, die bei höherer politischer Entwickelung in die leitenden Stellungen, sei es des Volksführers, sei es des Staatsbeamten, führen. Die Helden des griechischen Epos repräsentiren diese verschiedenen Typen der Geltung und Auszeichnung in einfachster Gestalt: Achilles Kraft und Tapferkeit, Agamenmon Geburt und Reichtum, Odnssens und Nestor Klugheit und Beredsamkeit. Endlich gehören auch die Eigenschaften, welche Zuneigung und Vertrauen erwerben, in gewissem Maaße hierher: Redlichkeit, Wahrhaftigkeit, Dienstfertigkeit, Wohlwollen. Sofern sie Freunde erwerben, steigern sie zugleich auch die Macht eines Mannes, und insoweit gehören auch sie zu den Dingen, die zu erwerben oder mit deren Schein wenigstens sich zu umgeben die Rücksicht auf Ehre antreibt. — Minderung der Ehre oder Schande bringen dagegen die Dinge, die diesen entgegengesetzt sind: Feigheit, Mangel an Kraft und Geschick, Armut, Dummheit, Unredlichkeit, Lüge und was diesen verwandt ist.

Man kann also sagen: der Ehrtrieb hat die Tendenz, den Willen vor allem zur Kultur der selbstischen Tüchtigkeiten, in zweiter Linie auch zur Erwerbung socialer Tugenden ober mindestens zur Vermei= dung von Uurecht, Lüge und Verbrechen zu bestimmen.

Es bedarf nicht der ausführlichen Darlegung, wie ungemein bedeutend die Wirksamkeit dieses Triebes für die moralische Kultur der Gattung wie des Einzelnen ift. Die Ausbildung der menschlichen Tugenden in der Gattung, der Tapferkeit, der Großmut, der Gerechtig= feit, der Wahrhaftigkeit, die Ausbildung aller kulturellen Tüchtigkeiten, der wirtschaftlichen wie der geistigen, ist ohne diesen beständig wirksamen Antrieb kann benkbar. Die Rücksicht auf Ehre und Schande ist es, die auch dem dürftigen Boden noch einige Früchte abgewinnt: die träge Natur wird durch die Furcht vor der Schande der Armut zur Anftrengung gestachelt; das furchtsame Temperament wird durch die Furcht vor dem Vorwurf der Feigheit zum Standhalten gebracht; das tropige und widerborstige Naturell wird durch die Schen vor Strafe und Schande unter Regel und Gesetz gebeugt. Und gar her= vorragende Leistungen und große Thaten vermögen wir uns kaum 29

Paulfen, Ethit.

denken ohne fräftigen Chrtrieb. Der Ruhm, die Ehre in der höchsten Steigerung und Ausbreitung — es ist die Ehre nicht blos bei einem Volk und einem Geschlecht, sondern bei allen Völkern und Zeiten — war die wirksamste Triebkraft in allen Männern, welcher das Schicksal sich bediente, die großen Wendungen in der Mensche heitsgeschichte herbeizusühren, in Alexander, Cäsar, Friedrich, Napoleon. Auch große geistige und künstlerische Leistungen wären schwer zu denken, wenn die Ausssicht auf Auszeichnung, Ruhm und dauerndes Leben im Andenken der Menschen nicht wäre. Die Ruhmbegierde giebt zwar nicht den schöpferischen Trieb, aber ohne sie würde er nicht leicht zur Entwickelung gelangen. Selbst bei den großen Heiligen war die Ausssicht auf Ruhm nicht ohne Wirkung: verschmähten sie den Ruhm bei Menschen, so geschah es, um des höheren Ruhms bei Gott teilhaft zu werden.

Die Gegenprobe wird gemacht, wo die Rücksicht auf Ehre und Schande völlig wegfällt. Wo es keine Furcht vor Schande mehr giebt, weil keine Ehre mehr zu verlieren ist, da thut sich der Abgrund der Verworfenheit auf. In jeder Großstadt giebt es eine solche Gruppe von Chrlosen; die berufsmäßigen Gauner und Prostituirten bilden die beiden zusammengehörigen Hälften derselben: es sind die= jenigen, die keine Ehre mehr zu verlieren und keine Hoffnung, sie wiederzugewinnen haben. In dem Werk von Avé=Lallemant, das deutsche Gaunertum (4 Bde. 1858 ff.) findet man ausführlich beschrieben, wie diese Ehrlosen eine Art Gegengesellschaft mit eigener Sprache, eigenen Sitten und Gebräuchen, ja einer eigenen Ehre, der Gaunerehre, bilden, so wenig ift der Mensch im Stande, ganz auf Auszeichnung und Ehre zu verzichten. Ihre Sprache ist ein Gemisch aus dem Auswurf aller Sprachen, besonders hat die Sprache des Volkes dazu beigesteuert, das seine Volksehre unter den Völkern ein= gebüßt hat, des jüdischen; ihre Sitte ekelhafte Unsitte; die Vannerehre das Maaß der Schande, das jeder gleichsam als Einsatz mitbringt, je schändlicher sein Rame in der ehrlichen Gesellschaft, desto ange= sehener ist er in der Gegengesellschaft.

3. Das rechte Verhalten des Einzelnen zur Ehre, die Tugend, zu der der Ehrtrieb erzogen wird, nennen wir Ehrliebe. Man kann sie erklären als die habituelle Willensrichtung und Verhaltungsweise, welche die Anerkennung der Tüchtigen und Guten durch ehrsliche und tüchtige Leistung zu erringen strebt. Vielleicht kann man sie zweckmäßig von zwei Seiten charakterisiren als rechten Stolz und rechte Demut. Stolz (wohl zu unterscheiden vom Hochmut) ist der Gegensat von zwei Formen der Entartung des Ehrtriebes: der Eitelkeit und dem Ehrgeiz.

Eitel ift, wer um nichtiger Dinge willen bei nichtigen Menschen Chre sucht. Der Eitle ist darauf aus, durch seinen Anzug und seine Manieren, durch Fremdwörter und Fremdgedanken, durch Kennerschaft und Virtuosität in nichtsnutzigen Künsten die Bewunderung der Beliebigen zu erregen, die eben zugegen sind; er ist stets auf der Suche nach solchen, denen er diese Dinge vorzeigen kann, seine Nase ist beständig auf Witterung der Anerkennung und Bewunderung aus. Ehrgeiz ist Eitelkeit in einer höheren Sphäre; es ist das unde dingte Streben nach Ehre und Anerkennung. Ehrgeizig wird der genannt, in dem das Streben nach Ehre absolut herrscht, sodaß alle übrigen Rücksichten dagegen zurücktreten, die Rücksicht auf Tüchtigkeit und Leistung, auf eigene Pflicht und fremdes Necht, auf gutes Gewissen und eigene Wohlfahrt.

Die Eitelkeit kann man die weibliche, den Ehrgeiz die männliche Form der Entartung des Ehrtriedes nennen. Bei den Frauen richtet sich das Bestreben, Anerkennung zu sinden, zuerst auf die äußere Erscheinung; daher die Neigung zu Putz und allerlei Künsten und Mitteln, der Natur nachzuhelsen. Offenbar hängt die Sache mit der gesellschaftlichen Lage des Geschlechts zusammen: die Frau hat keine selbständige Ehre, weder politische noch sociale, sie hat Teil an der des Wannes. Der Ehrtrieb, der in ihr ist, kann also nur indirekt Besriedigung sinden: dem Mann anziehend zu sein, ist sür sie unter allen Umständen der gewiesene Weg zu jedem Ziel. Bei Männern ist die Sitelkeit seltener, dasür um so widerwärtiger: ein Mann, der sich putzt und ziert, wird von Männern und Weibern gleich sehr versabscheut.

Der Ehrgeiz dagegen ist eine dem Mann in gewissem Maaß natürliche Übertreibung der Ehrliebe. Die Richtung wird demselben in der Regel durch Geburt und Beruf gegeben. Der Kansmann setzt seine Ehre in den Reichtum, der Eredit ist das Maaß desselben. Der Abel sett sie in den politisch=militärischen Rang, der Fürst in die Stärke seines Regiments und die Größe seines Einflusses auf die Politif des Staatensystems, dem sein Land angehört, der Bauer in die Größe und den Wohlstand seiner Haushaltung und seiner Acker 11. f. f. Hat der Chrgeiz, welcher Stand und Familienüberlieferung giebt, mehr einen ruhigen, stätigen und gleichsam männlichen Charafter, so nähert sich der Ehrgeiz, der auf persönliche Auszeich= nung durch litterarische, künstlerische, wissenschaftliche Leistung gerichtet ist, der weiblichen Form des Chrgeizes, der Eitelkeit. Er ist reizbarer, das Selbstbewußtsein schwankender, offenbar weil es sich hier einer= seits um allerpersönlichste Leistungen und Wirkungen handelt, anderer= seits weil eine objektive Abschätzung der Bedeutung dieser Art von Leistungen unmöglich ist. Die Leistungen eines Generals, die Macht eines Fürsten, der Besitz eines Kaufmanns lassen sich im Verhältnis zu anderen mit einiger Bestimmtheit feststellen; wer aber will den poetischen Wert eines Gedichts, den fünstlerischen eines Gemäldes im Verhältnis zu anderen feststellen? Die Musion findet hier wenig Widerstand und Illusion ist die eigentliche Nahrung der Eitelkeit. Offenbar ist das ausgebreitete Vorkommen der Eitelkeit in der künst= lerischen und gelehrten Welt die Ursache, daß Neid, Haß, Bosheit, Afterreden und was der Wirkungen gefränkter Citelkeit mehr sind, bei keiner Gattung von Menschen, es sei dem bei den von der Eitel= keit geplagten Weibern, so häufig sind, als bei dem genus irretabile vatum, dem erregbaren und zornmütigen Geschlecht der Dichter und Autoren, der Schauspieler und Künstler.

> Und wenn du schiltst und wenn du tobst, Ich will es geduldig leiden. Doch wenn du meine Berse nicht lobst Dann laß ich mich von dir scheiden.

Es brauchen nicht Verse zu sein; auch ein Traktat über die zweite Che der Geistlichen kann Grund zur Scheidung werden, wie man aus der Geschichte des Landpredigers von Wakesield weiß, oder eine verschiedene Ansicht über das Alter von zwei Handschriften oder jede beliebige andere Duästion.

Im Gegensatz zur Eitelkeit und zum Chrgeiz ist der Stolz wählerisch in der Anerkennung. Der Stolze verschmäht die Auszeichnung in geringen und gleichgültigen, oder gar in läppischen und schändlichen Dingen, welche eben durch die Tagesmode in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit des Jahrmarktpublikums gestellt werden. Er verschmäht den Beifall des Jahrmarktpublikuns überhaupt, er fühlt sich dadurch beschäut und weicht ihm aus. Er sucht das Urteil der Besten, ihr Beifall allein erscheint ihm erstrebenswert und beglückt ihn, wenn er ihm zu Teil wird. Doch tröstet er sich auch, wenn er ihn nicht findet; eines bleibt ihm: die Sache selbst, der er seine Kräfte widmet, das Bewußtsein redlicher und tüchtiger Arbeit und die Hoffnung, daß die rechtschaffene Leistung von der Zukunft werde zu Ehren gebracht werden. Kepler schließt die Vorrede zu seiner Weltharmonik mit einem stolzen und schönen Wort: "Verzeiht ihr, so freut's mich, zürnet ihr, so trag ich's; hier werfe ich die Würfel und schreibe ein Buch zu lesen der Mitwelt oder der Nachwelt, gleich= viel; es wird seines Lesers Jahrtausende harren, wenn Gott selbst sechs Sahrtansende lang den erwartet hat, der sein Werk beschanete." (Renschle, Repler und die Aftronomie, S. 127).

4. Auf der andern Seite erscheint die Ehrliebe als rechte Demut. Beweist sich der Stolz in der rechten Annahme, so beweist sich die Demut in der rechten Erweisung der Ehre.

Demut ift der Gegensatz zum Hochmut. Der Hochmütige verachtet die Andern, er behandelt sie von oben herab; indem er die ihnen zukommende Ehrerweisung ihnen vorenthält, meint er gleichsam dieselbe für sich zu behalten und so einen Vorteil zu haben. er sucht nicht den Verkehr mit Menschen, oder meidet ihn gradezu, weil er weder seine Anforderungen im Punkte der Ehre befriedigt findet, noch andererseits die der Andern befriedigen mag. ist es dieser Umstand, der die nicht seltene Verwechslung von Hochmut und Stolz erleichtert. Sehr gewöhnlich ist es übrigens, daß der Hochmut sich mit Servilismus verbindet. Derselbe Mann, der die= jenigen, welche er unter sich erblickt, mit rohem Hochmut behandelt, bengt sich mit knechtischer Furcht vor denen, die Macht haben. übt, mit innerem Grimm freilich, alle Künfte der devotesten Schmeichelei gegen den zweifellos Vornehmeren, Reicheren, Mächtigeren, Ginfluß= reicheren, um mit dessen Hulfe auf der Rangleiter aufzusteigen; dafür hält er sich schadlos an allen, die er unter sich sieht, und mit befonderer Genngthung giebt er dem, mit dessen Hülfe er aufgestiegen ist, sobald er ihn überholt hat, einen Fußtritt: so zieht er das in Schneichelei angelegte Kapital mit Zinsen wieder ein.

Die Demut dagegen giebt jedem die Ehre, die ihm zukommt; sie freut sich fremden Verdienstes und ist überall bereit, dem Tüchstigen Amerkennung, dem Vortrefflichen Bewunderung, dem Guten Verehrung zu erweisen. Mit der rechten Demut, und daran kann man sie sicher erkennen, verbindet sich der rechte Freimut. Der Demütig-Freimütige, wie er sich beugt vor dem wahrhaft Ehrwürsdigen, auch wenn es in Knechtsgestalt einhergeht, so verweigert er dem blos äußerlich Mächtigen, was dem Verehrungswürdigen allein gebührt. Es ist ihm ein Stolz, sich zu denen zu bekennen, die um des Rechts und der Wahrheit willen geschändet werden, und er achtet es für eine Ehre, mit ihnen Schmach und Verfolgung zu leiden. Ihm gilt jenes Wort des Nichters am jüngsten Tage: ich bin gesangen gewesen und ihr seid zu mir gekommen.

Es sind zwei wohlbekannte Typen: der knechtisch Gesinnte, voll Hochmut und Niederträchtigkeit, und der frei Gesinnte, voll hohen Stolzes und voll Ehrfurcht und tiefer Demut. Auf den Bildern, auf denen die altdeutschen Meister die Passion darstellen, sind die beiden Typen regelmäßig neben einander abgebildet. Der erste in den Kriegsknechten und ihren freiwilligen Gehülfen, die an dem von Gott und Menschen verurteilten und verlassenen Heiligen Schimpf und Bosheit üben; sie haben kein Auge für seine innere Verehrungswürdig= feit, oder wenn sie doch von einem Strahl der Hoheit jener Leiden3= gestalt getroffen werden, so reizt er nur ihren ingrimmigen Haß desto mehr: es ist dem Gemeinen eine wahre Herzenserquickung, einmal mit hoher obrigkeitlicher Genehmigung den Unschuldigen und Reinen anspeien und mit Füßen treten zu dürfen. Den anderen Typus zeigen die Weiber, die um das Kreuz stehen. Mit furchtloser Treue bekennen sie sich durch ihren Schmerz zu dem von den Menschen Berworfenen; ihr Herz wird nicht irre in seiner Berehrung. Mann, der dem Verstand mehr einräumt, wird durch ihn verführt, den Herrn zu verlaffen und zu verleugnen: mit seiner Sache ist es aus; und war sie die rechte, wenn doch alle Bernfenen und Sachverstän= digen sich dawider erklären? Die heilige Geschichte erweist ihre tiefe und ewige Bedeutsamkeit auch in solchen Zügen. Was Weiber durch Eitelkeit gesündigt haben, das haben Weiber durch treue und unerschütterliche Hingebung und Verehrung wieder gut gemacht. Es giebt nichts Stärkeres in der Welt als das Herz einer demütigen und freimütigen Fran. Es giebt keinen höheren Preis der Franen, als den sie unter dem Krenz gefunden haben.

5. Mit dem rechten Stolz und der rechten Dennit wird fich endlich auch das rechte Selbstgefühl verbinden. Die rechte Schätzung seiner selbst kann man als die Mitte zwischen Kleinmut und Aber= mut konstruiren. Rleimmt ist habituelle Verzagtheit gegenüber den Aufgaben, die das Leben stellt; er verzehrt die Kraft zu handeln und zu leiden. Der Übermut entspringt aus Geringschätzung der Aufgaben und Überschätzung der Kräfte; indem er Auspannung des Willens und der Kräfte für überflüffig hält, führt er nicht minder als der Kleinmut zum Mißlingen: Übermut kommt vor dem Fall. Gegen Andere gewendet erscheint der Übermut als Hochunt und führt, wenn ihm nicht geschmeichelt wird, zur Mißhandlung, wie es die Griechen mit ihrem Wort Hybris bezeichnend ausdrücken. Das rechte Selbstgefühl dagegen, wie es dem tüchtigen Mann eigen ist, giebt Vertrauen zu dem eigenen Willen und Kräften, worin Sicherheit des Entschluffes und Festigkeit der Durchführung begründet ist. Aber von der übermütigen Überschätzung des eigenen Könnens hält die große Vorstellung zurück, die er von seinen Aufgaben hat. Er thut schwer sich selber genng; es ift ihm kein Trost, Andere hinter sich zu erblicken, er hält sich vor Augen, die in ihrer Art ausgezeichnet sind. Bei der Verteilung gemeinsamer Aufgaben ist er stets bereit, die schwereren zu übernehmen; bei der Verteilung von Ehren und Gntern dagegen ist er nicht so gar darauf bedacht, daß ihm das Gleiche werde. Hat ihn das Leben auf einen Platz gestellt, wo ihm große öffent= liche Aufgaben zufallen, so haben wir den Thus des Hochsinnigen (μεγαλόψυχος), deffen, der großer Dinge sich selber wert achtet und ihrer wert ist.

Die rechte Schätzung des eigenen Werts, der eigenen Kräfte und Leistungen wird unter dem Namen der Selbsterkenntnis oft als die besonders schwierige und große Aufgabe der sittlichen Selbstbildung bezeichnet. Seitdem zuerst die Aufmerksamkeit der Griechen durch die

delphische Juschrift: erkenne dich selbst! erregt wurde, ist über die Frage nach der Bedeutung und der Möglichkeit der Selbsterkenntnis vielfach verhandelt worden. Außerungen griechischer Denker und Dichter hierüber findet man bei Schmidt, Ethik der Griechen II, 394 ff. Ebendaselbst wird auch auf jenes Wort Goethes in den Sprüchen in Prosa verwiesen, wodurch eigentlich die Frage erledigt wird: "Wie kann man sich selbst kennen lernen? durch Betrachten niemals, wohl aber durch Handeln. Versuche deine Pflicht zu thun, und du weißt gleich, was an dir ist." Es ist unmöglich, auf dem theoretischen Wege, durch Reflexion, eine Erkenntnis seiner selbst als Objekts zu gewinnen; lebend, handelnd, leidend kommt man zu einem unmittel= baren Gefühl dessen, was man sei und leiste und von sich erwarten dürfe, so daß man in der Wahl seiner Aufgaben, seines Verhaltens bestimmten Lagen oder Personen gegenüber sich nicht vergreift, sondern mit sicherem Takt das sich Gemäße wählt und thut. Eine andere Selbsterkenntnis als diese instinktive giebt es überhaupt nicht, eine abstrakt-psychologische, auf Zergliederung und Vergleichung beruhende ist nicht möglich. Dies ist auch Schopenhauers Meinung; er macht darauf aufmerksam, daß man auch seine leibliche Physiognomie nicht, wie die eines Anderen, trot aller Spiegel, sich vorstellen könne, weil man auf sich nicht den "Blick der Entfremdung" zu werfen vermöge, der die Bedingung der Objektivität der Anschauung sei (Parerga II, § 343). Man sieht sich nicht handelnd, wie man sich körperlich nicht in Bewegung sieht: der Handelnde kann nicht zugleich Beobachter seiner selbst sein; weshalb er auch, wie Goethe saat, als solcher kein Gewissen hat. Seine Aufmerksamkeit ist ganz auf das Ziel außer ihm gerichtet.

Ja man kann sagen, die Neigung zur Neflexion über sich selbst ist ein Symptom eines krankhaften Zustandes; sie geht hervor aus dem Mangel eines sicheren Selbstgefühls. Und keineswegs ist sie im Stande diesen Mangel zu heben, sie verschärft ihn vielmehr: die Selbstsbetrachtung gleicht dem Thun eines Gärtners, der die Wurzeln seiner Bäume aufgräbt, um zu sehen, ob sie gesund sind. Auch das sagt Goethe. In einer Äußerung gegen Eckermann lehnt er jene Zumutung des "Erkenne dich selbst" als eine seltsame Forderung ab, der bis jetzt niemand genügt habe und der eigentlich auch niemand genügen solle.

"Der Mensch ist mit allem seinen Sinnen und Trachten aufs Außere angewiesen, auf die Welt um ihn her, und er hat zu thun, diese inssoweit zu erkennen und sich dienstbar zu machen, als er es zu seinen Zwecken bedarf. Bon sich selber weiß er blos, wenn er genießt und seidet, und so wird er auch blos durch Leiden und Freuden über sich belehrt, was er zu suchen und meiden hat. Übrigens aber ist der Mensch ein dunkles Wesen, er weiß nicht, woher er konnnt, noch wohin er geht, er weiß wenig von der Welt und am wenigsten von sich selber. Ich kenne mich auch nicht und Gott soll mich anch das vor behüten." Auch hier bietet Schopenhauer als Erklärer Goethes sich an. Das "dunkle Wesen" ist der Wille, der erst allmälig durch Handeln und Leiden sich offenbart, wie Schopenhauer in jenem sehrereichen 19. Kapitel des zweiten Bandes der Welt als Wille und Vorstellung ausführt.

6. Mit einem Wort sei zum Schluß noch der Bescheidenheit gedacht; sie kann als die äußere Form der Ehrliebe erklärt werden. Der Bescheidene giebt durch sein ganzes Verhalten zu erkennen, daß er das Urteil der Anderen nicht verachte, sondern um ihre gute Meismung sich bemühen wolle. Das gegenteilige Verhalten ist das des Hochschrenden; er erklärt dadurch, daß er aus der Schähung der Anderen sich nichts mache. Nichtet sich dies Verhalten gegen besonders ehrwürdige Personen, so wird es Frechheit genannt, die Erscheinungssorm der niederträchtigen und knechtischen Gesinnung.

Bescheidenheit ist der natürliche Habitus der Jugend. Sie hat über das Gute und Geziemende noch kein selbständiges Urteil, sondern wird durch fremdes Urteil geleitet. Darum steht ihr das Achtgeben und die Schen vor dem Urteil Anderer wohl an; die Blödigkeit (pudor) ist wie ein Flaum der jugendlichen, von den Händen der Welt noch unbetasteten Seele. Dreistigkeit oder gar Frechheit dagegen ist ein Anzeichen der Unerziehbarkeit; übrigens meist Folge täppischen Unsgeschieß der Erzieher, sie wird besonders durch alle Aufsorderung zur Schmeichelei und zur Aufzeigung in ihrer Entwickelung gefördert. Die Anfangsscene des König Lear giebt ein großartig al fresco gestnaltes Bild verkehrter Erziehung. Man stelle sich, was hier mit einigen Strichen in eine Scene zusammengedrängt ist, als Abschluß Sahre lang fortgesehter Mißhandlung des Kindergemüts durch die

väterliche Eitelfeit vor, und man hat ein treues Gemälde eines Erziehungsversahrens, das weder in den Häusern, noch in den Schulen und wo sonst erzogen wird, selten ist. Wie oft mag der Unverstand des Alten an die Töchter schon die Frage gerichtet haben: habt ihr mich lieb? und wie lieb? Aus den älteren hat er längst alle Liebe und Verehrung herausgefragt; sie verachten den alten Narren und schmeicheln ihm. Cordelia, die jüngste, ist erst seit kurzem aus den Händen einer treuen Pslegerin, so mag man annehmen, in seine Behandlung übergegangen; sie versteht sich noch nicht aufs Schmeicheln und erhält glücklicher Weise auch keine Lektionen mehr in der Kunst.

Übrigens steht Bescheidenheit jedem Alter wohl an, und besonders allen denen, die öffentlich auftreten. Wenn der Schriftsteller des vorigen Jahrhunderts sich an den "günftigen Leser" wendete, so war das eine schönere Sitte, als die im Zeitalter der Romantik und spekulativen Philosophie aufgekommene Gewohnheit, dem Leser schon in der Vorrede und nachher bei jeder Gelegenheit, zwischen den Zeilen und in den Zeilen, zu verstehen zu geben, daß er ein sehr untergeord= netes Wesen sei, dem es freilich kann gelingen werde, alle die tiefen Gedanken, die ihm hier vorgelegt würden, zu ergründen. Wenn er bennoch sich an das Buch wagen wolle, so möge er, falls es so eintreffe, sich bescheiden; es könnten ja nicht alle Philosophen sein; und ferner bedenken, daß es ihm hier zuvor gesagt sei. Es ist merk= würdig genug, daß das deutsche Publikum durch diesen Ton wirklich sich einschüchtern ließ und lange Zeit, was es nicht verstand, als tief= sinnig zu bewundern die Gewohnheit hatte; weshalb es denn auch bis auf diesen Tag an Schriftstellern nicht fehlt, die in dieser Tonart zu ihm reden: Unverschämtheit imponirt dem Deutschen noch immer. Wie sehr überhaupt in der Gegenwart Dreiftigkeit für eine vorteil= hafte Eigenschaft im Kampf ums Dasein gehalten wird, das zeigt in überraschender Weise der Wandel in den Physiognomien seit den Zeiten ber Wäter und Großväter: das schneidige Gesicht ift offen= bar der Typus, dem das heutige Geschlecht nachstrebt; man denke nur an die Bärte und ihre symbolisch=physiognomische Bedeutung, wie sie in der Redensart: Haare auf den Zähnen haben, ausgedrückt wird. Das oderint, dum metuant wäre die dazu paffende Unterschrift. Ob es heutzutage einen jungen Mann giebt, der erfreut wäre, wenn er hörte, man habe ihn einen bescheidenen jungen Mann genannt?

Sechstes Kapitel.

### Der Felbstmord.

1. Der Selbstmord ist eine dem Menschenleben eigentümliche Erscheinung. Seine Möglichkeit bernht in gewissem Sinne auf der Erhebung des Willens über die Naturbestimmtheit der Triebe. Das Tier kommt nicht zur Reslexion auf das Ganze des Lebens, es wird von dem Selbsterhaltungstrieb absolut bestimmt, darum steht es nicht mit Wahlsreiheit dem Leben gegenüber. Auf der relativen Selbstsständigkeit, die der Intellest im Menschen erreicht, beruht die Wahlssteiheit und damit die Möglichkeit des Selbstmordes; auf ihr beruht auch die Möglichkeit des Wahnsuns, einer Erscheinung, die ebensalls dem menschlichen Leben eigentümlich ist und die mit dem Selbstmord in engem Zusammenhang steht. Die Intelligenz des Tieres ist gesbunden durch den Willen und dadurch vor solchen Schwankungen geschützt.

Wie durch die Entwickelung der Intelligenz die Möglichkeit des Selbstmordes herbeigeführt wird, so scheint auch mit dem Wachsetum der Kultur die Häusigkeit seiner Aussührung zu wachsen. Aus der großen Menge statistischer Thatsachen, welche der Italiener H. Morselli in seinem Werk über den Selbstmord (1881) zusammengebracht und verarbeitet hat, ergiebt sich als zweisellos, daß während des 19. Jahrhunderts bei den meisten europäischen Völkern eine starke und ziemlich gleichmäßige Zunahme des Selbstmordes stattgefunden hat\*). In Frankreich z. B. ist in dem halben Jahrhundert von 1826—1875 der Jahresdurchschnitt von 54 bis auf 150 Selbstmorde auf eine Mission Einwohner gestiegen; in Preußen zwischen den Jahren

<sup>\*)</sup> Bgl. auch Th. S. Masaryk, der Selbstmord als sociale Massenerscheinung der modernen Civilization (1881).

1816 und 1877 von 70,2 bis auf 173,5. Noch stärker ist die Zunahme in dem cisseithanischen Österreich. Allerdings giebt es auch Länder, wo die Verhältnisse günstiger liegen; in England z. B. scheint in den letzten 50 Jahren eine Steigerung kaum in nennenswertem Umfang stattgesunden zu haben, die Zissern schwanken um das Mittel von 65 auf eine Million Einwohner. In Norwegen hat sogar eine Abnahme von 80 auf 70 stattgesunden.

Wie die zeitliche Zunahme für die Abhängigkeit des Selbstmordes von der Intensität der Kultur spricht, so auch die örtliche Vertei= lung. Im ganzen kommt bei den enropäischen Völkern der Selbst= mord um so häufiger vor, je intensiver ihre Teilnahme an dem modernen Kulturleben ist; doch bildet das englische Volk auch hier eine bemerkenswerte Ausnahme. Das Maximum (mit 200-300) liegt in Mitteleuropa, gegen die Grenzen zeigt sich überall ein starkes Zurückgehen der Ziffern, Süditalien, Spanien, Irland bleiben unter 25, Norditalien, Schottland, Nordschweden, Rußland unter 50, Un= garn, Polen, Südschweden unter 75. Am stärksten beteiligt find die großstädtischen und die industriellen Bezirke: Sachsen und Thüringen steht in Deutschland obenan (mit etwa 300), es folgen Branden= burg mit Berlin (204), Schleswig-Holftein mit Hamburg (250); in Österreich tritt Niederösterreich mit Wien hervor (254), es folgt Böhmen (158); in Frankreich bildet Paris das Centrum, das seine Wirkungen auf eine ganze Gruppe angrenzender Departements aus= ftrahlt (Seine, Marne, Dise um 400), dann kommt das industrielle Nordfrankreich. Dieselbe Anhäufung zeigt sich an den drei Haupt= städten der skandinavischen Länder. Eine merkwürdige Ausnahme bilden Westphalen-Rheinland und Belgien-Holland, die mit einer Selbstmordfrequenz von unter 75 der englischen Gruppe sich auschließen.

Bemerkenswert ist noch, daß innerhalb der einzelnen Bevölkerungen die gebildeten Klassen stärker beteiligt zu sein scheinen.
Für Italien giebt Morselli (S. 228) folgende Daten. Obenan steht
die Gruppe Wissenschaft und Litteratur mit 618 Fällen auf die Million der männlichen Angehörigen dieser Gruppe berechnet, es folgt
Landesverteidigung mit 404, Unterricht und Erziehung mit 355,
öffentliche Verwaltung mit 324, Handel mit 277, Rechtspflege mit
218, Gesundheitspslege mit 201, dagegen Industrie mit 80, Urproduktion mit 27. Für Frankreich werden folgende Ziffern angegeben. Auf die Million Einwohner kommen Selbstmörder: bei persönlichen Dienstleistungen 83, beim Handel und Transportwesen 98, bei der Urproduktion 111, bei der Industrie 159, bei den sogenannten liberalen Professionen 510. Andere kommen zu anderen Ziffern und anderer Reihenbildung, doch widersprechen sie nicht der Regel, daß im ganzen der Selbstmord in den einfachsten Lebensverhältnissen am seltensten ist, daß sein Vorkommen mit der Komplikation der Verhältnisse wächst.

2. Fragen wir uns nun: wie ist der Selbstmord moralisch zu beurteilen?

Die natürliche Empfindung steht ihm mit Grauen gegensiber. Das Grauen vor dem Tode überhaupt wird durch die willkürsliche Herbeiführung desselben in jeder Form, Ermordung, Hinrichtung, gesteigert; am widernatürlichsten und grauenhaftesten erscheint es, wenn jemand selbst die Hand wider sein Leben erhebt. Die Kirche folgte der gemeinen Empfindung, wenn sie den Selbstmörder als einen Verworsenen ausah und ihn auch des Grabes bei den Gläubigen nicht teilhaftig werden lassen mochte. Auch bei den Griechen wurden dem Selbstmörder die Grabesehren entzogen; die Handlung erschien als eine Verletzung der Scheu, mit welcher der antise Mensch geswaltthätigen Eingriffen in die Naturordunung überhaupt gegenübersstand (Schmidt, Ethis der Griechen II, 441).

Die Philosophie hat anch in diesem Stück sich von der gemeinen Meinung getrennt. Unter den griechischen Schulen sind es
besonders die Stoiker und Epikureer, welche mit großer Entschiedenheit für die moralische Möglichkeit des Selbstmordes eintreten.
Sie preisen als einen Vorzug des Menschen die Freiheit, das Leben zu
verlassen, wenn es keinen Wert mehr habe. Und eine große Auzahl
im öffentlichen Leben und in der Litteratur hervorragender Männer hat
von dieser Freiheit Gebrauch gemacht. Nicht anders verhält sich die
freigeistige Philosophie der Neuzeit; so hat Hunne in einer kleinen
Stizze die Gesichtspunkte zusammengestellt, aus denen der Selbstmord
unter Umständen gerechtfertigt werden kann. Er zeigt, daß der Selbstmord weder notwendig eine Verletung der Pflichten gegen Gott, noch
gegen Andere, noch gegen sich selbst sei. Nicht gegen Gott: wäre

die Verfügung über das menschliche Leben dem Allmächtigen vorbehalten, so daß es ein Eingriff in dessen Recht wäre, über sein eigenes Leben zu verfügen, so würde es ja in gleicher Weise vermessen sein, für die Erhaltung des Lebens zu forgen, als für die Zerftörung. Wenn ich einen Stein, der auf meinen Ropf fallen will, abwende, durchkreuze ich den Lauf der Natur so gut, als wenn ich einige Unzen Blut aus ihrem natürlichen Kanal ablenke. Sagt man: aber zur Erhaltung leitet der natürliche Trieb an; so kann der Selbstmörder erwidern: er fühle diesen Trieb nicht mehr, und damit sei ihm also gleichsam ein Wink gegeben, daß er das Leben verlaffen dürfe. Ebensowenig ist Selbstmord notwendig eine Versündigung gegen ben Nächsten oder gegen sich selbst: wer Anderen nichts Gutes thun kann, sondern ihnen nur zur Last ist, wer selbst sein Leben nicht als ein Gut schätzt, sondern als Qual trägt, wer darauf verzichten kann, ohne einen Menschen in der Welt zu kränken oder zu betrüben, der thut kein Unrecht, wenn er die Last ablegt. Im Gegenteil, könnte er sagen, es sei der einzige Weg, der ihm übrig gelassen sei, Anderen zu dienen, indem er ihnen zeige, wie jedermann es in der Hand habe, von seinem Elend sich zu befreien\*).

Ich sehe nicht, wie man von einem rein diesseitigen Standpunkt aus diese Betrachtung widerlegen kann. Ich glaube in der That nicht, daß es möglich ist, die Erhaltung des eigenen Lebens unter allen Umständen als Pflicht zu konstruiren. Wenn niemand auf der

<sup>\*)</sup> Bon den Massilioten wird berichtet, daß, wenn unter ihnen Einer den Schierlingstrank zu nehmen begehrte, er vom Rat der Sechshundert sich dazu die Autorisation verschaffen konnte, indem er ihnen die Frage zur Entscheidung vorlegte, ob er Grund habe, aus dem Leben freiwillig zu scheiden. Bei den Utopiern läßt Thomas Morus dem, der von unheilbarer und schmerzhafter Krankheit befallen ist, von Priestern und obrigkeitlichen Personen zusprechen, zu thun, was unter diesen Umständen für ihn das Beste sei: das ihn quälende übel nicht länger zu nähren, sondern beherzt zu sterben. Die sich überzeugen lassen, machen in freiwilliger Entsagung ihrem Leben ein Ende oder man giebt ihnen einen tödtlichen Schlaftrunk und so sterben sie, ohne es zu bemerken. Dagegen wird Selbstmord ohne Autorisation als schimpslich angesehen. Auch Carlyle äußert einmal die Ansicht, es sei nicht zu rechtsertigen, daß dem Menschen die Freiheit, unerträglicher Dual sich durch freiwilligen Tod zu entziehen, durch Gesehe und öffentliche Meinung verskümmert werde, wie es in England noch geschehe.

Welt auf mein Dasein Wert legte, wenn Alle durch mein Fortgehen sich erleichtert fühlten, wenn das Leben, wie es denn unter diesen Umständen wohl der Fall sein müßte, auch mir selbst nichts Jammer und Plage wäre: es wäre eine feltsame Pflicht, Die mir auferlegte, auch jetzt noch für die Fortsetzung dieses Daseins thätig zu sein. Auch das unbefangene Gefühl wird in solchen Fällen den Selbstmord nicht als ein Verbrechen verurteilen, sondern als ein Un= glück oder als das unglückliche Ende des Unglücks bemitleiden. Wenn ein armer und unheilbar siecher Mann, der Niemanden hat, der sich freiwillig seiner annimmt, lieber verhungert, als bei Privaten und öffentlichen Anstalten herumbettelt, um mit Hülfe von Doktor und Apotheker sein Leben noch um ein paar Monate weiter zu schleppen; wenn ein von den Menschen niederträchtig gemißhandelter Mann, wenn ein von einem ehrlosen Mann ehrlos gemachtes und dann von der höchst ehrbaren Gesellschaft mißhandeltes Mädchen den Glauben an die Menschheit verliert und auf das Leben in ihrer Ge= meinschaft verzichtet: wer will es ihnen zum Vorwurf machen? Wenn Themistokles, von den Athenern verbannt, von den Lakedämoniern verfolgt, endlich nach langen Flüchtlingsirrfahrten vom Großkönig aufgenommen, seinem Leben ein Ende macht, als der Perfer den Dank für die Aufnahme begehrt und von ihm thätige Förderung seiner Pläne gegen die Griechen verlangt: wer will ihn dafür anklagen? oder wer weiß ihm noch nachträglich Rat zu geben, was er anders hätte thun sollen? — Ja, wer will selbst einem von Gewissensbissen und selbstverschuldeter Chrlosigkeit gepeinigten Mann daraus einen Vorwurf machen, daß er das elende Dasein von sich wirft? Sollte Judas Ischarioth weiter leben, nachdem er den Herrn verkauft hatte? Sollte er sich bessern und bekehren? Das läßt sich leicht sagen. Er selbst fühlte, daß er es nicht könne, daß er den Anschluß an die Jünger nie wieder gewinnen könne, daß er nur eines thun könne: durch freiwilligen Tod sich selbst das Urteil sprechen, da ihm die Sühne durch einen von der irdischen Gerechtigkeit auferlegten Tod versagt war: hatte er sich doch um das Vaterland wohlverdient ge= macht durch den Verrat. Ja mir kommt vor: sein Selbstmord ist einigermaaßen geeignet, das Urteil über ihn zu entwaffnen: daß er verzweifeln komite über das, was er gethan, zeigt, daß er keine ganz schlechte Natur war. Ein rechter Cauner hätte es anders gemacht, er hätte mit seinen 30 Silberlingen gewuchert, oder mit seiner be- währten Gesimmugstüchtigkeit Carriere gemacht.

Es pflegt gesagt zu werden: Selbstmord geschehe aus Feigheit. Es kommen gewiß Fälle vor, in denen die Rede Ermid hat; ein Mann ohne Kraft zu handeln und zu leiden wird von einem Miß= geschick getroffen, er verliert den Kopf und sieht keinen Ausweg als den Strick, wo ein tapferer und tüchtiger Mann durch Geduld und Widerstandskraft die Schwierigkeit überwunden und sein Leben wieder= hergestellt hätte. Man wird aber nicht sagen können, daß alle Fälle von Selbstmord sich so charakterisiren lassen: wenn ein Mann wie Themistofles nach ruhiger Überlegung seinen Entschluß faßt und dann thut, was ihm notwendig erscheint, um nicht seiner selbst Unwürdiges zu leiden oder zu thun, so würde er den Vorwurf der Feigheit wohl als einen etwas frostigen Schulmeisterscherz belächelt haben. — Und auch die Rede, die man bei Schopenhauer und ähnlich schon bei den Neuplatonikern findet: die Flucht aus dem Leben sei Flucht vor dem Leiden, das Leiden aber sei der notwendige Weg zur Erlösung von dem Willen zu leben, würde ihm kaum sonderlich eingeleuchtet haben: er fühle sich, so würde er etwa erwidert haben, von dem Willen zu leben so durchaus frei, daß er eben im Begriff stehe, das Leben zu verlassen, ohne die mindeste Begierde, es wieder anzutreten. Ob der Tod hierzu der Weg sei, möge dem Metaphysiker Skrupel machen, ihm mache es keine, und er habe wenig Reigung, auf jene mehr spit= findigen, als tiefsinnigen Reden einzugehen, womit der Metaphysiker zeige, daß der freiwillige Tod dem Leben als Erscheinung, aber nicht dem Willen als Ding an sich ein Ende mache.

Also es scheint mir eine nicht begründete Behauptung zu sein, daß die freiwillige Beendigung des Lebens unter allen Umständen eine moralisch verwerkliche Haudlung sei.

3. Dennoch bin ich nicht der Meinung, daß das ungünstige Urteil über den Selbstmörder überhaupt grundlos sei. Im allgemeinen wird man sagen müssen: der Selbstmord stellt sich, wenn man nicht die Ausnahmen, sondern die Regel ins Auge faßt, als der Vollzug eines Verdammungsurteils dar, das der Selbstmörder selbst über sein eigenes Leben spricht: es ist das unschöne Ende eines unschönen

Lebens. Der Tod ist der Sünde Sold: das Wort des Apostels gilt, wenn nicht vom Tod überhaupt, so doch der Regel nach vom Tod durch eigene Hand. Sicherlich, es giebt Ausnahmen, vielleicht zahle reiche Ausnahmen; aber sie heben die Regel nicht auf. An dieser Regel hat sich das Volksurteil gebildet: der Selbstmord ist der naturgemäße Abschluß eines verlorenen Lebens.

Auch hier kann man die Statistik herbeiziehen. So schwierig es ist, auf die Frage nach den Ursachen des Selbstmordes bestimmte Antworten zu erhalten, so läßt das vorhandene Material doch gewisse Thatsachen in großen Umrissen beutlich erkennen. Auf der Tabelle bei Morfelli (S. 254) erscheint als das häufigste Motiv Geisteskrankheit, etwa ein Drittel aller Fälle, deren Motiv überhaupt angegeben wird, umfassend. Es folgen förperliche Krankheiten, Lebensüberdruß, Laster (Trunksucht und Ausschweifung), Kummer (besonders Familien= zerwürfnisse), Not und Verluste, Gewissensbisse und Furcht vor Schande und Strafe, mit verschiedenen Biffern für die verschiedenen Länder, die sich im ganzen ungefähr dahin ausgleichen, daß auf jede ein Zehntel der Fälle kommt. Der kleine Rest von etwa einem Zwanzigstel kommt auf die leidenschaftlichen Erregungen, Liebe, Gifersucht, Born. Man sieht, der Selbstmord ist in der Regel das Ende eines geistig, förperlich, moralisch, wirtschaftlich, social zerrütteten Lebens. sind nur in einem verhältnismäßig kleinen Teil der Fälle als direkte Ursache angegeben; wenn man die anderen Motive analysirte, würde man ohne Zweifel in ihnen sehr häufig als primäre Ursache ungünstige Neigungen und Lebensgewohnheiten finden, sei es im Eigenleben, sei es im Leben der Eltern und Voreltern. Vor allem häufig dürfte sich der Alkohol als der eigentliche Verwüster der Lebenskräfte heransstellen: er zerstört das Gehirn und begründet die erbliche Neigung zu Geistes= frankheiten, nicht minder auch zu körperlichen Krankheiten und Lebens= überdruß; er zerstört das wirtschaftliche Wohlergehen, er zerrüttet die Familienverhältnisse, er reißt fort zu strafbaren Handlungen, die mit Rent und Schande gebüßt werden.

Ist also der Selbstmord wenigstens in diesen Fällen selbstversschuldeten Untergangs des Lebens ein moralisches Verbrechen? Mir kommt vor, daß man das doch nicht eigentlich sagen kann. Er ist Anzeichen von Elend und Schuld; und es wird demnach auch gelten,

daß die Hänfigkeit des Selbstmordes in einigem Maaß den Umfang anzeige in dem frankhafte sittliche Zustände bei einem Volk oder in einer Zeit vorkommen; obwohl hier Vorsicht geboten ist und eine Ord= nung der Völker nach der Häufigkeit des Selbstmords keineswegs für eine Ordnung nach dem sittlichen Wert oder Unwert gehalten werden kann: man vergesse nicht, daß Indolenz das beste Schukmittel gegen Selbstmord ist. Aber wenn man auch zugiebt, daß in der Regel Selbstmord als ein Anzeichen von Schuld, sei es eigener, sei es er= erbter Schuld, angesehen werden kann, so ist damit noch nicht gesagt, daß der Selbstmord selbst eine nene Schuld ist. Er ist das Bekennt= nis eines schuldvollen Lebens, freilich nicht das heilsame Bekenntnis, das den Anfang einer Ernenerung des Lebens bildet, sondern das verzweifelte Bekenntnis der völligen Unfähigkeit zu einem neuen Leben. Aber sofern er doch auch das Bekenntnis ist, daß der Selbstmörder unvermögend sei, das alte Leben fortzusetzen, ist er zugleich ein Un= zeichen, daß nicht alle Empfindung für das Gute und Böse erloschen ist. Es sind nicht die eigentlich Verworfenen, die sich selbst das Leben nehmen, sondern solche, die nicht die moralische Kraft hatten, verderblichen Trieben der eigenen Naturanlage und ungünftigen Ein= flüssen der äußeren Umgebung zu widerstehen, die aber doch so viel Empfindung für das Bessere hatten und behielten, daß sie ihr nichts= würdiges Leben oder ihre schlechten Thaten nicht ertragen konnten. In der eigentlichen Cannerwelt foll der Selbstmord nicht häufig sein. Nicht die Proftituirten, die von der Schande leben, sondern Mädchen, Die mit der Schande nicht leben können, geben sich selbst den Tod.

# II. Die Pstichten gegen Andere und die socialen Eugenden.

Siebentes Kapitel.

# Mitleid und Wohlwollen.

1. Die Naturgrundlage der socialen Tugenden sind die sym= pathischen Gefühle und die Triebe, welche in ihnen sich äußern. Sympathisch heißen die Gefühle, welche nicht unmittelbar durch Er= eignisse im Eigenleben verursacht werden, sondern gleichsam durch Übertragung aus einem fremden Leben entstehen. Es ist ein all= gemeines Gesetz des Seelenlebens, daß Gefühlserregungen die Tendenz haben, von ihrem Entstehungspunkt in einem Individuum sich auf Die Individuen, die mit dem zuerst erregten in Berührung kommen, auszubreiten; der Vorgang erinnert an die Erscheinung der Gährung oder an die Ausbreitung von Krankheiten durch Ansteckung. Alle Gefühle zeigen, wenn auch in verschiedener Stärke, diese Tendenz zur Ausbreitung: Freude und Schmerz, Furcht und Hoffnung, Liebe und Haß, Verachtung und Verehrung, fröhliche Ausgelassenheit und ernste Feierstimmung. Und zwar findet durch die Ausbreitung zugleich eine Steigerung der Intensität statt. Die Leidenschaften, welche eine Rede in einer großen Volksversammlung erregt, sind viel intensiver, als diejenigen, welche entstehen, wenn dieselben Personen dieselbe Rede einzeln lesen, oder wenn sie dieselbe von demselben Redner in der= felben Weise vorgetragen einzeln hörten, was freilich unmöglich ist, denn auch der Redner vermag zu einem einzelnen Menschen nicht so zu reden, wie zu einer Versammlung. Es ist als ob von jedem fühlenden Punkt in der Versammlung auf jeden auderen die Gefühle reflektirt und in ihm als in einem Brennpunkt gesammelt würden.

Der Empfänglichkeit für die Miterregung entspricht ein tiefes Verlangen des menschlichen Herzens, seine Gefühle von einem zweiten Herzen aufgenommen und wiedergestrahlt zu sehen. Wer sich freut oder leidet, verlangt nach Menschen, die seine Freude oder seinen Schmerz wiederspiegeln; wer liebt oder haßt, verehrt oder verachtet,

strebt seine Empfindung auszubreiten und fühlt es schmerzlich, wenn die Umgebung gleichgültig bleibt. Jedes starke Gefühl treibt dazu, von dem Gegenstand desselben zu reden, um gegen ihn die gleichartisgen Affekte in den Hörern hervorzurusen. Die Fortpflanzungskraft nationaler und religiöser Erregungen bernht hierauf.

Der Ausgangspunkt der sympathischen Erregung ist die Blutsverwandtschaft. Am unmittelbarsten und stärksten sindet sie statt zwischen Eltern und Kindern, besonders zwischen Mutter und Kind. Ursprünglich ein Wesen, seben sie in gewissem Sinn sebenslänglich ein Leben, wenn auch mit getrenntem physischen Haushalt. Von diesem ersten Verbreitungsbezirk dehnt sich die Miterregbarkeit nach dem Maaß, als die Verwandtschaft empfunden wird, aus über die Sippe, den Stamm, das Volk, die menschliche Gattung, ja zusetz über die Gesammtheit der sebenden Wesen. Gebärde und Naturlant sind die ursprünglichsten Ausbreitungsmittel der Gefühle; die animalischen Gefühle werden durch sie übertragen; die komplicirteren und feiner charakterisirten Gefühle und Stimmungen werden durch die Sprache und durch die Ausdrucksmittel der Kunst fortgepflanzt.

Don allen Gefühlen scheint das Gefühl des Schmerzes am leichtesten durch Miterregung sich auszubreiten. Unsere Sprache giebt dieser Thatsache dadurch Ausdruck, daß sie nur für den durch sympathische Erregung verursachten Schmerz, einen besonderen Namen hat: Mitleid ist ein wirkliches Wort; die entsprechenden Wörter: Mitstende, Mitverehrung, Mitsurcht sind von der Sprache nicht gebildet worden, ein Anzeichen dafür, daß die entsprechenden Gefühle weniger start hervortreten.

Besonders pflanzt sich Lust oder Freude schwächer und nur unter günstigen Umständen durch Miterregung sort. Die psychologische Urssache wird in solgendem Umstand liegen. Schmerz und Lust rusen bei der Umgebung nicht blos die gleichartigen Gefühle hervor; es liegt in ihnen auch eine Tendenz, die entgegengesetzten Gefühle in dem Zuschauer auszulösen: außer der sympathischen Erregung sindet auch eine autipathische Erregung statt. Lust hat eine Tendenz bei denen, die Zeuge derselben sind, Schmerz, und umgekehrt Schmerz Lust hervorzurusen: der Schmerz ist der Neid und die Lust die Schadenfrende. Zeder Mensch vergleicht sich und seine Lage mit der

Anderer; er mißt, da es einen absoluten Maßstab überall nicht giebt, sein Können, Gelten und Haben an dem seiner Umgebung. Fällt die Vergleichung zu seinen Gunsten aus, so empfindet er das ganz ebenso wie einen wirklichen Zuwachs mit Lust, im anderen Falle mit Schmerz. Glück und Unglück eines Anderen hat also eine Tendenz, im entgegengesetzten Sinn auf das Gefühl zu wirken: das Glück des Anderen wirkt deprimirend auf das Selbstgefühl, das Unglück wirkt im entgegengesetzten Sinn.

Es sind bekannte Erscheinungen, sie fehlen in der menschlichen Natur nirgend ganz. Die pessimistischen Moralphilosophen verweilen gern bei ihnen als der eigentlichen partie honteuse der menschlichen Konstitution. In den Widerwärtigkeiten, sagt Larochefoncauld, die unseren guten Freunden zustoßen, ist allemal etwas, das uns nicht mißfällt. Und mit noch mehr Recht kann man zu diesem Satz das Seitenstück bilden: in dem Glück unserer guten Freunde ist allemal etwas, das uns nicht ganz gefällt. Natürlich, was uns hier nicht ganz gefällt, ift, daß das Glück an uns vorübergegangen ift, und was uns dort nicht mißfällt, ist, daß die Widerwärtigkeit nicht uns felber zugestoßen ist. Jemand hat das große Loos gewonnen, er erzählt es seinen Freunden und rechnet ihnen vor, was er mit dem neuen Reichtum zu thun gedenkt: es werden etwas gemischte Empfin= dungen sein, mit denen sie ihn beglückwünschen, besonders diejenigen unter ihnen, die selbst mitgespielt und eine Niete gezogen haben. Semand hat ein Examen mit der ersten Note bestanden; er hat Ursache, zu seinen Freunden mit Vorsicht von der Sache zu reden, besonders zu denjenigen, die mit weniger Glück denselben Weg gegangen sind. Umgekehrt, hat jemand Malheur gehabt, ist er als Reiter vom Pferde gefallen, ift er als Redner angegähnt oder ausgelacht worden, hat er in rumänischen Eisenbahnpapieren sich verspekulirt, ist ihm als Schriftsteller von einem Necensenten übel mitgespielt worden, dann braucht er nicht allzusehr besorgt zu sein, durch die Mitteilung der Sache guten Freunden wehe zu thun. Bedauern zwar wird er leicht finden, aber — nun es ist ja bekannt genng, wie wenig das Bedanern der Fremde in solchen Fällen begehrt wird. Nicht als ob nicht ein grimmig bitterer Schmerz durch derartige Zufälle hervorgebracht werden fönnte, und als ob nicht auch hier wirkliches Mitgefühl als lindernder

Balsam empfunden würde, aber dem Balsam ist zu leicht etwas von jenem ätzenden Gift beigemischt, das Schadenfreude heißt. Die einzig sichere Form, Teilnahme auszudrücken, möchte die sein, daß man einem, der als lachender Zuschauer daneben steht, einen Schlag ins Gesicht giebt.

Die Erfolge ber sympathischen und der antipathischen Gefühlserregung vereinigen sich nun so, daß Mit-Freude und Neid, Mitleid und Schadenfreude durch denselben Anlaß hervorgerusen werden. Mitleid tritt auf in Begleitung einer Hebung des Selbstgesühls, es schweichelt der Eigenliebe; Mit-Freude tritt auf in Begleitung einer Herabstimmung des Selbstgesühls, oder sollte auftreten: denn der Neid, eben jenes schmerzliche Gesühl der Depression des eigenen Selbst aus Anlaß des Glücks oder der Überlegenheit eines Andern, löscht die Freude aus. Dagegen kann Mitleid mit gleichzeitiger Steigerung des Selbstgesühls zusammen bestehen; eigentliche Schadenfreude löscht natürlich auch das Mitleid aus; aber ganz wohl kann eine wirkliche Regung des Mitleids auf dem Hintergrunde des Gefühls der eigenen Sicherheit, Unverletztheit, Überlegenheit entstehen. Daher ist ächte Mit-Freude selten, wirkliches Mitleid dagegen gar nicht selten.

Aus eben dem Grunde ist die Fähigkeit zur Mit-Freude ein viel sichereres Anzeichen einer reinen und von Selbstsucht freien Natur, als Mitleid. Goethe, sonst nicht eben gewöhnt sich selbst zu rühmen, rühmt sich einmal gegen den Vorwurf, daß er ein Egoist sei, seiner Neidlosigkeit:

Ich Egoist? — Wenn ich's nicht besser wüßte! Der Neid, das ist der Egoiste. Und was ich auch für Wege gelossen, Aus'm Neidpsad habt ihr mich nie betrossen.

Und die mitleidigen Seelen, die bis auf diesen Tag an ihm mäkeln, daß er nicht genug mit fremdem Leid sich befaßt habe, bedeukt er mit dem Xenion:

Auf das empfindsame Volk hab ich nie was gehalten; es werden, Kommt die Gelegenheit nur, schlechte Gesellen daraus.

In der That, Mitleid besteht mit allen sieben Todsünden zussammen. Vermutlich hat jener Pharisäer seinem Gebet: ich danke Dir, Gott, daß ich nicht din wie andere Menschen: Räuber, Ungerechte, Ehebrecher, oder auch wie dieser Zöllner, laut oder leise auch ein

Sprüchlein des Mitleids hinzugefügt: freilich er thut mir doch wieder leid, der arme Kerl drüben; allerdings er ist selbst Schuld, aber wie leicht ist der erste Fehltritt gethan, wenn man nicht allezeit auf sich Acht hat. — Aller Klatsch, den Medisanceschwestern von Haus zu Haus tragen, wird immer mit dem Tone des Mitleids gesagt und mit der Gebärde des Mitleids gehört. Wie manche sentimentale Weiberseele, die vor Mitleidigkeit nicht eine Raupe zertreten oder ein Huhn schlachten sehen kann, bringt es ohne Umstände fertig, eine Nachbarin durch üble Nachrede auf den Tod zu kränken, oder ihrem Gatten durch tägliche Widerwärtigkeit und Niederträchtigkeit das Leben zu vergisten.

2. Fragen wir nun nach der Bedentung der sympathischen Gefühle und besonders des Mitleids für den menschlichen Lebensshauk, so ergiebt sich offendar dieselbe Antwort, welche früher auf die Frage nach der Bedentung der Gefühle überhaupt gegeben worden ist: ihre Aufgabe ist, den Willen im Geschäft der Selbsterhaltung zu leiten. Wie idiopathischer Schmerz als Anreiz zur Entsernung des übels oder der Störung wirkt, welche das eigene Leben bedroht, so strebt das Mitleid den Willen zur Entsernung der Schmerzursachen im fremden Leben zu bestimmen. Im Mitleid kommt die Solidarität der Gemeinschaften zur Erscheinung: der Kollektivkörper empfindet darin die Störung, welche zumächst ein Glied trifft, als Bedrohung seiner selbst, und wird dadurch angetrieben, im Sinne seiner Selbstserhaltung zu reagiren.

Bie aber überall im Menschenleben Gesühlsantriebe zur Leitung des Handelns nicht mehr ausreichen, sondern der regulirenden Obersleitung der Vernunft bedürfen, so auch das Mitleid; vernunftlos wirkend versehlt es allzu oft das Ziel. Die sympathischen oder socialen Triebe bedürfen nicht minder als die selbstischen Triebe, um im Sinne der Wohlfahrt zu wirken, der Erziehung durch Vernunft, der Leitung durch Weisheit. Die Tugend, welche so entsteht, die allgemeine Grundsorm der socialen Tugenden, können wir Wohlswollen nennen und sie erklären als diejenige Willensrichtung und Verhaltungsweise, welche die Wohlfahrt der Umgebung zu fördern tendirt, indem sie Störungen fernhält und günstige Lebensbedinsgungen herbeisührt.

Im Wohlwollen tritt nun das Mit-leiden gegen das Wohlthun zurück. Der Wohlwollende und Wohlthätige handelt im Sinne
der Verhütung oder Entfernung fremden Leids, ohne daß es hierzu
einer jedesmaligen Gefühlserregung des Mitleids bedürfte. Ja, eine
gewisse Freiheit von diesen Erregungen, wenigstens eine gewisse
Widerstandsfähigkeit des Willens gegen dieselbe, gehört so gut zur
Tugend des Wohlwollens, als zur Tapferkeit eine gewisse Widerstandsfähigkeit gegen idiopathischen Schmerz, zur Mäßigkeit eine gewisse Widerstandsfähigkeit gegen die Reizungen der Sinnlichkeit gehört. Ein Beispiel macht die Sache deutlich.

Die Aufgabe des Arztes ist, die leibliche Gesundheit Anderer zu erhalten und Krankheiten zu heilen oder zu lindern. Übt er seinen Beruf lediglich, um fich Ruf und Geld zu verschaffen, so werden wir vielleicht seine Kunft, aber nicht den Menschen loben. Als Menschen werden wir ihn loben, wenn er für seine Kranken auch ein Herz hat. Aber gar nicht wird damit von ihm verlangt, daß er alle die Schmerzen, deren Zeuge er ist oder die er vielleicht selbst verursacht, mit-leidet. Ju Gegenteil, eine gewisse Abhärtung gegen das Mitleiden ist für ihn eine Bedingung wohlthätigen Wirkens: durch das Mit-leiden würde die Klarheit des Urteils, die Sicherheit der operiren= den Hand Schaden leiden. Es ist bekannt, daß Arzte nicht gern ihre nächsten Angehörigen selbst behandeln, weil hier das Mit-leiden die Runst beeinträchtigt. — Und nicht nur für die sichere Ausübung der Runft ist die Freiheit von Mitleiden notwendig; sie wirkt auch ganz mmittelbar wohlthätig. Der Arzt tritt in die Krankenstube; mit geschäftsmäßiger Ruhe stellt er seine Untersuchung an und trifft die nötigen Anordnungen, er bemitleidet nicht, er jammert nicht; und gerade diese Ruhe übt den wohlthätigsten Einfluß: es teilt sich davon den Angehörigen und dem Kranken etwas mit; man hat die Empfin= dung, es sei eine Kraft gegenwärtig, über die das Übel nichts ver= möge. Und nun vergleiche man, wie der Besuch von Angehörigen und Freunden wirkt: durch den Anblick des Kranken erschreckt und vom Mit-leiden ergriffen, brechen sie in Weinen und Klagen aus und vermehren das Leid durch Mitleid und Unruhe.

Ganz dasselbe gilt in allen Verhältnissen; eine gewisse Widerstandsfähigkeit gegen das Mit-leiden gehört überall zu den Voraus-

setzungen hülfreicher Teilnahme an dem Leben Anderer. Eine zärt= liche Mutter empfindet doppelt die Schmerzen, die ihr Kind leidet. Es ist gefallen und hat sich weh gethan; sie fließt über von Mitleid. Die Wirkung ist, daß das Rind nun erst recht den Schmerz fühlt, es beginnt erst zu weinen, da es bemitleidet wird, nun kommt es and, sid, selbst bejammernswert vor. Und die bleibende Rachwirkung solcher Behandlung ist Wehleidigkeit, keine erfreuliche Ausstattung für das Leben. Eine andere Mutter, die ihr Kind nicht minder lieb hat, bekämpft bei sich den natürlichen Trieb, Gefühle in Thränen und Rührung zu ergießen; sie bleibt ruhig, verbindet die Wunde, wenn es nötig ist, leuft die Aufmerksamkeit des Kindes von der Sache ab; und siehe da, der Schmerz vergeht wirklich, wenn ihm widerstanden wird und als bleibenden Ertrag bringt das Kind eine gewisse Abhärtung gegen Schmerzen und Störungen davon, die zu den besten Stücken der Ausstattung gehört, welche die Erziehung ins Leben mitzugeben vermag. Seine Kinder lieb haben ist Natur, und weder Tugend noch Kunst, aber Kinder erziehen ist eine große und schwere Runft; und dazu gehört zuerst die Fähigkeit, die natürlichen Bärt= lichkeitstriebe zu beherrschen. Man muß es die Kinder gar nicht merken laffen, wie lieb man sie hat, so sagt ein Spruch alter Erb= weisheit, der freilich der Sentimentalität und Eitelkeit moderner Mütter wenig zusagt.

Im Grunde verhält es sich bei jeder Hülfe, die Menschen einsander erweisen können, nicht anders: die ruhige, sichere Hand im Zurechthelsen oder Zurechtweisen setzt überall voraus, daß das Leiden nicht den Helser durch Mit-leiden mitbewältige; in der Armenpflege z. B. wird blindes, vom Mitsleid unmittelbar bestimmtes Wohlthun dem Erfolg nach zum Übelthun: es verwöhnt regelmäßig und zicht Ansprüche groß, um dann, erschreckt durch dieselben, in die bekannten Klagen über Undankbarkeit auszubrechen.

Hiernach wäre also zu sagen: das Mitleid ist die natürliche Grundlage für die sociale Tugend des thätigen Wohlwollens, aber feineswegs ist es selbst eine Tugend, noch gar, wie Schopenhauer will, der Maßstab des moralischen Wertes eines Menschen überhaupt. Es bedarf, wie sede Seite des Trieblebens, der Erziehung und Dissciplinirung durch die Vernunft, in dem vernünftigen Willen sindet es

zugleich seine Erfüllung und seine Schranke: seine Erfüllung, sofern es durch ihn seine Bestimmung erreicht, menschliche Wohlsahrt zu fördern, seine Schranke, sofern seine Außerung unterdrückt wird, sos weit sie schädlich wirkt. Und so wird also gelten, was, in Übereinstimmung mit der Stoa, Spinoza fordert (Eth. IV, 50): der Weise strebt, sich des Mitsleidens zu erwehren und soviel die menschliche Natur zuläßt, wohl zu handeln und sich die ruhige Heiterkeit des Gemüts zu erhalten (bene agere et laetari).

Vielleicht wird diese "Weisheit" bei Frauen öfter als bei Männern augetroffen. Die Tapferkeit im Leiden, die Geduld, eine specifisch weibliche Tugend, befähigt zunächst die eigenen, sodann auch die fremden Leiden mit ruhiger Gelassenheit zu ertragen. Die tüchtige Frau, wie sie vom eigenen Schmerz nicht überwältigt wird, läßt sich auch von fremden Schmerzen nicht überwältigen, sondern ruhig und sicher, thätig und hülfreich, greift sie das übel an und bewältigt es.

Adstes Kapitel.

# Die Gerechtigkeit.

1. Nach der obigen Erklärung lassen sich im Wohlwollen zwei Seiten unterscheiden, die negative und die positive: der Wohlwollende ist bestrebt, Störungen von dem Leben der Anderen sernzuhalten und günstige Bedingungen für ihre Wohlfahrt herbeizuführen. Indem diese beiden Seiten des Wohlwollens als besondere Tugenden gesetzt werden, haben wir die Gerechtigkeit und die Nächstenliebe.

Die Gerechtigkeit als subjektiver Habitus ist näher zu erklären als die Willensrichtung und Verhaltungsweise, welche störende Einsgriffe in das Leben und die Interessenkreise Anderer selber nicht übt und auch ihre Verübung von Seiten Anderer nach Möglichkeit hindert. Wenn die Interessenkreise, auf deren Achtung jemand Anspruch hat, sein Recht ausmachen und Übergriffe in dieselben Unrecht sind — auf eine genauere Bestimmung dieses Begriffes komme ich später zurück — so erhalten wir die Pflichtsormel der Gerechtigkeit: thu weder

selbst Unrecht, noch dulde, so viel an dir ist, daß überhaupt Unrecht gethan und gelitten werde; oder positiv ausgedrückt: achte und schütze das Recht, fremdes wie eigenes.

Wir fassen zunächst die erste Seite der Doppelformel ins Ange, Die Enthaltung von Unrechtthun, welche nicht felten für die ganze Gerechtigkeit genommen wird. Daß man nicht Unrecht thue, pflegt als das Mindeste angesehen zu werden, was die Moral fordert. Doch ist Gerechtigkeit in diesem Sinne keineswegs die leichteste unter den Tugenden, ja vielleicht eine der schwersten, weil sie die demütigste ist und nicht durch Großartigkeit und Glanz der Eigenliebe schmeichelt, wie Großmut, Freigebigkeit oder Tapferkeit. Gerechtigkeit fordert Beschränkung des Selbst durch Unterwerfung unter eine allgemeine Regel. Von Natur ist der Mensch, wie animalische Wesen überhaupt, unbegrenzte und rücksichtslose Begierde, gerichtet auf Selbsterhaltung und Selbstdurchsetzung. Jedes Wesen handelt ursprünglich nach der Maxime: ich bin der Mittelpunkt der Welt, alle Dinge sind Mittel für mich und meine Zwecke. Jeder ist sich selbst der Rächste, ja er ist eigentlich der Einzige, alles Andere ist für ihn und zu ihm. So halten es die Tiere untereinander, so halten wir es mit den Tieren; wir ziehen die letzte Konsequenz dieses Standpunktes, indem wir sie tödten und verzehren, die thatsächliche, aber nicht mißverständliche Erklärung: ich bin Zweck und du bist Mittel.

Nicht viel anders ift das ursprüngliche Verhalten des natürlichen Menschen gegen den Menschen. Das Kind ist am Ansang seines Lebens voll naiver, unbefangener Rücksichtslosigkeit. Es weiß nur von sich, es thut, was ihm wohlgefällt, ohne auf die Folgen seines Thuns für Andere zu merken. Erst allmälig lernt es die Thatsache beachten, daß sein Thun nicht blos für es selbst, sondern auch für Andere Folgen hat; es wird darauf durch die Reaktion ausmerksam, die es durch sein Thun von Seiten Anderer hervorrust. Es nimmt einem andern sein Spielzeug; dieses wird zornig und reagirt dem entsprechend. Man kann beobachten, wie das Kind ansangs einen Augenblick überrascht vor dieser Thatsache steht; erst allmälig wird sie ihm, unter dem Einsluß des eigenen Erleidens ähnlicher Eingrisse und der Ausübung ähnlicher Rückwirkungen, verständlich. Auch die Erziehung hilft die Thatsachen deuten. So wird allmälig ein ges

wohnheitsmäßiges Nücksichtnehmen auf die Folgen, welche das eigene Thun für die Arcise der Andern hat, ausgebildet. Wo die entspreschenden Ersahrungen gar nicht oder nicht in ausreichendem Maaße gemacht werden, da bleibt leicht ein Nest jener ursprünglichen Nückssichtslosisseit zurück. Einzige Kinder sind in Gesahr, rücksichtslos, eigensimmig, rechthaberisch zu bleiben: sie entbehren der Lektionen in der Gerechtigkeit, welche Geschwister einander so wirkungsvoll erteilen. Noch größer ist die Gesahr sür solche, welche als bevorzugte Lieblinge unter anderen, denen gegenüber sie stets im Recht sind, auswachsen. An großen Herren soll hin und wieder noch im späteren Lebensalter zu merken sein, daß ihnen in ihrer Jugend die Ersahrungen vorentshalten worden sind, wodurch in elementarer Form die Gerechtigkeit gelernt wird: ihren übergriffen und üblen Lannen trat kein Widerstand entgegen und so merkten sie nicht, daß es außer dem eigenen noch andere Willen gäbe.

Das wäre die eine Seite der Gerechtigkeit: gerecht ist, wer seine Handlungen durch die Rücksicht auf die Verträglichkeit ihrer Folgen mit den Interessen Anderer einschränkt; ungerecht, wer diese Rücksicht überhaupt nicht nimmt oder ihr mit Bewußtsein entgegen handelt.

Die andere aktive Seite der Gerechtigkeit ist das Nichtdulden, die Abwehr des Unrechts, und zwar sowohl des Unrechts, das mir selber, als dessen, das einem Anderen zugefügt wird. Die Sprache bezeichnet diese Seite der Gerechtigkeit als Rechtssinn. In gewissem Sinne ist dies das leichtere Stück. Dem Unrechtleiden widersteht die natürliche Neigung; der selbstische Wille reagirt gegen Einbrüche in seine Kreise von seiten Anderer mit Zorn und Rachbegier. auch das Unrecht, das einem Dritten zugefügt wird, ruft in dem unbeteiligten Zeugen ein lebhaftes Gefühl hervor, den Unwillen (indignatio), den man als uninteressirten Zorn über das Unrecht, das ein Anderer erleidet, erklären kann, und der zur Parteinahme für den Gefränkten, zur Vergeltung des Unrechts an dem Abelthäter antreibt. In diesem Vergeltungstrieb kann man die instinktive Grundlage für die öffentliche Strafe erblicken; in der Strafrechtspflege ist gleichsam die Teilnahme aller unbeteiligten Zuschauer für den Verletten gegen den, der ihm Unrecht thut, systematisirt und wirksam gemacht. In der Strafe reagirt der Kollektivkörper gegen den An=

griff, welchen er an einem Gliede erlitten hat und schlägt ihn zurück.

2. Die Bedeutung der Gerechtigkeit für menschliche Lebens= staltung ergiebt sich aus der Wirkungsweise des Unrechts: weil Un= recht verderblich ift, deshalb ift Gerechtigkeit, die Willensrichtung und Handlungsweise, welche die Tendenz hat, das Unrecht zu verhindern und zu beseitigen, gut und notwendig. Die nächste Wirkung des Unrechts ist, daß es die Wohlfahrt dessen, dem es angethan wird, beeinträchtigt oder zerstört. Zu der unmittelbaren Wirkung kommen mittelbare und sekundäre. Unrecht erregt Streit. Der Verlette strebt Wiederherstellung seiner Interessen auf Kosten des Angreifers und Rache für erlittene Kränkung zu erlangen. Indem dieser sich wehrt, entsteht zwischen ihnen ein Kriegszuftand; und dieser hat die Tendenz auf Alle sich auszubreiten, die mit dem Berletten und dem Angreifer durch Freundschaft oder Interessengemeinschaft verbunden sind. — Eine andere von dem Unrecht unabtrennbare Wirkung ist die, daß es das Gefühl der Bedrohtheit hervorbringt, und zwar nicht blos bei dem, der es selbst erlitt, sondern bei Allen, in deren Mitte es geschah: was einmal geschah, kann jederzeit wiedergeschehen, was Einem widerfuhr, kann jedem widerfahren; das ist die instinktive Folgerung, welche durch Unrecht und Gewaltthat jedermann aufgedrängt wird. Also Unrecht hat die Tendenz, den Zustand des Friedens und der Sicherheit zu zerstören und an ihre Stelle ben Zustand des Krieges und der Bedrohtheit zu setzen.

Damit ist die Verderblichkeit des Unrechts gegeben. Der Zustand der Bedrohtheit wirkt lähmend auf Leben und Thätigkeit, soweit er sich erstreckt. Meuschliche Lebensführung unterscheidet sich von der tierischen und wieder die Lebensführung des Kulturmenschen von der des Wilden dadurch, daß sie zusammenhängend und sustematisch ist; das Tier lebt im Augenblick, der Meusch rechnet mit der Zukunst. Durch underechendare Einbrüche fremder Willkür wird diese Rechnung mit der Zukunst illusorisch gemacht; das Unrecht durchkreuzt, als ein in sich Gesetzeit erwartet werden, dann wird es ratsam, sich auf die Gegenwart zu beschränken und nicht dem doch Ungewissen das Gewisse wisse zu opfern. Unrecht hat also die Tendenz, die Grundlage eigents

lich menschlichen Lebens zu untergraben. In demselben Sinne wirkt der Kriegszustand; er ist notwendig zugleich ein Zustand der Unsichersheit für Alle, die an ihm aktiv und passiv beteiligt sind. Er hat die weitere Wirkung, daß er die Kräfte der Beteiligten ausreibt und lahm legt und sie also in demselben Maaße den Aufgaben des Eigenlebens und des Gemeinschaftslebens entzieht.

Gerechtigkeit ist also gut, weil sie Tendenz hat, Sicherheit, die Voraussehung sustematischer, d. h. menschlicher Lebensbethätigung, und Frieden, die Bedingung des Gemeinschaftslebens, hervorzubringen und zu erhalten. Ungerechtigkeit ist als Verhaltungsweise schlecht, als Willensrichtung böse, weil sie jene Grundlagen menschlicher Wohlsahrt zu zerstören tendirt.

3. Von hieraus läßt sich nun die teleologische Notwendigkeit des positiven Rechts, wie es von den politischen Gemeinschaften als Gesetz formulirt und verwaltet wird, auf folgende Weise konstru= Man kann das positive Recht definiren als ein System von Formeln, wodurch die Interessenkreise und die Thätigkeitssphären der einzelnen Glieder der Gemeinschaft gegen einander abgegrenzt und die so begrenzten Gebiete unter den Schutz der Gemeinschaft werden, in dem Sinn, daß die Gemeinschaft sich anheischig macht, Übergriffe Anderer in das geschützte Gebiet nicht zu dulden. Strafrecht bezeichnet die Grenze der Gebiete von der negativen Seite, indem es feststellt, welche Handlungen als Übergriffe oder Einbrüche angesehen und verfolgt werden sollen; das Privatrecht bezeichnet sie von der positiven Seite, indem es dem persönlichen Leben und der wirtschaftlichen Thätigkeit im Familien= und Güterrecht die festen Formen anweist, innerhalb deren sich bewegend sie unter dem Schnt der Gemeinschaft stehen.

Absicht und Wirkung num des positiven Nechts und des Nechts=
schutzes durch Zwang und Strafe ist die Verhinderung des Unrechts,
die Herstellung also eines Zustandes des Friedens und der Sicher=
heit für alle Glieder der Gemeinschaft. Das Nechtssustem hat einer=
seits die Aufgabe, dem Einzelnen zur Regulirung seiner Thätigkeit
gegenüber den Thätigkeitssphären der Anderen zu dienen: es erspart
oder erleichtert ihm wenigstens die schwierige und komplicirte Ermitte=
lung dessen, was er thun darf, ohne Andere in ihren berechtigten

Interessen zu kränken, und es wehrt zugleich durch Androhung von Übeln einem etwaigen Gelüst zum Unrechtthun, es giebt also seinem Handeln Sicherheit und bewahrt es vor Übergriffen in fremdes Gebiet. Andererseits schützt es ebenso ihn in seinem begrenzten Gebiet gegen Einbrüche von Seiten Anderer. Es wird also durch das Rechtssystem ein gewisses Maaß von objektiver Gerechtigkeit oder Rechtmäßigkeit in das Leben und Handeln der Glieder der Rechtssyschen gemeinschaft hineingebracht und aufrecht erhalten.

Warum aber tritt gerade an diesem Punkte der Zwang ein? Warum wird gerade die Tugend der Gerechtigkeit oder wenigstens das ihr gemäße Verhalten durch die Gesammtheit dem Einzelnen aufgenötigt? Es giebt so viele Handlungs= und Verhaltungsweisen, die verderblich sind, ohne daß die Gesellschaft gegen sie mit Zwangsmitteln einschreitet: Umnäßigkeit, Ausschweifung, Neid, Undankbarkeit: warum wird allein der Einbruch in fremdes Rechtsgebiet Ursache der suste= matisirten Gegenwirkung der Gesammtheit? — Die Ursache liegt in der spezifischen Natur des Unrechts. Das Unrecht richtet seine ver= derblichen Wirkungen unmittelbar gegen die Gesammtheit und ihre Lebensbedingungen. Unrecht hat, wie angedentet wurde, die Tendenz, den Kriegszustand zwischen den Gliedern der Gesellschaft hervorzubringen, innerer Krieg aber ist die spezifische Krankheit, an der Gemeinwesen zu Grunde gehen; er wirkt, nach altem Gleichnis, wie die Empörung der Glieder eines organischen Körpers gegen einander wirken würde. Ein Stamm, ein Volk, das an dieser Krankheit leidet, ist in eben dem Maaße minder lebensfähig. Ein anderes, das im übrigen an Kräften ihm gleich ist, ist im Kampf ums Dasein genan um so viel ihm überlegen, als es weniger von inneren Reibungen heimgesucht wird, oder als seine Veranstaltungen, den inneren Frieden zu erhalten, vollkommener und wirksamer sind. Das ist die teleolo= gische Notwendigkeit, durch welche alle Bölker zur Ausbildung eines Rechtssystems und der Mittel zu seiner technischen Durchsührung ge= führt worden sind, durch welche sie auch beständig zu dessen Vervoll-kommung angehalten werden. Die Gegenwirkung gegen alle übrigen Vergehungen und Laster überlassen sie der Sitte, der Erziehung, der Einsicht des Einzelnen: im Unrecht verfolgen sie den direkten Angriff auf die Bedingungen ihrer eigenen Eriftenz.

4. Damit ist zugleich der Grund des Rechts der Gesammtheit, die Einzelnen durch Zwang und Strafe zu rechtmäßigem Verhalten zu nötigen, gegeben. Sie hat ein Recht zu zwingen und zu strafen, weil sie ein Recht hat, sich selbst zu erhalten. Und dieses Recht ist zugleich Pflicht, weil für die Gesammtheit Selbsterhaltung die erste und beinahe auch die einzige Pflicht ist.

Die Begründung des Strafrechts ist Gegenstand langer Kontroverse. Es stehen sich hier, wie in der ganzen praktischen Philosophie, die beiden Auffassungsweisen gegenüber, welche wir als die teleologische und die intuitiv-sormalistische bezeichnet haben: diese versucht die Strafe als unmittelbar notwendige, ethisch-logische Folge des Berbrechens abzuleiten; die teleologische erklärt und begründet sie aus der Notwendigkeit ihrer Wirkung für menschliche Wohlsahrt. Berner unterscheidet die beiden Straftheorien als absolute und relative (Lehrbuch des Strafrechts §§ 3—9).

Die Reaktion gegen die teleologische Betrachtungsweise geht auch hier von Rant aus: "das Strafgesetz ist ein kategorischer Imperativ!" "Richterliche Strafe kann niemals blos als Mittel, ein anderes Gut zu befördern, für den Verbrecher selbst oder für die bürgerliche Gesellschaft, sondern muß jederzeit nur darum verhängt werden, weil er verbrochen hat." Und er fügt ein "Wehe" gegen diejenigen hinzu, die die Schlangenwindungen der Glückseligkeitslehre durchkriechen (Rechtslehre § 49). Und Hegel ninmt diese Betrach= tung auf, mit den üblichen Bemerkungen über die Oberflächlichkeit und Trivialität derer, die in dieser Materie den "Berstand" brauchen, der aber nicht ausreiche, da es auf den "Begriff" aukomme; er deducirt die Strafe als die logische Aushebung der Rechtsverletzung: "die geschehene Verletzung des Rechts als Recht ist zwar eine positive, äußerliche Eristenz, die aber in sich nichtig ist. Die Manifestation dieser ihrer Nichtigkeit ist die ebenso in die Existenz tretende Vernichtung jener Verletzung, — die Wirklichkeit des Rechts, als seine sich mit sich durch Aufhebung seiner Verletzung vermittelnde Notwendigkeit." Verletzung des verbrecherischen Willens "ist das Aufheben des Verbrechens, das sonst gelten würde und ist die Wiederherstellung des Rechts" (Naturrecht §§ 90 ff.).

Es ist eines der wunderlichsten psychologischen Probleme, wie

der trübe Tiefsinn derartiger Neflexionen manchem der Zeitgenossen Hegels als die Lösung des Problems erscheinen konnte; als ob mehr oder minder wißige Wortspiele mit zweidentigen Wörtern, wie nichtig und ausheben, Gedanken wären. Kann etwa auf die Vergangenheit gewirkt und Geschehenes zu nichte gemacht werden? Und wenn das Ausheben und Negiren dies nicht bedenten kann, was bedentet es deun? erklären, daß es, wenn es auch geschehen sei, doch nicht hätte geschehen sollen? Und diese Erklärung zu vollziehen, werden also alse jene Umstände gemacht, das Hängen und Köpfen, das Einsperren und Deportiren?

Übrigens findet auch hier die intuitiv-formalistische Betrachtungs= weise eine Stütze am gesunden Menschenverstand. Auf die Frage: warum wird ein Verbrecher gestraft? wird auch dieser zunächst ge= neigt sein zu sagen: nun natürlich, weil es recht ist, und er Strafe verdient hat; was ist dabei überhaupt fraglich? Was im Grunde auch Rants und Hegels Ansicht ist: hier ist ja gar nichts fraglich; Strafe ist gefordert durch kategorischen Jmperativ; Strafe ist logisch notwendige Folge des Unrechts! — Es würde vergebliche Mühe sein, Philosophen, die in ihre Formel verliebt sind, ausreden zu wollen, daß in ihr die Antwort auf alle Fragen der Welt und des Lebens gegeben sei. Aber den gesunden Menschenverstand könnte man viel= leicht dahin bringen, zu finden, daß die Angelegenheit mit jener Ant= wort doch noch nicht erledigt sei. Also der Verbrecher wird gestraft, weil er Strafe verdient hat. Vortrefflich und zweifellos ist es so. Aber würde es auch Strafe geben, wenn folche schlechterdings gar keine Wirkungen in der Welt hätte und der Natur der Sache nach nicht haben könnte? Würden Diebe in Gefängnissen und Zuchthäusern untergebracht werden, wenn weder sie felber dadurch am Stehlen ver= hindert würden, weder zur Zeit ihres Anfenthalts im Gefängnis noch nachher, und wenn ebenso wenig irgend ein Anderer dadurch im mindesten vom Stehlen abgehalten würde? Das ift doch wohl nicht wahrscheinlich; schwerlich würde die Gesellschaft sich entschließen, Zucht= hänser und Gefängnisse zu bauen, wenn sie gewiß wüßte, daß das Dasein soldzer Anstalten ohne allen und jeden Ginfluß auf die Zahl der jährlichen Diebstähle und Einbrüche wäre. Der Bestohlene selbst möchte auch dann noch die Bestrafung wünschen, vorausgesett, daß Baulfen, Ethif. 31

der Anfenthalt im Zuchthaus als ein Übel empfunden würde; wäre auch das nicht der Fall, würde durch denselben in keiner Weise Wohlsfahrt und Ehre gemindert, so würde auch er kein Interesse unehr daran haben, da seinem Zorn mit der bloßen "Manifestation und Aushebung des Unrechts", welches nach Hegel die Strafe ist, keine Befriedigung verschafft würde.

So scheint es dennach doch mit jener blos rückwärts gewendeten Betrachtung der Strafe nicht sein Bewenden haben zu können. wird gestraft, weil ein Verbrechen begangen ist (quia peccatum est); gewiß; aber dieses "weil" giebt nicht eigentlich den Grund, sondern nur die Veranlassung der Strafe an. Der Grund liegt in der Wirkung, und die Wirkung liegt nicht in der Vergangenheit, sondern in der Zukunft: Strafe ift ein Abel, das durch die Obrigkeit dem Verbrecher zugefügt wird, damit in Zukunft Verbrechen nicht begangen werden (ne peccetur). Die Leute decken einen Brunnen zu, weil ein Kind hineingefallen ist, aber damit es nicht wieder geschehe; sie bauen einen Deich, weil der Fluß die Felder überschwemmt hat, aber damit es nicht wieder geschehe. Wäre das "damit" nicht, fie würden durch das "weil" nimmermehr dazu bestimmt werden: gäbe es keine Zukunft, so gabe es überhaupt keine Wirkungen und keine Handlungen, obwohl eingeräumt werden kann, daß eine Tendenz, nachträglich zu thun, was hätte geschehen sollen, auch wenn es nichts mehr helfen kann, unter Umftänden in Anläufen zu Handlungen sich Luft macht. Wenn die Magd die Schüffel zerbrochen hat, fügt sie die Ränder wieder an einander und fagt: so hat es gesessen.

Auf den stumpssinnigen Einwand gegen die teleologische Besgründung der Strase: es sei dabei nicht abzusehen, warum man, wenn es blos um die Zukunft sich handle, nicht einen Beliebigen, sondern nur eben den Verbrecher strase? ist es überslüssig, etwas zu erwidern. Ebenso wenig ist es notwendig, auf das Bedenken einzugehen, daß die teleologische Theorie kein Maaß der Strase in sich trage, allein die absolute Gerechtigkeitstheorie habe ein solches, nämzlich in dem Grundsatz, daß Gleiches erlitten werden müsse, als zugefügt worden sei: ein Grundsatz, der dem ursprünglichen Rechtszgesühl oder Nachebedürsnis allerdings zunächst sich darbietet, von dem aber kein entwickeltes Strasrecht Gebrauch unacht. Hier wird viels

mehr die Strafabmessung durch eine Vielheit zusammenwirkender Erwägungen bewirkt, die zum großen Teil ganz unmittelbar ihren teleologischen Ursprung verraten; so wenn die Umstände beachtet werden, aus denen hervorgeht, ob in der That der eigentliche und dauernde Wille sich ausdrücke (z. B. im Nückfall), oder ob Zusall, Irrtum, Übereilung dabei im Spiel seien; natürlich auf den Zusall kann man nicht wirken, sondern nur auf den Willen; so bei der Kücksicht auf Gemeingefährlichkeit, z. B. bei der Münzsälschung, Zusammenrottung, Brandstiftung. In diesen Stücken ist sichtlich der Schutz der Gesellschaft maßgebend für die Schwere der Strafbestimmung.

Die Form der Wirkung, wodurch die Strafe ihren Zweck, die Sicherung der Lebensbedingungen der Gesellschaft, erreicht, ist eine mannigfaltige: durch Besserung des Verbrechers, indem die Strafe ihn zum Insichgehen bringt und zugleich, als Sühne wirkend, ihn mit dem Verletzten und der Gesellschaft aussöhnt; durch Abschreckung, wo Besserung nicht erreicht wird, im äußersten Fall durch Eliminirung (Tod, Deportation); durch Warnung und Abschreckung aller übrigen, welche zu gleichem Begehen neigen möchten: ftraflos genbte Vergehen wirken auf jedermann als Aufforderung, es ebenso zu machen; steigt Einer über einen Zaun, ohne daß er zurückgewiesen wird, so folgen ihm alsbald die übrigen nach und es würde nun jeder Einzelne sich selbst zu betrügen meinen, wenn er nicht mitthäte. Alles das liegt ja nahe genng. Thöricht ift es natürlich, diese Dinge gegen einander als felbständige Zwecke der Strafe zu isoliren; der Zweck der Strafe ist der eine: die Bewahrung von Frieden und Sicherheit, der Bedingung menschlichen Lebens. — Außerhalb des Zwecks der Strafe im eigentlichen Sinne liegt die Besserung des Sträflings durch er= diehende Einwirkung: sie wird sich mit der Vollstreckung einer ge= wissen Strafart, nämlich der Freiheitsentziehung, sehr füglich verbinden; doch gehört sie nicht eigentlich zur Wirkung der Strafe als folder, sondern stellt eine mit dieser sich verbindende Einwirkung freien, fürsorgenden Wohlwollens dar. An sie schließt sich die Fürsorge für die entlassenen Sträflinge.

Gegenstand besonderer Kontroverse ist die Todesstrase. Nach Beccarias Vorgang ist von einigen dem Staat das Recht bestritten worden, das Recht auf das Leben jemandem abzuerkennen, weil nicht augenommen werden könne, daß bei Eingehung des Staatsvertrages jemand sollte eingewilligt haben, es unter Umständen sich nehmen zu lassen. Und Schleiermacher weint, was sich der Einzelne nicht selber als Buße auserlegen dürfe, das dürfe auch die Gesellschaft ihm nicht auserlegen (Christl. Sittenlehre S. 248). Kant sertigt Beccarias Räsommennent als Sophisterei und Rechtsverdrehung ab, hervorgegangen aus teilnehmender Empfindelei einer affektirten Humanität. In der That, eher könnte man wohl fragen, ob der Staat ein Recht habe, einen Raubmörder zu einer anderen als der Todesstrase zu verurteilen: erstens mit Rücksicht auf die Familie des Ermordeten, welcher der Staat die Rache aus der Hand genommen hat, zweitens mit Rückssicht auf die sicht auf diesenigen, die für die Erhaltung des verwirkten Lebens im Zuchthaus zu sorgen genötigt werden; drittens mit Rücksicht auf die ferneren möglichen Opfer des verbrecherischen Triebes.

Ich bemerke noch, daß der Zwang nicht etwas dem Strafrecht Eigentümliches ist; er kommt eben so wohl im Civilrecht vor, besonders in der Form, daß die Erfüllung rechtlicher Verpflichtungen einer Person gegen eine andere erzwungen wird. Auch hier ist der Grund des Zwanges sichtlich ein teleologischer. A. und B. verabreden mit einander, daß B. bei dem A. zu einer beftimmten Dienstleiftung, z. B. als Hansknecht, an einem bestimmten Tage sich einstellen solle, oder daß A. dem B. an einem bestimmten Tage 1000 Mark übergeben, und daß B. dem A. diese Summe nach einem Jahr mit 40 Mark Zinsen zurückzahlen solle. B. kommt nicht, oder er zahlt das Geld nicht zum bestimmten Termin zurück. Was verursacht die Rechts= gemeinschaft, numnehr auf die Rlage des A. mit Zwangsmitteln den B. zur Erfüllung seines Versprechens, vorausgesetzt, daß es in recht= lidy bindender Form gegeben ist, anzuhalten? Warum sagt sie nicht: das ist ein Handel unter euch, der mich nichts angeht; mir ist es einerlei, ob B. bei A. oder bei E. dient, mir ift cs auch gleich, ob A. oder B. die 1000 Mark besitzt, warum war A. so leichtfertig, sie aus der Hand zu geben? augenscheinlich um des eigenen Gewinnes willen; so mag er mm selbst zuschen; ich werde nicht ärmer darum. — Offen= bar darum nicht, weil es ihr eben nicht einerlei ist, weil sie ein sehr wesentliches Interesse zwar nicht an diesem einzelnen Fall als solchem, wohl aber daran hat, daß Verträge überhaupt gehalten werden. Würden Versprechungen fünftiger Leistungen überhaupt nicht gehalten, so würden natürlich auch keine angenommen und ein Verkehr wäre nur in der primitivsten Form des Tanschhandels, und Dienstleistungen nur in der Form der Sklaverei möglich. Ist nun höhere Kultur nur durch ein entwickeltes Verkehrssystem möglich, so ist auch die Aussbildung von Rechtssormen und Rechtsschutz für den Verkehr eine teleoslogische Notwendigkeit.

5. Damit ist denn auch für den Einzelnen die Pflicht begründet, an der Aufrechterhaltung des positiven Rechts und der Bekämpfung des Unrechts an seinem Teil mitzmwirken. Es ist Pflicht, Rechtsver= letzungen, auch wenn sie nicht zunächst ihn selbst treffen, Widerstand Diese Pflicht tritt an den Einzelnen als Zwangspflicht in der Forderung heran, als Zenge, als Schöffe, als Geschworener zu dienen, unter Umständen auch als Mitglied der bewaffneten Macht dem Widerstand gegen das Necht zu begegnen. Darüber hinaus geht die moralische Verpflichtung, dem gefränkten Recht überhaupt, auch dem nicht durch das juriftische Recht geschützten, gegen das Unrecht Beistand zu leisten. Es ist die Tugend des ritterlichen Mannes, das Unrecht, das sich in irgend welcher Gestalt, sei es durch Gewalt, List, Verführung, an dem Necht, besonders dem Recht der Wehrlosen vergeht, durch perfönliche Dazwischenkunft zurückzuschlagen oder dem Gericht zur Rechenschaft zuzuführen. Wobei denn das Beispiel des simmreichen Junkers zur Umsicht und Vorsicht mahnt: auch Unrecht und selbstverschuldetes Clend lieben es, sich mit dem Schein der gefränften Unschuld zu umgeben.

Es ist eine der schmerzlichsten Lücken in der Moral des neuen Testaments und des alten Christentums, daß sie für diese Tugend nicht recht Plat hat. Das Arbeiten und Leiden für Andere ist ihr wohl bekannt, aber der Kampf gegen Unrecht und Gewalt zum Schutz Anderer ist ihr fremder, wenn nicht ganz fremd. Was hätte der Samariter thun sollen, wenn er, eine Viertelstunde früher des Weges kommend, die Känder noch am Werk gefunden und alsbald geschen hätte, daß er ihr Opfer unr retten könne, wenn er jene tödte? Sch gestehe, daß ich nicht weiß, wie im Sinne des Evangelinms diese Frage zu beantworten ist; Moses, der den Egypter erwürgte, gab darauf durch sein Beispiel eine unzweidentige Antwort; giebt das

neue Testament dieselbe? Es scheint nicht: Petri Erlebnis mit dem Knecht Malchus scheint in eine andere Nichtung zu weisen, in die Richtung, die durch das Wort bezeichnet ist: widerstehet nicht dem Bösen, weder dem, das euch selbst, noch dem, das Anderen angethan wird. So weist auch das Leben der alten Christengemeinden zwar viele Beispiele heldemnütigen Leidens, aber kann Beispiele ritterlichen Kampses gegen die Unterdrücker und Versolger der Unschuld auf. Erst das mittelalterliche Christentum hat den Typus des Nittertums ausgebildet.

Daß es Pflicht ist, dem Unrecht, das Anderen zugefügt wird, nach Bermögen zu wehren, wird gegenwärtig niemand bestreiten wollen. Dagegen findet vielleicht jemand es fraglich, ob auch der Widerstand gegen das Unrecht, das mir selber zugefügt wird, von der Pflicht der Gerechtigkeit gesordert werde. Man könnte meinen, die Berteidigung des eigenen Rechts gegen seindliche Übergriffe, die Bergeltung oder Herbeisührung der Strase für erlittene Berletzung, geshöre blos zur Bestiedigung der Neigung, nämlich des Nachetriebes, sei aber nicht Ersüllung einer Pssicht. Die Moral des Evangelinms konnut dieser Meinung entgegen; sie sordert nirgend auf, sein Necht durchzusehen, oft dagegen mahnt sie, nicht auf seinem Recht zu bestehen, nicht zu rechten, nicht zu richten, nicht Nache zu nehmen, sondern die Schuld zu vergeben und die Feinde zu lieben.

Es hat vielleicht keine Zeit gegeben, wo die Gemeinde, die sich nach Christi Namen nannte, sich streng an dieses Gebot gehalten hat. Immer werden Christen, wenigstens in änßersten Fällen, wenn auch mit einiger Schen, das Recht zu ihrem Schutz und zur Strafe der Übelthat angerusen haben. Beruft doch schon Paulus bei gegebener Gelegenheit gegen Gewalt und Unrecht sich auf sein römisches Bürgerzecht. Vollends seitdem es christliche Staaten giebt, hindert das Gebot der Feindesliebe und Vergebung niemanden Recht zu nehmen und durch Klage Bestrasung herbeizussühren. — Ist es blos menschliche Schwäche, die einem der stärtsten Triebe, dem Rachetrieb, nicht zu widerstehen vermag? oder gilt jenes Gebot nicht, wenigstens nicht ohne Einschränkung?

Es scheint mir nicht zweiselhaft, daß letzteres der Fall ist. Wenn die öffentlichen Vorkehrungen zur Verhütung des Unrechts eine notwendige Einrichtung zur Herstellung des Friedens und der Sicherheit und also der gemeinen Wohlfahrt sind, dann wird es auch die Pflicht des Einzelnen sein, ihre Aufrechterhaltung und wirksame Durchführung an seinem Teil zu fördern. Wer Kränkungen seines Rechts über sich ergehen läßt, ohne rechtlichen Widerstand zu leisten, der schwächt an seinem Teil die gegen das Unrecht errichteten Schutz= wehren überhaupt. Jedes Unrecht richtet sich eben zugleich gegen die Rechtsordnung überhaupt und vermindert, wenn es unvergolten bleibt, ihre Widerstandsfraft. Gutmütige oder feige Nachgiebigkeit gegen das Unrecht ist eine Aufforderung zur Wiederholung und Nachahmung; sie verführt zum Unrechtthun auch solche, die sonst durch Furcht ab= gehalten würden; sie führt eine Bedrohung auch für das Recht der Übrigen herbei. Eine Rechtsgenoffenschaft gleicht einem Deichverband. Wie hier die Pflicht gegen die Gesammtheit fordert, auch das kleinste Loch, das die Flut in die Rasendecke gewühlt hat, zu beachten und zu verstopfen, so ist es auch Pflicht jedes Gliedes der Rechtsgemein= schaft, an dem Teil der gemeinsamen Schutzwehr gegen die wilden Gewässer des Unrechts, der seiner Bewachung übergeben ist, das ist an seinem eigenen Recht, keine Risse entstehen zu lassen, ohne die Ausbesserung derfelben herbeizuführen.

R. v. Thering hat in der kleinen gedankenreichen Schrift "der Rampf ums Recht" Diesen Gesichtspunkt allseitig und feinsinnig ent= wickelt: Recht wird erworben und erhalten durch Rampf; die Flucht in diesem Kampf ist Wegwerfung seiner moralischen Würde als Rechts= träger und zugleich Verletzung der Mitkämpfer, indem durch Aufgebung des Plates dem Feinde eine Lücke geöffnet wird. Die Kraft, wodurch der öffentliche Rechtszustand erhalten wird, beruht darauf, daß jeder Einzelne bereit ist, für sein Recht als für das Recht, und für das Recht als für sein Recht im Rechtskampf und, wenn er verfagt, mit den Waffen einzustehen. Ein reisender Engländer, sagt Shering, bleibt, um einer Presserei seitens eines Wirts oder Kutschers zu wider= ftehen, Tage lang am Ort und giebt den zehnfachen Betrag aus, als gelte es das Recht Altenglands zu verteidigen. "Das Volk lacht darüber und versteht ihn nicht — es wäre besser, wenn es ihn verstände. Denn in den wenigen Gulden, die der Mann hier verteidigt, fteckt in der That Altengland; daheim in seinem Baterlande begreift ihn

jeder und wagt es daher anch nicht so leicht ihn zu übervorteilen. Ich verseize einen Österreicher von derselben socialen Stellung und denselben Vermögensverhältnissen in dieselbe Situation, wie wird er handeln? Wenn ich meinen eigenen Erfahrungen trauen darf, so werden es von hundert nicht zehn sein, die das Beispiel des Engländers nachahmen. Die Andern schenen die Unannehmlichseit des Streits, das Anssehn, die Möglichseit der Mißdentung, eine Mißdentung, die ein Engländer in England gar nicht zu fürchten brancht, und die er bei uns ruhig auf sich ninumt: kurz, sie zahlen. Aber in dem Gulden, den der Engländer verweigert und den der Österreicher zahlt, liegt mehr, als man glandt, es liegt darin ein Stück England und ein Stück Österreich, liegen Jahrhunderte ihrer beiderseitigen politischen Entwickelung und ihres socialen Lebens" (§ 44).

Sicherlich, in einem Bolksleben stehen die Stärke des Willens und die Energie der That, womit von jedem Einzelnen an seinem Teil dem Unrecht widerstanden wird, und die Menge des Unrechts, das begangen wird, genan im umgekehrten Verhältnis. Bei freien Völkern entwickelt sich diese aktive Seite der Gerechtigkeit, der Nechtssium. Bei unfreien Völkern sucht der Einzelne Nachsicht, Bevorzugung, Snade; hier gedeihen Vettel, Trinkgelder und Korruption.

6. Aber was hat es denn mit dem driftlichen Gebot der Versgebung und Feindesliebe auf sich? Hat es also gar kein Recht? gilt in allen Fällen das Gebot, sich gegen Kränkung wehren, das Gebot der Vergeltung?

Das werden wir doch nicht fagen. Widerstand, Vergeltung und Strafe sind notwendig als Mittel, der Kränkung und dem Unsechtthun zu wehren. Es giebt aber noch ein anderes Mittel, das unter Umständen in demselben Sinn eine viel tiefere Wirkung erreicht: das ist Großmut und vergebende Liebe. Ein Nachbar fränkt mich durch ein leichtsertiges Wort, eine schnelle That. Soll ich klagen? Ich könnte seine Bestrasung herbeisühren. Soll ich mich privatim rächen? Die Gelegenheit kann bei nahem Zusammenwohnen nicht lange ansbleiben. Bas würde die Wirkung sein? Nun, vielleicht würde er, wenn die Vergeltung empfindlich träse, zunächst von der Wiederholung abgeschreckt. Über ein Rebenersolg würde sich einstellen. Die erlittene Vergeltung würde in ihm einen Stachel zurücklassen,

er würde sich als benachteiligt vorkommen: um solcher Kleinigkeit willen, um eines Wortes willen, solches Auscheben machen! Er würde sich vorbehalten, bei Gelegenheit die Sache heimzuzahlen, und dadurch zugleich zu zeigen, daß er sich nicht vor mir fürchte. Es kommt die Stunde, wo er mir strassos einen Possen spielen, oder umgekehrt mir eine Gefälligkeit erweisen, einen Schaden abwenden kann. Er benutzt die Gelegenheit, mir höhnisch mein damaliges Verhalten ins Gedächt- nis zu rusen. Und nun ist wieder die Reihe an mir: was ich damals that, das war: mein gutes Recht verteidigen; was er mir jetzt authut, das ist eine wohlbedachte Kränkung; die soll ihm nicht verzesses seinen Mal sich steigernd, jedesmal tieser die Feindschaft eingrabend. Der "Kampf ums Recht" hat in diesem Fall nicht den Frieden gebracht, wie er sollte, sondern den gistigsten, verderblichsten Krieg, in dem beide sich ansreiben.

Wie anders hätte es kommen mögen, wenn die erste Rache unter= blieben, wenn mit voller, freier Vergebung dem ersten Unrecht begegnet worden wäre! Vielleicht wäre dasselbe fränkende Wort, an das der Rachekrieg sich hing, der Ausgangspunkt danernder Freundschaft ge= worden. Es bietet sich Gelegenheit, die Verletzung zu erwidern; du thust es nicht, sondern bist unbefangen und freundlich, dienstwillig und zuvorkommend. Er ist überrascht und verwirrt; er fühlt: das habe ich nicht verdient. Er fühlt es wie fenrige Rohlen auf seinem Hampt und beeifert sich, die Erinnerung an jenes erste Vorkommuis auszulöschen. Die erste Kränkung und Vergebung werden die Erund= fteine zu einem festen Vertrauensverhältnis; die Vergebung von der einen und die Annahme derselben von der anderen Seite sind die Garantie des gegenseitigen guten Willens. So ist das Böse mit Gutem überwunden. Es giebt keine größere und schönere Runft, als diese; Jesus vergißt sie nicht in den Seligpreisungen: selig sind die Friedfertigen, oder wie es eigentlich heißt, die Friedemacher.

Spinoza giebt die psychologische Formel dazu: "der Haß wird durch Erwiderung des Hasses vermehrt, er kann dagegen durch Liebe ausgetilgt werden. Der Haß, der durch Liebe ganz überwunden wird, geht in Liebe über, und die Liebe ist dann größer, als wenn kein Haß vorhergegangen wäre" (Eth. III, 43, 44). Daher "der Weise

(qui ex ductu rationis vivit) soviel er vermag des Anderen Haß, Jorn und Verachtung durch Großmut aufzuwiegen trachtet". Und mit einer bei ihm nicht gewöhnlichen Wärme fügt der mathematische Erwäger menschlicher Dinge hinzu: "der lebt wahrlich elend, der durch Erwiderung und Haß Kränkungen verfolgt. Wer dagegen den Haß durch Liebe einzumehmen trachtet, der kämpft fürwahr einen fröhlichen und sicheren Kampf; er widersteht Vielen ebenso leicht als Einem, und bedarf nicht der Gunst und Hüsle des Glücks. Und die er besiegt, die weichen ihm frohen Herzens, nicht aus Schwäche, sondern sie selbst mit gestärfter Kraft" (IV, 46).

Haben also beide Verhaltungsweisen ihr Recht, so erhebt sich die Frage: wie sind das Gebot der Vergebung und das Gebot der Vergeltung gegen einander zu begrenzen? In welchen Fällen ift Vergebung, in welchen Vergeltung am Ort? allgemeiner Formel wird es nicht schwer sein die Antwort zu geben: das Verhalten ist jedesmal das angemessene und pflichtmäßige, welches in diesem Fall den letzten Zweck, Verhütung ferneren Unrechts und dauernden Frieden, herbeizuführen geeignet ift. Wäre Vergessen und Bergeben das Mittel, fernere Diebstähle zu verhüten und die Eigen= timisordnung zu sichern, so würden wir ohne Zweifel dieses Mittels ausschließlich und bedienen. Wäre Vergeltung oder Strafe das einzige und sichere Mittel, jemanden, der uns unfreundlich, unhöslich, rückfichtslos begegnet, eine friedliche und freundliche Gesimming einzuflößen, so würden wir nicht minder wissen, was wir zu thun hätten. Schwierigkeit liegt darin, daß verschiedene Fälle ein verschiedenes Verhalten fordern und es wird sehr oft nicht möglich sein, mit Sicher= heit das in diesem Fall wirksame und also angemessene Verhalten zu bestimmen. Sicherlich kann es nicht von der Moralphilosophie durch allgemeine Sätze oder kategorische Imperative bezeichnet werden; das im einzelnen Fall Angemessene vermag nur der genbte sittliche Takt auf Grund der Beachtung aller in Betracht kommenden konfreten Verhältnisse zu finden, wobei doch Mißgriffe niemals ganz auszuschließen sind. Die Moralphilosophie kann nur etwa noch die Gesichts= punkte im allgemeinen andeuten, von denen die Erwägung im einzelnen Fall sich leiten lassen mag. Von dieser Art wären etwa die folgenden:

- 1) Vergebung ist um so möglicher, je mehr das Vergehen blos gegen diese bestimmte Person gerichtet ist; Strase ist um so notwendiger, je weniger das Vergehen gegen die bestimmte Person, je mehr es gegen Sitte und Rechtsordnung überhaupt sich richtet. Diebstahl z. B. richtet sich nicht gegen die Person des Einzelnen, sondern gegen den Eigentümer als solchen, also gegen die Eigentumsordnung; ihn zu vergeben ist denmach bedenklicher, als die Ehrenkränfung, die nur gegen mich sich richtet und nicht eine allgemeine Tendenz zu derartigen Vergehungen anzeigt. Anders liegt die Sache bei der Beleidigung des Beamten mit Bezug auf seinen Beruf, weshalb hier auch die Vergebung weniger möglich ist.
- 2) Es ift eine Thatsache, daß wir durch unzweifelhafte Anzeichen von Rene versöhnlich gestimmt und zur Vergebung geneigt gemacht werden. Mit Recht. Reue ist ein Zeichen, daß die Verletzung nicht eigentlich der dauernden Willensrichtung des Verletzenden entspricht, daß sie aus Irrtum, Versehen, Übereilung, Leichtfertig= feit entsprang. Wird die Rene nicht beachtet, sondern trotzem mit Rache oder Strafe reagirt, dann wird leicht ein Umschlag eintreten: die Rene wird aufgehoben, durch die Vergeltung ist die Sache aus= geglichen, ja sehr leicht entsteht die Empfindung, mehr als ausgeglichen, und der Bestrafte hat jett statt einer Schuld eine Forderung, die er dann bei Gelegenheit einzieht. Allerdings kann auch bei un= zweifelhafter Reue eine Strafe angemessen sein; so z. B. in der Er= ziehung: die Strafe kann die Probe der Rene sein, ächte Rene kann fie geradezu als Sühne selbst begehren, freilich um damit dann zu= gleich Bergebung zu erlangen. Und ist die Rene nicht tief, so kann die Strafe nötig sein, um das Gedächtnis des Willens zu stärken: die Strafe ist dann Erinnerung, Admonition. — Wo dagegen Rene nicht vorhanden ist, wo bewußter und hartnäckiger Wille, wo freche Bosheit das Unrecht thut und sich dessen rühmt und freut, da ist die Strafe notwendig, um den bosen Willen zu schrecken und zu brechen: vielleicht kann auf diesem Wege selbst eine innere Umwand= lung des Willens bewirkt werden, wie denn ächte Bekehrungen zum Tode verurteilter Verbrecher unzweifelhafte Thatsachen sind. — Auch Die öffentliche Strafgerechtigkeit strebt diese Gesichtspunkte zur Geltung zu bringen, doch kann sie der Natur der Sache nach viel weniger

den besonderen Verhältnissen sich auschmiegen und darin liegt ihre Schwäche gegenüber der Strafe in der Erziehung; sie hat notwendig etwas von dem mechanischen Verfahren der Natur au sich, die gar nicht auf die Absicht, sondern blos auf den objektiven Thatbestand Nücksicht nimmt. Auch sehlt es dem Nichter in der Negel au Mitteln, die Ächtheit der Nene zu erkennen; ein großes Simuliren würde natürlich die Folge des Eingehens auf diese Erwägung sein, wie es in Zucht= und anderen Hänsern gedeiht, wo ein reniges Wesen als Symptom des Wohlverhaltens angesehen wird. Doch giebt ein reniges Geständnis dem Nichter Veranlassung, mildernde Umstände anzunehmen.

3) Ein dritter Gesichtspunkt wäre der folgende: wo immer Per= fonen in dauernden Berhältniffen zusammenleben, als Gatten, Geschwister, Hausgenossen, Verwandte, Nachbarn u. s. f., da wird Jesu Gebot, dem Bruder nicht siebenmal, sondern siebenzig mal sieben Mal zu vergeben, seinen eigentlichen Ort haben. Kleine Zusammenstöße find bei enger Lebensgemeinschaft überall unvermeidlich. in jedem Fall auf seinem Recht besteht, der macht sich und seiner Umgebung das Leben schwer. Ein gewisses Maaß von Verträglich= feit, die alles ins Ganze rechnet und zum Besten kehrt, ist hier absolute Bedingung friedlichen und glücklichen Zusammenlebens. Zum Besten kehren, ein vortreffliches Wort: dein Bruder ist knapp und hängt ein wenig am Geld, sag: er ist sparsam und ein guter Haus= halter; er ist geneigt, seine Meinung stark und rücksichtslos heraus= zusagen, sag: er ist aufrichtig und liebt die Wahrheit; er ist dem Vergnügen, der Geselligkeit mehr ergeben, als du für notwendig hältst, fag: er hat einen fröhlichen und leichten Sinn. Wer nicht zum Beften kehren kann, wer immer die Sache von der schlimmen Seite nimmt, wer sich an allem, was nicht eben ist, reibt, der wird wohlthun, sich nach Möglichkeit dem Leben mit Menschen zu entziehen. hauer wählte offenbar für sich das Rechte, indem er des Eingehens enger, perfönlicher Beziehungen, der Che, der Freundschaft, der Rollegialität, sich durchaus enthielt: allein mit sich selber lebend, genoß er eines leidlichen Friedens, wie er ihn in jenen Gemeinschaften unmög= lich hätte bewahren können. Rechthaberisch, nigtrauisch und rach= süchtig, wie er war, hätte er sich und seiner Umgebung das Leben aufs Gransamste verbittert.

Wo dagegen kein dauerndes Verhältnis besteht, sondern nur ge= legentliche Berührung stattfindet, wie 3. B. beim Handelsverkehr, da wird das Bestehen auf seinem Recht viel mehr berechtigt sein. Das übersehen und Hingehenlassen des Unrechts würde hier leicht miß= dentet werden; es möchte als Zeichen von Unkunde oder von Bequemlichkeit oder von Furcht und Feigheit aufgefaßt werden und wirkte dann als Aufforderung zu wiederholter und umfassenderer Spekulation. Es ist offenbar, daß durch die Großthuerei, welche sich schämt, im Handel und Wandel, namentlich in kleinen Dingen, auf dem Recht zu bestehen, die Neigung zu Prellereien großgezogen wird, die man überall findet, wo große Herren und reiche Leute ihr Geld zu verstreuen pflegen, wie in Badeorten. — Ahulich kann die Sache im geselligen Verkehr liegen. Die naseweise Unverschämtheit, den frechen Übermut, der sich der Verhöhnung der guten Sitte als Groß= that rühmt, mit Kraft und Schärfe zur Rede zu stellen, ist unter Umständen so gut verdienstlich, als Ganner und Schurken der verdienten Strafe zuzuführen.

Doch wird man es auch nicht als allgemein verbindliche Pflicht bezeichnen dürfen, Kränkungen von dieser Art auf jeden Fall zur Rechenschaft zu ziehen. Offenbar ist es nicht blos gestattet, sondern geboten, sein eigenes Interesse hierbei zu Rate zu ziehen. Das Ver= halten jenes Engländers in dem obigen Beispiel mag aus einem löb= lichen Habitus entspringen; daß es in jedem einzelnen Fall vernünftig und pflichtmäßig sei, ist damit nicht ausgemacht. Jemand reist in Rußland; er wird von einem hohen oder geringen Angestellten um ein großes oder kleines Trinkgeld geprellt. Ift es seine Pflicht, die Sache zu verfolgen, auf die Gefahr hin, einen hoffnungslosen und kostspieligen Proceß führen zu müssen oder am Ende ohne allen Proceß selbst nach Sibirien zu wandern? Mir scheint, er könnte doch fagen: es ist nicht meine Aufgabe, Die Sitten der russischen Beamten zu verbeffern, wenigstens nicht um diesen Preis. Für einen Ruffen mag die Sache anders liegen. — Und so wird es doch auch nicht Pflicht sein, jede Beleidigung, die mir in der Gesellschaft widerfährt, zu rächen. Ein Gassenjunge macht mir eine Frate ober wirft nach mir mit Roth; ich darf es doch wohl als ungeschehen betrachten oder mit Epistet sagen: das geht mich nichts an. Ein Recensent spricht

übles von mir; es ist doch wohl mein Recht, darüber zu befinden, ob ich ihn darüber zur Nede stellen oder mir das Wort der salomonischen Weisheit gesagt sein lassen will: noli respondere imprudenti ad imprudentiam eius, ne similis illi sias; ist doch unter Umständen das einfache darüber Hinwegschen die empfindlichste Strase. Sin Esel schlug nach mir aus, sagte Sokrates, als er von einem Vorübergehenden beschimpst wurde, und ging ruhig weiter. Unter Umständen kann freilich auch die eremplarische Abstrasung eines solchen Wegelagerers höchst verdienstlich sein, sosen sie nachsolgende Wanderer schützt und ein öffentliches Gewissen auch für dieses Lebensgebiet auszubilden beiträgt.

7. Das Princip der Rechtsbildung. Recht im subjektiven Sinne wurde oben als der Kreis von Interessen bezeichnet, auf dessen Achtung seitens Anderer er einen begründeten Anspruch hat, Unrecht als der störende Übergriff Anderer in diesen Kreis. Es erhebt sich die Frage: aus welchem Princip sind die Teilungslinien, wodurch die Interessen der Einzelnen gegen einander abgegrenzt werden, zu ziehen? Wenn die Lebensbethätigung der Einzelnen völlig selbständig wäre, so daß ein Eingreifen der einen in die andere überhaupt nicht statt= fände, wenn die Interessenkreise gegen einander vollständig isolirt wären, dann bestände die Anfgabe des Rechts einfach in der Aufrechterhaltung dieser Jolirung gegen Willfür und Bosheit. Die Sache liegt aber anders. Die Lebensbethätigung jedes Einzelnen greift in die Anderer über und seine Interessenfreise freuzen sich mit Mit Hobbes könnte man sagen: ursprünglich, in denen Anderer. einem fingirten Naturzustand, hat und macht jeder Auspruch auf alle Dinge und auf unbegrenzte Ausübung seines Willens und seiner Thätigkeit. Da aber der Bereich der Dinge, auf die er wirken kann, begrenzt ist, und da seine Thätigkeiten mit ihren Wirkungen in das Leben Anderer übergreifen, so entsteht hierans eine Kollision der Intereffen und der Thätigkeiten, aus der, wenn jeder einzig und allein bestrebt wäre, seine Interessen zu erhalten und seinen Willen durch= zusetzen, der beständige Krieg Aller gegen Alle hervorgehen müßte. Die Rechtsordnung ist das Mittel, wodurch dem vorgebengt wird: sie beschräuft und bindet einerseits die Thätigkeit oder die Freiheit des Einzelnen, andererseits schützt sie dieselbe; oder mit Hobbes: die

Rechtsordnung besteht darin, daß einerseits jeder sein Recht auf Alles (jus in omnia) aufgiebt, andererseits dafür ein begrenztes und geschütztes Gebiet zurückerhält. Nach welchem Princip unn sind die Teilungslinien zwischen den widerstreitenden Ansprüchen und Intersessen zu ziehen?

Als das nächste und natürlichste Princip scheint sich das Princip der Gleichheit zu bieten: Einer ist Einer, die Interessen des Einen sind so viel wert als die jedes Anderen. Es ist das Princip, mit welchem das Naturrecht des 17. und 18. Jahrhunderts gegen das historische und positive Necht zu Felde zog. Bon der Voraussehung der natürlichen Gleichheit der Individuen ausgehend, forderte es gleiches Necht sür Alle. Die Folgerung wird richtig sein, wenn die Voraussehung richtig ist: Gleichheit der Natur, der Anlagen und Kräfte, der Neisgung und Bestimmung, fordert Gleichheit der Nechte auf Bethätigung der Kräfte und auf die änßeren Mittel zu ihrer Ansbildung und Übung.

Das positive Recht hat sich allerdings nirgend zu diesem Princip ber absoluten Gleichheit des Rechts aller Individuen bekannt; und auch die Vertreter des Naturrechts haben schließlich immer gewisse Einschränkungen als selbstverständlich gelten lassen. Nirgend besteht zwischen Erwachsenen und Kindern Gleichheit des Rechts und nirgend wird sie gefordert: Kinder werden zwar von dem heutigen Recht überall als Träger von Rechten, z. B. von Eigentumsrechten, anerkannt, aber die Ausübung wird ihnen vorenthalten, und ebenso ist ihre persönliche Freiheit den einschneidendsten Beschränkungen unter-Nicht minder zeigt das positive Necht überall Unterschiede bes Rechts zwischen den Geschlechtern: die Frauen erscheinen in der Ausübung mancher Rechte verkürzt, wenigstens die verheirateten, und andere sind ihnen fast ganz entzogen, wie die öffentlichen Rechte. Von einigen der neuesten Vertreter des Naturrechts wird nun aller= dings die Aufhebung der Rechtsunterschiede zwischen den Geschlechtern gefordert: es wird für die Franen volle Nechtsgleichheit im Privat= recht und im öffentlichen Recht in Anspruch genommen. Und freilich kann man auch sagen: die bisherige Entwickelung hat sich in der Richtung auf Ausgleichung bewegt. Doch erscheint es gegenwärtig den Meisten, und zwar den Franen wohl nicht weniger als den

Männern, weder wahrscheinlich noch wünschenswert, daß absolute Gleichheit der Rechtssphären von Männern und Frauen hergestellt werde. — Warum? Ift blos die vis inertiae der Institutionen Ur= sache? Doch wohl schwerlich. Sondern die Ungleichheit der Rechts= sphären entspricht einer Ungleichheit der natürlichen Kräfte und der natürlichen Thätigkeitssphären; und so lange diese besteht, scheint die Rechtsungleichheit natürlich und notwendig. Der militärischen und politischen Thätigkeit des Mannes (wobei denn nicht an das Wählen zuerst zu denken ist), entsprechen die politischen Rechte; seiner Stellung im wirtschaftlichen Leben entspricht, daß er in erster Linie das Recht zur wirtschaftlichen Vertretung bes Haushalts nach außen hat. Die wichtigste Thätigkeitssphäre der Frau dagegen ift auch heute noch, so bedeutsam die Wandlungen der letzten Zeit sein mögen, das Haus= wesen, und sie wird es bleiben, so lange die Lebensbedingungen des Menschen selbst im wesentlichen dieselben bleiben. spricht das Necht der Fran: ihr Vorrecht ist das Hausregiment, ein Recht, das allerdings nur durch die Sitte und nicht durch das Recht geschützt wird.

Außer den auf dem Unterschied des Alters und Geschlechts ge= gründeten Rechtsunterschieden weisen die historischen Rechtsbildungen überall noch Rechtsunterschiede auf, die auf der gesellschaftlichen Klaffenbildung beruhen: für Freie und Unfreie oder Halbfreie, für Adlige und Bürgerliche, für Besitzende und Richtbesitzende galt überall verschiedenes Recht. Dies ist nun der Punkt, auf den das Natur= recht eigentlich seinen Angriff richtete und wo es mit seiner Forderung der Rechtsgleichheit im wesentlichen siegreich durchgedrungen ist. Seit der großen Revolution aller Rechtsverhältnisse auf der Wende des 18. und 19. Jahrhunderts giebt es in den europäischen Staaten eigentlich keine ständischen Rechtsunterschiede mehr, aus dem Privatrecht sind sie ganz verschwunden und im öffentlichen Recht weichen fie mehr und mehr zurück, einige Reste, z. B. in Gestalt eines Wählercensus, find alles, was von dem alten System übrig ift. — Warum ist die Rechtsgleichheit hier durchgedrungen? Doch wohl darum, weil die Unterschiede der Kraft und Leiftungsfähigkeit und dem entsprechend der Thätigkeitssphären und Pflichten mehr und mehr verschwunden sind: die Stände selbst lösten sich auf und mit ihnen

die ständischen Rechtsunterschiede. Es giebt auch jetzt natürliche Unterschiede zwischen Männern, Unterschiede der geistigen und moralischen Begabung und Bildung, der Neigungen und Fertigkeiten, aber sie sind nicht mehr in Ständen inkorporirt, wie sie es in früherer Zeit wirklich in erheblichem Maaß waren.

Das Princip, dem die Entwickelung des positiven Nechts im ganzen und großen zu solgen scheint, wäre also dies: die Nechtssphären für die verschiedenen Glieder der Nechtsgemeinschaft werden angemessen zu den ihrer Natur und Leistungsfähigkeit entsprechenden Thätigkeitssphären abgesteckt. So weit im ganzen und großen natürsliche Gleichheit stattfindet, erstreckt sich auch die Nechtsgleichheit; den großen und wesentlichen, in der Natur der Dinge begründeten Unterschieden entsprechen auch Verschiedenheiten des Nechts.

Vielleicht kann auch das Naturrecht dies Princip sich aneignen. Als das an sich Wünschenswerte könnte man bezeichnen: daß jedes Individuum in absoluter Freiheit und mit unbegrenzter Verfügung über alle Mittel alle Lebensbethätigungen übe, die zur vollsten und reichsten Entwickelung seiner Naturanlagen in einem vollendeten Leben führen und gehören. Dies Ideal der perfönlichen Lebensentwickelung wäre zugleich die ideale Pflichterfüllung gegen die Gesammtheit: je reicher und allseitiger die Individuen ihren Lebensinhalt entfalten, desto reicher das Gesammtleben. Macht nun das Zusammenleben Vieler diese absolute Freiheit und dies unbegrenzte Recht unmöglich, fordert sie Einschränkung der Freiheit eines jeden bis zur Verträg= lichkeit mit der Freiheit aller Übrigen, so wird die Beschränkung ans dem Gesichtspunkt der Gesammtwohlfahrt so zu bestimmen sein, daß dabei das größtmögliche Maaß von Kraftentwickelung und Lebens= bethätigung in der Gesammtheit herauskomme. Dies wird geschehen, wenn die Rechtssphären im Verhältnis zu den Kräften und Anlagen abgesteckt werden. Und solcher Verteilung würde auch vom Gesichts= punkt der Einzelnen, wie es scheint, nicht widersprochen werden können: der Billigkeit entspricht die Verhältnismäßigkeit. Oder, wenn man die Thätigkeit der Einzelnen unter dem Gesichtspunkt der Gesamunt= heit als Pflichten betrachtet, so kann man sagen: entsprechend dem Maaß der Pflichten ist auch das Maaß der Rechte abzustecken.

8. Inkongruenz des Nechts und der Moral. Wenn die Paulsen, Ethit.

reichste und freieste Entwickelung und Bethätigung der menschlichen Kräfte und Anlagen das höchste Gut menschlichen Lebens ist, so kann nach dem Obigen die Rechtsordnung als ein im Dienst des höchsten Guts thätiger Mechanismus bezeichnet werden, dessen Aufgabe die kraftsparendste Anpassung vieler individueller Kräfte zu gemeinsamer Lebensbethätigung, oder die interessensparendste Ausgleichung vieler sich teilweise krenzender Interessensphären ist. Se vollkommener eine positive Rechtsordnung dies leistet, desto mehr entspricht sie der Idee des Rechts oder dem, was die Ethik von dem Recht sordert und erwartet.

Die Leistung der Rechtsordnung in dieser Absicht kann aber niemals schlechthin vollkommen sein. In der Natur eines Mecha= nismus liegt es, daß er mechanisch, das heißt nach allgemeinen Geseken, nicht aber nach dem individuellen Erfordernis des einzelnen Falles wirkt. Auch dem Rechtssystem ist diese Wirkungsweise eigen: es bethätigt sich in der Form, daß die einzelnen Fälle aus allgemeinen Regeln entschieden werden. Es wäre an sich ein Recht benkbar, das nur in der Entscheidung einzelner Fälle bestände oder zur Erscheinung fäme: es wäre eine Rechtsgemeinde denkbar, die, sei es als Gesammt= körper, sei es durch irgend welche Organe, ohne irgendwie sich selbst oder ihre richterlichen Organe durch eine allgemeine Regel oder ein Ge= setz zu binden, lediglich von Fall zu Fall durch freie Erwägung das Rechte fände und bestimmte. In Wirklichkeit giebt es kein Recht in dieser Gestalt; überall hat das Recht die Form allgemeiner Regeln; was im einzelnen Fall Recht ist, wird durch Subsumtion des Falles unter eine der Regeln ermittelt. Die Ursache liegt auf der Hand: allein als allge= meines Gesetz wird seine Erkenntnis und seine Handhabung dem Einzelnen sicher und leicht, und zugleich ist es so allein gegen die Willkür derer, die es handhaben, geschützt. Ein Recht, das nur in Einzelentscheidungen sich offenbarte, wiese den Einzelnen, der in Zweifel über die Grenze eigenen und fremden Rechts wäre, auf die stets unsichere Beurteilung nach analogen Fällen und überließe ebenso der subjektiven Auffassung und Neigung des Richters unbegrenzten Spielraum zu Irrtum und Parteilichkeit. Rechtssicherheit beruht auf Gesetzmäßig= Die Nechtsordnung gleicht hierin der Naturordnung; eine Natur ohne Gesetzmäßigkeit, in der alle Ereignisse ohne jegliche Regel, etwa aus einer absoluten Willfür erfolgten, wäre unerkennbar und praktische

Anpassung an ihre Wirksamkeit unmöglich. Die Gesetzmäßigkeit des Naturlaufes ist für uns als handelnde und erkennende Wesen teleo-logisch notwendig; aus demselben Grunde ist die Gesetzmäßigkeit des Rechts notwendig.

Aber eben diese notwendige Form der Naturgesetzmäßigkeit wird nun in einzelnen Fällen für unsere Zwecke verhängnisvoll. Alle unsere Bewegungen haben die Ausnahmstofigkeit des Gesetzes der Schwere zur Voraussetzung und ihre Sicherheit bernht darauf, daß unser Leib wie alle Dinge ihm jederzeit folgt; unter Umftänden aber wird Berletzung und Tod dadurch herbeigeführt. Ganz ebenso liegt die Sache bei der Rechtsordnung: sie dient in der Regel zur Erhaltung und Durch= setzung dessen, was von Natur recht ist, aber es kommen Fälle vor. wo die ihr notwendige Form mechanischer Wirksamkeit zur Folge hat, daß das moralische Recht durch das positive Recht gekränkt und ge= Die Rechtsfälle erscheinen in einer unendlichen Man= brochen wird. nigfaltigkeit individueller Gestaltung, das Recht hat nur begrifflich= schematische Lösungen. Der Übergang vom unmündigen Kind zum mündigen Mann geschieht in Wirklichkeit durch kontinnirliche Entwickelung, und zwar verschieden bei verschiedenen Individualitäten; das Recht bestimmt mit starrer Formel: die Mündigkeit tritt mit dem vollendeten 21. Lebensjahr ein. Am Tag vorher mögen noch Vormund und Obervormundschaft gegen den Willen des Mündels die einschneidendsten und verderblichsten Verfügungen über dessen Rechte treffen, die Verfügungen haben Nechtskraft und werden durch das Necht aufrecht erhalten. Das Necht schützt den geschlossenen Vertrag, vorausgesett, daß er in der Form des Rechts über ein rechtlich 311= lässiges Geschäft geschlossen ist, ohne Rücksicht darauf, ob er durch seinen Inhalt der Gerechtigkeit entspricht oder noch entspricht. Es mag durch unvorhersehbare Umstände eine solche Veränderung der Dinge her= beigeführt worden sein, daß die Erfüllung des Vertrags jetzt das Lebens= glück des einen Kontrahenten zerstört, vielleicht ohne dem anderen einen erheblichen Vorteil zu bringen: das Recht fragt nicht darnach. Recht verfügt schomingslos die Ermission des Miethers, der ohne Ahnung von den Wirkungen einen halsabschneiderischen Miethskontrakt unterschrieben, oder die Austreibung des Schuldners, der durch einen liftig innerhalb des formellen Nechts sich haltenden Wucherer um sein

väterliches Erbe gebracht worden ist. Es geht dabei von der Voraus= setzung aus, daß jedermann jederzeit in voller Kenntnis des Rechtsund in voller Einsicht in seine eigenen Interessen handele, eine un= entbehrliche Voraussetzung, von der aber jedermann weiß, daß sie falsch ist.

Ebenso steht es mit dem Strafrecht; es faßt zwei Handlungen, die innerlich oder moralisch betrachtet himmelweit von einander ab= stehen, unter dieselbe Formel. Mord ist die vorsätzliche Tödtung eines Menschen mit Überlegung und wird mit dem Tode bestraft; darunter ist so gut die offene und ehrliche Tödtung eines ehrlosen und nieder= trächtigen Buben, der durch eine Schurkerei, ohne dafür vom Straf= gesetz erfaßt werden zu können, die Ehre und das Glück der Meinigen vernichtet hat, begriffen, als der schmählichste Gift= und Meuchelmord. Allerdings versucht gerade das Strafrecht, wo die Dissonanz am schneidendsten empfunden wird, sich selber etwas von innerer Biegsam= feit zu geben, um der Individualität der Fälle sich anpassen zu fönnen; der Spielraum der richterlichen Strafabmeffung, die Anrechnung mildernder Umstände, die Möglichkeit der Begnadigung sind Mittel zu diesem Zweck. Aber es ist augenscheinlich, daß diese Korrekturen nicht ausreichend sind, die Fehler der mechanisch wirkenden Rechtsordnung überall auszugleichen.

So geschieht es also, daß das positive Recht unter Umständen sordert und thut, was der Idee der Gerechtigkeit in diesem Fall widerspricht: summum jus summa injuria. Eine unvermeidliche Folge davon, daß das Recht notwendig die Form des Gesetzes hat. Absolute Anpassung des Rechts an den einzelnen Fall ist nur möglich, wo das Recht überhaupt nur in der Gestalt eines persönlichen Willens vorhanden ist, wie etwa in der häuslichen Erziehung. —

Damit ist gegeben, daß es für den Einzelnen unter Umständen moralisch möglich sein kann zu thun, was das Recht nicht gestattet. Juristisch ist es Unrecht, wenn jemand über eine ihm anvertraute Sache zum Nachteil des Eigentümers versügt; eine derartige Handelung ist unter dem Titel Untreue mit Strase bedroht. Moralisch kann es doch möglich sein. Kann jemand einen großen Schaden für sich oder Andere nur dadurch abwenden, daß er das anvertraute Gut angreist, so mag die Sache so liegen, daß er es ohne moralische

Bedeuken thun kann. Er ist dann vielleicht vor dem Recht schuldig und strafbar, aber vor dem Gericht des Gewissens und der Moral ohne Tadel.

Es ist bemerkenswert, daß das Recht selbst auf gewisse Weise Die Möglichkeit derartiger Fälle anerkennt, indem es nämlich ftraf= baren Handlungen Straflosigkeit einräumt, "wenn die Handlung in einem unverschuldeten, auf andere Weise nicht zu beseitigenden Not= stande zur Rettung aus einer gegenwärtigen Gefahr für Leib ober Leben des Thäters oder eines Angehörigen begangen worden ist" (Neichsftrafgesethuch § 54). Es bleibt denmach straflos, wenn jemand, der sonst verhungern müßte, Früchte, die einem Anderen gehören, sich aneignet und verzehrt, ober wenn er in Gefahr zu erfrieren, den Zaun des Nachbars verbrennt. Offenbar will das Necht dadurch, daß es sich selbst die Spitze abbricht, dem Konflikt mit der Moral, oder der Idee der Gerechtigkeit ausweichen; mit Recht: es erschütterte den Glauben an seine eigene Gerechtigkeit und Notwendigkeit, wenn es solche Fälle einfach nach der Formel behandeln wollte: wer eine fremde Sache fich rechtswidrig aneignet, wird wegen Diebstahls mit Gefängnis bestraft.

Berner (Strafrecht § 57) findet die im Reichsstrafgesetzbuch ge= gebene Fassung des Begriffs Notstand zu eng. Mit Necht. Wenn jemand, in dringender Gefahr, sein ganzes Vermögen zu verlieren, in das Recht eines Anderen einen geringen übergriff macht, indem er 3. B., um sein Haus gegen Feners= oder Wassernot zu schützen, des Nachbars Zann einreißt ober gegen den Willen des Eigentümers ein Haus oder Grundstück betritt, so ist es offenbar eigentlich nicht mög= lich, ihn wegen Sachbeschädigung oder Hausfriedensbruchs zu bestrafen; oder wenn jemand, um einen ihm gänzlich Unbekannten aus augen= scheinlicher Lebensgefahr zu retten, einen widerwilligen Dritten zu einer wenig wichtigen Handlung oder Unterlassung durch Drohung oder Gewalt nötigt, so ist es moralisch nicht möglich, ihn wegen eines Bergehens gegen die Freiheit zu verurteilen. Berner hält es für zweckmäßig, eine Definition des Begriffs Notstand überhaupt nicht zu geben und also die Sache ganz in das subjektive Ermessen des Richters zu stellen. Auch hierin wird er recht haben. Sollte

die Definition hinlängliche Allgemeinheit haben, so könnte sie kaum anders lauten als so: ist die Erhaltung erheblicher eigener ober fremder Lebensinteressen nur durch eine weniger erhebliche Verletzung fremder Rechte möglich, so liegt ein Notstand vor, der den Eingriff in das fremde Recht straslos macht. Es liegt auf der Hand, daß keine Gesetzgebung einem derartigen Sat Aufnahme gewähren kann, er würde durch seine eigene Unbestimmtheit alle übrigen Rechtsbestimmungen unsicher machen: was ist ein erhebliches Interesse? Was für ein Feld würde den Advokatenkünsten durch eine derartige Bestimmung eröffnet! Überläßt man dem Richter die Entscheidung, ohne ihn durch eine Definition zu binden oder andererseits durch ein vages Princip irre zu machen, so wird man annehmen dürsen, daß er mit dem Takt des gesunden Menschenverstandes, geschärft durch richterliche Ersahrung, das Richtige tressen wird.

Dagegen vermag ich dem genannten Autor nicht zu folgen, wenn er den Begriff eines eigentlichen Notrechtes, den das Reichsftrafsgesehbuch vermeidet, verteidigt. Es kann moralisch gerechtsertigt sein zu thun, was gegen das juristische Recht ist, aber es kann, wie mir scheint, nicht juristisch als Recht konstruirt werden. Das wäre ein Recht auf Rechtsverletzung. Das Recht kann nur unter Umständen Straslosigkeit für Unrecht einräumen. Vielleicht könnte man eher von einem Notunrecht, in Analogie mit der Notlüge, reden, einem Unzecht, das dem objektiven Thatbestand nach durchaus Unrecht ist, das aber unter den vorliegenden objektiven und subjektiven Umständen nicht wie ein Unrecht beurteilt und behandelt werden kann.

So erkennt also das Recht selbst in dem Begriff des Notstandes und seiner Folge für die rechtliche Beurteilung einer Handlung an, daß es in die Lage kommen könne, durch seinen logischen Mechanis= mus Unrecht zu thun, d. h. gegen die Idee der Gerechtigkeit zu entscheiden. Die Idee der Gerechtigkeit fordert, daß gleichwertige Interessen als gleiche, ungleichwertige als ungleiche behandelt werden. In der Regel nimmt das Recht auf das Maaß der Interessen, die in Konflikt kommen, keine Kücksicht: es scheidet einfach nach allgemeinen formellen Regeln, und muß es thun. Aber unter ganz abnormen Verhältnissen greift es selbst auf die letzte Duelle der Entscheidung

zurück: wo ein absolutes Mißverhältnis stattfindet zwischen den auf dem Spiel stehenden Interessen, da gehen die großen den kleinen vor, ohne Kücksicht auf das formelle Recht. Da die Korrektur nur in extremen Fällen eintritt und eintreten darf; so ist damit gegeben, daß in vielen Fällen die Durchsührung des Rechts zu Entscheidungen sühren unß, die der Idee der Gerechtigkeit nicht entsprechen.

9. Das ist die eine Inkongruenz von Recht und Moral: es kann moralisch möglich sein zu thun, was juristisch nicht möglich ist. Viel häusiger und wichtiger ist der andere Fall: es kann juristisch möglich sein, was moralisch unmöglich ist; jemand kann auf dem Wege Rechtens die ärgsten Verletzungen der moralischen Pflicht der Gerechtigkeit begehen.

Das positive Recht definirt, so kann man sagen, nur einen Teil des wirklichen Rechts. Die mechanische Natur der Nechtsordnung macht diese Beschränkung notwendig. Eine Rechtsordnung, die volle Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit in den Handlun= gen der Menschen erzwingen wollte, müßte, wie leicht zu sehen ift, zur unerträglichsten Unsicherheit und Tyrannei führen. Daher beschränkt sich die Rechtsordnung auf die Erzwingung jenes Mindest= maaßes von Rechtmäßigkeit in den Handlungen, ohne welches mensch= liches Gemeinschaftsleben überhaupt nicht möglich ift. Sie läßt eben damit einen weiten Spielraum für Kränkung und ungerechte Durch= setzung eigener Interessen auf Kosten fremder; sie erzwingt nicht die Zahlung eines gerechten Arbeitslohnes, sondern nur des verabredeten, fie verfolgt nicht die Lieferung minderwertiger Waare an sich, sondern nur den Betrug; fie nötigt nicht, jedem die ihm gebührende Ehre zu geben, sondern straft nur Beleidigungen. Gine schematische Übersicht über die Rechtsgebiete wird an allen Punkten Dieses Zurückbleiben der Forderungen des Nechts hinter den Forderungen der Moral sicht= bar machen.

Die Rechtsgebiete entsprechen den großen Gebieten der Lebens= bethätigung oder der Interessenkreise, zu deren Schutz die Rechtsord= nung besteht. Als erste und engste Interessensphäre ist Leib und Leben anzusehen. Einbruch in diesen Kreis wird begangen durch Tödtung, Verstümmelung, Körperverletzung, überhaupt durch Schädi= gung an Leben und Gesundheit. Der Schutz gegen derartige Ein= brüche bildet einen wichtigen Teil alles Rechts; in den ältesten Rechts= bildungen tritt er am meisten in den Vordergrund. Die alten deutschen Volksrechte z. B. bestehen zum großen Teil aus Bluttaren, welche die Höhe der Buße für jede Art von Schädigung an Leib und Leben sestischen. — Versteht man unter Eingriffen in dies Rechts= gebiet blos die handgreislichen Verletzungen, so scheint hier das Necht für Übergriffe in der That keinen Nanm zu lassen. Wenn man da= gegen jede Kränkung oder Rechtsverletzung zugleich als einen Angriff auf Leib und Leben ausieht, was einen guten Sinn hat, dann läßt das Necht unendlichen Spielraum für straslose Lebensminderung des Nächsten, durch Verdruß, Ärger, Kummer, Ausbeutung, Übervortei= lung w. So betrachtet das Evangelium die Sache: wer seinen Bruder hasset, der ist ein Todtschläger.

Die zweite Interessensphäre ist die freie Willensbethätigung. Einbruch in die Freiheit des Anderen wird begangen durch Menschenranb, Freiheitsentziehung, Nötigung, Drohung, auch der Hausfriedens= bruch ist füglich hierher zu rechnen. In der ursprünglichen Rechts= bildung erscheint dies Gebiet des Nechtsschutzes in der Strafandrohung gegen den, der einen Anderen widerrechtlich zum Sklaven macht. Wir haben keine rechtliche Sklaverei und Leibeigenschaft mehr. Doch fehlt es auch gegenwärtig nicht an Formen der Abhängigkeit, welche einer thatsächlichen Unfreiheit nahe kommen. Die im letten halben Jahrhundert entstandene Arbeiterschutzgesetzgebung kann man als eine Weiterbildung des Nechtsschutzes der Freiheit gegen neue Formen der Unfreiheit betrachten. Freiheit im vollen Sinn hat niemand, deffen Leben und Kraft thatsächlich blos als Mittel zu fremden Zwecken verbraucht wird. Und wer also Menschen in dieser Weise verbraucht oder sie in diesen Zustand zu bringen oder zu halten sucht, der handelt gegen das Gebot der Gerechtigkeit, das die Freiheit des Anderen zu achten fordert.

Ein dritter Kreis von Interessen, welchen ein Leben um sich zieht, ist das erweiterte Eigenleben in der Familie. Einbrüche in dieses Gebiet werden begangen durch Ehebruch, Entführung, Unterschiebung von Kindern, Verführung und was dahin gehört. Die gröberen und saßbaren Formen dieser Vergehungen trifft das Strafgeset; die seineren Formen des störenden Eindringens in den Haus- und

Familienfrieden, die Zwischenträgerei, die Aushehung, wodurch Entstremdung der Gatten, der Eltern und Kinder bewirkt wird, bleiben dem Recht unerreichbar, so schwer sie moralisch wiegen mögen; man denke an Othellos Freund Jago.

Einen vierten Interessenkreis zieht das menschliche Leben im Eigentum um sich, das die Gesammtheit der änßeren Mittel zur Selbsterhaltung und Selbstbethätigung einschließt. Einbrüche in diesen Rreis werden begangen durch Naub, Diebstahl, Erpressung, Betrug, Unterschlagung, Fälschung, Wucher und was in der langen Liste der Eigentumsvergehen weiter sich sindet. Auch hier vermag das Strafsgesetz der Praxis unrechtlichen Erwerbs auf fremde Kosten nicht dis in die seineren Methoden zu solgen; die erfinderische Industrie des Gaunertums bleibt dem Gesetz, so sehr es bemüht sein mag, ihm in seine Schlupswinkel zu solgen, immer voraus.

Ein fünfter Interessenkreis ist die Ehre, das Gebiet der ideellen Selbsterhaltung. Einbruch in dies Gebiet wird durch Beleidigung, üble Nachrede, Verleumdung begangen. Noch mehr als in den obigen Vällen gilt hier, daß das Strafgesetz unr die groben und unvorsichtigen, nicht aber die seineren und listigen, darum nicht minder kränstenden Einbrüche treffen kann. Es giebt tausend Formen anonymen, indirekten, unfaßbaren Ehrabschneidens, für die niemals eine Strafsformel gefunden werden kann.

Endlich kann man als einen sechsten, mit dem fünften in engem Zusammenhang stehenden Interesseufureis das geistige Leben bezeichnen, wie es sich in Überzeugungen, Ansichten, Glauben, Religion, Sitten, Lebensgewohnheiten u. s. f. ausprägt. Versolgung, Bezschinnpfung, stille oder lante Zeichen der Mißachtung, geringschäßige Übergehung, zudringliche Bekehrungsversuche sind einige von den Vormen des Übergriffes in dieses Gebiet. Den inneren Habitus, der zu dieser Art von Ungerechtigkeiten disponirt, pslegen wir Intoleranz zu nennen. Er hat seine natürlichen Wurzeln einerseits in der Unzselbständigkeit und Anschlußbedürstigkeit, dem Heerdentrieb, andererzseits in dem Hochmut und Unsehlbarkeitsdünkel der Menschen. Die Masse der Menschen wird ihrer Sache nur sicher, wenn die Umzgebung einmütig denselben Weg geht, deuselben Gedanken denkt. Daher verlangt sie, daß jeder sich ihr anbequeme. Abweichung wird

als Störung peinlich empfunden, und deshalb werden alle Mittel an= gewendet, welche geeignet scheinen, den Abweichenden entweder zum Auschluß zu bringen oder ihn aus dem Gesichtskreis zu entfernen und Andere von der Nachfolge abzuschrecken. Bei den Führern der Masse wirkt der Hochmut in demselben Sinne: es erscheint als uner= trägliche Anmaßung, wenn jemand ihrer Führung nicht folgen will; bezichtigt er nicht dadurch stillschweigends die berufenen Autoritäten des Irrtnms? Was sollte daraus werden, wenn jeder sich das her= ausnähme? Man muß also ein Exempel statuiren. — Der entgegen= gesetzte Habitus heißt Toleranz, vielleicht wäre bezeichnender: Libe= ralität der Gesinnung. Eine freie, liberale Bildung bekundet sich in der Fähigkeit, Fremdes und anders Geartetes zu verstehen und gelten zu lassen. Sie wird erworben nur durch die vielfältige Berührung mit dem Fremden, sei es persönliche, sei es litterarische und historische. Im engen Kreis bleibt der Sinn eng; Wölker, Stände, Schulsekten, Religionsgemeinschaften, die in sich leben und mit anderer Art und Denkweise wenig Berührung haben, zeichnen sich regelmäßig durch Intoleranz aus.

Es ift dies Gebiet, auf dem die Rechtsordnung am ohnmäch= tiasten ist; sie kann Rechtsverletzungen hier nur erreichen, sofern sie als Chrenkränkungen konstruirt werden können, was durchaus nicht immer der Fall ist. Und doch können derartige Übergriffe als sehr schwere Kränkungen empfunden werden; schon bloke zudringliche Bekehrungsversuche werden zuletzt unerträglich. Das Recht hat keine Mittel dagegen. Dennoch ist Toleranz nicht eine Gnade, sondern ein Recht: moralisch hat jeder das Necht, zu beauspruchen, daß man ihn bei seiner Art und Weise, bei seinen Überzeugungen und Gedanken lasse, wenn er entschlossen ist, dabei zu bleiben, und es ist Pflicht, dies Necht zu achten, vorausgesetzt natürlich, daß nicht sein Verhalten gegen das Recht Anderer verftößt. Semanden für meine Ansicht oder Handlungsweise zu gewinnen, ist nur das Mittel des Beispiels und der Überredung gestattet, und für letztere gilt die Regel, daß die fremde Anschauung formell als gleichberechtigt geachtet werden muß. — Die Schwierigkeit beginnt mit der Frage: wie weit haben Nei= gungen, Gewohnheiten, Außerungen, Anschauungen, die man sittlich nicht billigen kann, auf Toleranz, das heißt auf Anerkennung ihrer formellen Gleichberechtigung, Anspruch? Daß nicht jede Außerung, die sittlich nicht zu rechtsertigen ist, oder die meinem sittlichen Gefühl oder Geschmack zuwider ist, mir das Recht zu einer Zurechtweisung oder zur Außerung meiner Mißachtung giebt, liegt auf der Hand; freilich ebenso, daß ich nicht verpflichtet din, alles ohne Widerspruch geschehen zu lassen: es kann im höchsten Maaße gerechtsertigt sein, unverhohlene Verachtung zu äußern. Eine Formel, nach der eine sichere Entscheisdung in jedem Fall möglich wäre, kann es auch hier nicht geben. Es ist Sache des Takts, das Richtige angesichts des konkreten Falles und seiner Umstände zu sinden.

10. Der Zweikampf. In seinem gegenwärtigen Bestand kann derselbe als eine Form geregelter Selbsthilse gegen Ehrenstränkungen erklärt werden. Historisch betrachtet, ist er ein überrest älterer Rechtsbildung. Im Mittelalter war er ein anerkanntes Rechtsemittel zur Entscheidung von Nechtsstreitigkeiten; der Ausfall eines Kampses wurde, wie der Ausfall anderer Bernfungen an Gottes Urteil, zum Mittel der Rechtsentscheidung durch die Annahme, daß Gott dem Recht zum Sieg verhelsen werde. Übrigens gehört der Ursprung des Zweikampses einer noch älteren Schicht der Rechtsbildung an, als diese Dentung, er weist auf eine Zeit zurück, wo die Selbsthilse neben dem öffentlichen Rechtsschutz überhaupt noch ihre anerkannte Stelle hatte.

Wie kommt es, daß gerade auf dem Gebiet der Chrenkränkungen die Selbsthilfe sich erhalten hat, während sie sonst durch den staat-lichen Rechtsschutz überall verdrängt ist? Und zwar erhalten nicht blos als ein thatsächliches Vorkommnis, als welches ja Selbsthilse überall vorkommt, sondern auch als ein Stück lebendigen Rechtsbe-wußtseins, wenigstens bei gewissen Klassen der Bevölkerung? Denn offenbar wird das Duell, obwohl es widerrechtlich ist, von diesen Klassen mit anderen Angen angesehen, als jeder andere Rechtsbruch. Ja das Recht selbst entzieht sich nicht dieser Anschauung, indem es für das Duell ansschließlich Festungshaft als Strase sessstelse, eine Strase, die eben dadurch charakterisirt ist, daß sie die Ehre des Bestrasten nicht mindert.

Die Urfache scheint in folgendem zu liegen. Auf keinem Gebiet ist der staatliche Rechtsschutz so unvollkommen wirksam, als auf dem

der Chre. Ehrenkränkung ist von allen Rechtsverletzungen am schwersten festzustellen; es giebt tausend Formen der Verletzung fremder Chre, für die das Gesetz nie eine Formel sinden, die der Richter niemals seststellen kann. Das harmlosest aussehende Wort, eine Frage, ein bloßer Blick sann das tödtlichste Gist enthalten. Und wenn es gelingt, die Beleidigung sestzustellen, so wird zwischen der Schwere der Verletzung und der Größe der Strafe leicht ein vollständiges Mißverhältnis bleiben. Beleidigung wird nach dem deutschen Strafgesetzuch mit Geldstrase dis 600 Mark oder mit Haft oder Gefängnis dis zu einem Jahr, schwere Körperverletzung dagegen mit Zuchthaus dis zu süns sahr, schwere Körperverletzung dagegen mit Zuchthaus dis zu süns sahr weifellos kann unter Umständen die Ehrenkränkung für ein Menschenleben schwerere Folgen haben als der Verlust eines Gliedes; auch mag mehr böser Wille des Thäters in jener als in dieser erscheinen\*).

Dazu kommt, daß es für das Recht nicht möglich ist, die specifische Ehre, die jemand außer der allgemeinen Ehre besitzt, nach dem wirk-lichen Wert, den sie für ihren Inhaber hat, zu schüßen. Daher denn auch gerade in den Kreisen, die eine specifische Ehre besitzen, das Duell als Mittel zum Schutz dieser Ehre sich erhalten hat.

<sup>\*)</sup> Vor ein paar Jahren war in den Zeitungen von einem Fall die Rede, der sich in Paris zugetragen hatte. Die Frau eines Mannes in öffentlicher Stellung war von dem Agenten eines "Auskunftbureaus" zum Opfer ausersehen, einer Anstalt, die ein Geschäft daraus macht, Standale auszuspioniren oder auch zu erfinden, um durch Androhung der Beröffentlichung Geld zu erpressen. Da der Versuch mißlang, wurde die Frau in allerlei Organen der öffentlichen Meinung zum Gegenstand von Mitteilungen und Andeutungen gemacht. Sie klagte gegen die Unternehmer, wurde Jahre lang durch immer neue Gerichtsverhandlungen geschleppt; endlich, als ihr Gegner bei einem Termin eine nochmalige Verschiebung des Spruchs durchgesetzt hatte, zog sie einen Revolver aus der Tasche und schoß ihn nieder. In der nun folgenden Verhandlung vor dem Schwurgericht wurde sie freigesprochen, was zwar logisch und juristisch nicht möglich, psychologisch und moralisch aber mindestens sehr begreiflich war. Die Geschworenen hatten offenbar die Empfindung, der Rechtsschut der Gesetze habe sich für diese Frau als ganz unwirksam erwiesen. Und was hätte es ihr und Anderen geholfen, wenn nun der Angeklagte endlich zu einer Geld= oder Gefängnisstrafe verurteilt worden wäre? Hatte er nicht erreicht, was er wollte? Sätte irgend eine Fran in ähnlicher Lage, nach diesem Vorgang, es auf einen rechtlichen Austrag der Sache, mit langen Verhandlungen, mit Zeugen, Buschauern, Zeitungsberichten, ankommen zu lassen geneigt sein können?

Fragen wir nun: wie ist der Zweikampf zu beurteilen?

Es ist bekannt, daß die Ansichten über seine Zulässigkeit in scharfen Gegensatz sich gegenüber stehen. Auf der einen Seite wird er als ein notwendiger und durchaus gerechtfertigter Brauch festgehalten und verteidigt: er erhalte das persönliche Ehrgefühl, schütze die Sitte und sichere die Gesellschaft vor Robbeit. Von Anderen wird das Duell gänzlich verworfen, es sei unverträglich mit dem vollkommenen Rechts= zustande, unverträglich auch mit Moral und Religion. Manche vermögen im Duell nichts anderes als einen barbarischen Überrest einer barbarischen Zeit zu erblicken und sind bemüht mit allen Mitteln es als unsimuig, verächtlich und unsittlich darzustellen. Schopenhauer gehört zu diesen: er spricht von dem absurden Chrenkoder, der jeden Mann von Ehre, wenn es einem rohen Raufbold beliebe, an ihm sich zu reiben, bei Strafe der Berachtung nötige, sich ihm gegenüber zu stellen, um sich von ihm möglicher Weise auch noch todtschießen zu lassen.

In der That, es ist nicht schwer, in dieser Weise die Absurdität der Sache darzuthun, und es sehlt auch in unserer Zeit nicht ganz an Fällen, die zu solcher Verurteilung des Duells überhaupt Stoff und Veranlassung geben. Natürlich ist über Naushelden von dieser Art kein Wort weiter zu sagen; sie verdieuen jede Verurteilung, vor allem die, daß kein ehrenhafter Mann sich dazu hergiebt, ihnen die Senugthuung zu verschaffen, sich mit ihnen zu schlagen. Aber mir scheint, daß die Sache damit doch noch nicht erledigt ist. Nach einem alten Juristenspruch hebt der Mißbrauch den Gebrauch nicht auf. Hat auch der Zweisampf einen Gebrauch? Ich möchte diese Frage nicht unbedingt verneinen.

Der Zweikampf hat gegenwärtig seinen eigentlichen Sitz im Heere. Würde er hier unterdrückt, was die Regierung ohne Zweisel in der Hand hätte, die Strase der Dienstentlassung würde allein dazu auszeichen, so würde er in kurzem überhaupt verschwinden. Soll sie von dieser ihrer Gewalt Gebrauch machen? — Wer den Zweikampf unter allen Umständen verurteilt, wird geneigt sein es zu fordern. Aber was würde die weitere Wirkung sein? Daß auch die Ehrenskrünkungen, die zum Duell sühren, wegsielen? Schwerlich wird sich jemand dieser Erwartung hingeben. Sie würden also bleiben, viels

leicht auch sich vermehren. Namentlich möchte nicht ausgeschlossen fein, daß Konflikte zwischen Officieren und Bürgerlichen häufiger würden, wenn dem Officier untersagt wäre, mit der Waffe in der Hand Genigthung zu fordern. Gerichtliche Genigthung möchte weniger wirksam sein, Konflikte zu verhüten, als jene Form der Selbst= hülfe. Und auch für die Beziehungen der Mitglieder des Officier= forps zu einander, besonders auch für das Verhältnis von Vorgesetzten und Untergebenen wäre die Unterdrückung des Zweikampfs vielleicht nicht ohne Bedenken. Im Dienst und in Bezug auf den Dienst findet notwendig absolute Unterordnung statt. Damit ist für beide Seiten eine Gefahr verbunden, Die Gefahr einer Entartung des Charafters im Sinne despotischer Launenhaftigkeit und schmeichlerischer Unterwürfigkeit. Solcher Entartung, die für das Wesen des Officiers vernichtend wäre, entgegenzuwirken scheint, nun der Zweikampf nicht ganz ungeeignet. Die Möglichkeit desselben hält beiden beständig gegenwärtig, daß es neben dem Dienst ein Gebiet giebt, wo die Unterordnung nicht gilt, wo and der jüngste Officier das Recht und die Pflicht hat, sich als Gleichen zu fühlen und die Anerkennung dieser Gleichheit vorkommenden Falls zu fordern. Das Duell giebt also der Subordination ein gewisses Gegengewicht. Daß aber die Zulassung des= felben im Heere zugleich zu einer Verpflichtung wird, geschieht mit einer einleuchtenden Notwendigkeit; Officiere, die sich schlagen, und folde, die sich grundsätlich nicht schlagen, wären als Glieder eines Officierkorps offenbar nicht möglich.

Und noch eine Wirkung könnte möglicher Weise eintreten: das Gesühl, daß auf dem Wege Rechtens doch keine der Verletung entsprechende Geungthung zu erlaugen sei, möchte unter Umständen, wenn ihm der Ausweg der geregelten Selbsthilse im Duell genommen wäre, zu einer anderen Form der Selbsthilse zu greisen antreiben. In den unteren Gesellschaftsschichten werden Beleidigungen mit der Faust oder auch wohl dem Messer ausgeglichen. Ob nicht in den oberen Klassen der Revolver eine ähnliche Kolle übernehmen würde? Es ist ja sehr schön gesagt: ein Mann von Ehre wird niemanden mit Absicht beleidigen und wenn es doch geschieht, wird er es nicht unter seiner Würde halten, um Entschuldigung zu bitten, oder falls er beleidigt wurde, Entschuldigung anzunehmen. Aber wir haben es

hier nicht allein mit dem, was geschehen sollte, sondern auch mit dem, was geschieht oder geschehen würde zu thun; und da din ich hinsichtslich des Revolvers nicht ganz sicher. In den Erinnerungen des deskannten nordamerikanischen Generals Ulusses Grant (dentsch von Wobeser, I, 40) sinde ich solgende nachdenkliche Äußerung; indem der General als Gegner des Duells sich bekennt, sügt er hinzu: "Sollte mir jemand ein solches Unrecht zusügen, daß ich gewillt wäre ihn zu tödten, dann würde ich doch nicht geneigt sein, ihm die Wahl der Wasse, womit es geschehen soll, der Zeit, des Ortes, der Entsternung, aus welcher ich ihn ums Leben bringen soll, zu überlassen." Das heißt also doch, ich würde dann lieber ohne Umstände den Revolver gebrauchen. Daß eine Neigung hierzu sich nicht selten regen würde, wenn der Zweikampf unterdrückt würde, kommt mir wahrsscheinlich vor; ebenso aber auch, daß diese ungeregelte Form der Selbsthilse dem geregelten Zweikampf nicht vorzuziehen wäre.

Also, daß man den Zweikampf durchans und mit allen wirksamen Witteln unterdrücken müsse, scheint mir einstweilen eine bedenkliche Forderung. Sicherlich, er ist ein Übel; aber das ist die Strase auch, dennoch fordert niemand, daß man sie aus der Welt schaffen solle. Ein Übel, das größeren Übeln vorbengt, wird ein Gut. Vielleicht gehört auch der Zweikampf zu dieser Art von Übeln, deren Beseitigung man also nur bedingungsweise erstreben kann. Die Herren Mörder sollen mit der Abschaffung des Tödtens ausangen, hat man denen entgegnet, die die Abschaffung der Todesstrase fordern. So könnte man auch sagen: die Ehrenkränkungen sollen aushören, dann werden die Duelle von selber nachsolgen.

Noch auf einen Punkt, auf den die Gegner des Zweikampfs ihren Angriff zu richten pflegen, gehe ich mit einem Wort ein. Man sagt: der Staat sehe durch seine Behandlung des Duells sich mit sich selber in Widerspruch; einerseits verbiete er dasselbe bei schwerer Strafe, andererseits gediete er es, wenn auch nicht ausdrücklich, so doch thatsächlich den Officieren, indem Ablehmung desselben die Versabschiedung aus dem Dienst nach sich ziehe. Die Konsequenz sordere, entweder das Duell strassos machen, oder es unterdrücken. Die Sache sieht sehr einleuchtend aus und doch liegt sie nicht ganz so einfach. Man kann jenes doppelte Verhalten auf solgende Weise zu erklären

und zu rechtfertigen versuchen: die Sitte, die mit allen Mitteln auszu= rotten man Schen trägt, fordert unter Umständen den Zweikampf. Da dem Einzelnen die Abweichung von der Standessitte in diesem Stück nicht ohne Gefahr für die Einheit des Korpsgeistes freigestellt werden kann, so hat die principielle Ablehnung des Duells das Aus= scheiden aus dem Stande zur notwendigen Folge. Andererseits aber wird das Duell bestraft; es wird damit eingeschärft, daß daffelbe mitsammt den voraufgegangenen Vorkomumissen keineswegs als eine an sich wünschenswerte, erfreuliche und normale, sondern durchaus als eine bedauerliche Erscheinung angesehen werde, die zu vermeiden Pflicht gewesen wäre. Die Strafe, so könnte man sagen, gilt dem Ungeschick, daß man der Notwendigkeit, sich zu schlagen, nicht vorzu= beugen gewußt habe. Und so wirkt sie ohne Zweifel: als ein beständiger Gegendruck gegen das Duell, das sonst im Officierkorps, namentlich in langer Friedenszeit, in Gefahr käune, sich zu einer Art Sport auszubilden. Denn darüber wird freilich alle Welt einig fein, daß eine Zunahme der Duelle im Heere eine höchst bedenkliche Er= scheinung wäre: ihre Seltenheit wird ein gutes Zeugnis für den auten Geist des Officierkorps sein. Auf diese Weise scheint das Ver= halten der deutschen Heeresverwaltung zum Zweikampf gerechtfertigt werden zu können: eindämmen und zurückdrängen, aber nicht mit allen Mitteln unterdrücken. Übrigens ist mir nicht zweiselhaft, daß das Duell geschichtlich als Überlebsel angesehen werden nuß und daß es im ganzen im Zurückweichen und Aussterben begriffen ift.

Es bedarf kann der Hinzusügung, daß durch diese allgemeinen Erwägungen die Sache für den Einzelnen nicht entschieden ist. Wie er sich gegebenen Falls zu der Frage verhalten solle, kann ihm eine Moral, die nicht mit kategorischen Imperativen zu thun hat, nicht sagen; das läßt sich nur aus den konkreten Umständen des einzelnen Falles und der ganzen Lebenslage entscheiden. Es ist thöricht, jedem, der das Duell verweigert, Mut und Ehre absprechen zu wollen; aber thöricht auch, jeden der moralischen Feigheit zu zeihen, der sich schlägt. Es kann solche vorliegen, so gut wie Mangel an Mut zur Ablehnung des Duells führen und sich hinter principielle Eründe verstecken kann.

— Ganz verwerslich bleibt unter allen Umständen das frivole Duell, das um eines Nichts willen provocirt und angenommen wird. Führt

es zum Tode eines der Kämpfer, so ist es zugleich als Mord und als Selbstmord anzusehen; als Selbstmord wäre es Selbstverurteilung des eigenen Lebens als eines inhalt= und wertlosen; als Mord aber hätte es nicht Anspruch auf die milde Benrteilung, welche Gesetz und öffentliche Meinung zu allgemein dem Duell zu Teil werden lassen. Das frivole Duell ist eigentlich einheimisch in einer Gesellschaft von Müssiggängern, die einer auf Kosten des Anderen sich zu unterhalten und hervorzuthun suchen, einer Gesellschaft, wie sie etwa am Versailler Hose sich einst zusammenkand.

Einer gewissen Verwandtschaft mit diesem Duell kann sich das studentische Duell, die Mensur, kaum erwehren. Gine mildere Beurteilung kann man für dasselbe nur gewinnen, wenn man es als Waffenspiel betrachtet, das den Waffenübungen spannendes Interesse giebt. Und vielleicht haben diejenigen nicht ganz Unrecht, welche von einem solchen Waffenspiel gewisse günstige Rückwirkungen auf die Haltung des ganzen Menschen erwarten. Die überlieferten studen= tischen Verbindungen werden es nicht leicht entbehren können, und ich möchte nicht fagen, daß dieselben überlebt und ohne Daseinsrecht seien. Es ist recht und gut, daß neben ihnen andere Formen auf= kommen, aber unter günstigen Umständen sind jene doch eine unver= ächtliche Schule bes ganzen perfönlichen Wesens. Unter ungünftigen Umftänden werden sie freilich zu einer wahren Schule des Verder= bens: sie ziehen dann jenes renommistische Ranfheldentum groß, welches unseren Universitäten zur Unzierde gereicht. Mancher Mutter Sohn ist durch ein grimaffenhaftes Verbindungsleben und Mensur= wesen so gründlich um seinen gesunden Menschenverstand gebracht worden, daß er sein Leben lang nicht zu einer vernünftigen und rechtschaffenen, geschweige benn einer freien und großen Auffassung menschlicher Dinge durchzudringen vermochte.

## Neuntes Kapitel.

## Die Nächstenliebe.

1. Die Nächstenliebe, welche wir als die positive Seite des Wohlwollens bezeichneten, können wir erklären als die Willensrichtung und Verhaltungsweise, welche fremde Wohlsahrt durch thätige Teilnahme zu fördern bestrebt ist. Es ist das große Gebot des Christentums. In dem letzen Gericht wird über den Wert der Wenschen darnach entschieden, wie sie dies Gebot erfüllt haben. Ich bin hungrig gewesen, so wird der Herr sagen zu denen zu seiner Rechten, und ihr habt mich gespeiset, ich bin durstig gewesen und ihr habt mich getränket, ich bin ein Fremdling gewesen und ihr habt mich beherberget, ich bin nackt gewesen und ihr habt mich besteidet, ich bin krank gewesen und ihr habt mich besuchen zu seinen gewesen und ihr habt mich besucht, ich bin gefangen gewesen und ihr seid zu mir gekommen. Noch dreimal wiederholt sich in stereotypen Formeln die Anfzählung dieser Werke der Barmsberzigkeit — durch Schlichtheit und Größe die gewaltigste Predigt.

Einfach und faßlich erscheint das Gebot, so daß über seinen Sinn kein Zweifel stattfinden kann. Und dennoch, wenn man genauer zusieht, liegt die Sache nicht so einfach. Es begegnet mir ein Him= gernder oder kommt zu mir, was foll ich thun? - Ihm geben, wenn du haft. — Gut. Es kommen ihrer zehn und hundert, soll ich jedem geben, geben, bis ich selbst nichts mehr habe? Und soll ich nicht warten, bis sie kommen, sondern sie aufsuchen? Ich höre, mein Nachbar liegt frank und im Elend; ich suche ihn auf, helse ihm und tröste ihn, so gut ich vermag. Soll ich weiter gehen? soll ich Kranke und Elende überall erfragen? ich bin gewiß, daß ihrer in dieser Stadt jederzeit Hunderte sind, denen Hülfe und Zuspruch notthäte; soll ich stets von einem zum andern unterwegs sein? Und was soll inzwischen aus meinen Angelegenheiten werden? Soll ich sie ruhig liegen lassen, um immer nach Anderen zu sehen? Es giebt Hunderte von Familien in dieser Stadt, denen durch Rat und That, durch ein Darlehen oder Geschenk geholfen werden könnte, daß ihr Leben in sichere Bahn käme: foll ich immer und überall da sein, mich erkundigend und ratend und helfend? Ift das der Inhalt des Gebots der Nächstenliebe?

Es ist leicht zu sehen, daß in diesem Falle für mich und meine Angelegenheiten niemals Zeit und Kraft übrig wäre. Damit aber würde das Gebot zu einem sinnlosen, das sich selbst aushöbe. Wäre es Pflicht, immer und überall zuerst Anderer Angelegenheiten sich anzunehmen, ehe man den eigenen sich widmete, so würde die vollskommene Erfüllung des Gebots durch Alle zu einer vollsommenen Verwirrung aller menschlichen Dinge, zu einer Art Anstausch der Lebensausgaben sühren. Wenn jeder, nach dem Gebot Jesu an den reichen Jüngling, sein Gut verkausen und dem Erlös den Armen geben wollte, so würde ja die Folge ein beständiger Kreislauf der Güter sein, oder vielmehr, es würde dann niemanden mehr geben, der kausen und nehmen wollte: Das Gebot, als allgemeines gesetzt, hebt sich selbst auf. Es setzt voraus, daß es Andere giebt, die, nusbesimmert um das Gebot, kausen und erwerben und nehmen wollen.

Es muß also jenes Gebot, um als ein allgemein geltendes Moralgesetz möglich zu sein, gewisse Beschränkungen oder nähere Bestimmungen in sich aufnehmen. Vielleicht lassen sich dieselben ans solgenden Gesichtspunkten entwersen.

Die Pflicht, fremder Wohlfahrt sich auzunehmen, wird zunächst begrenzt durch die Pflichten, die aus dem Eigenleben erwachsen. Die erste Anfgabe, die einem jeden gestellt ist, ist die: die Anlagen und Kräfte, welche ihm Gott oder die Natur verliehen hat, in einem reichen, schönen und guten Leben zu entwickeln und zu bethätigen. Sein eigenes Leben ist der Acker, der in besonderem Anstrag einem jeden zum Andau übertragen ist; hierfür ist er auch besonders befähigt, indem seine Neigung und seine Einsicht von Natur hierauf zuerst gerichtet sind. Was ihm selber gut ist, weiß im Grunde jedermann doch besser, als was irgend einem Anderen gut ist. Die Sorge um fremde Wohlfahrt darf also die Ersüllung dieser nächsten Aufgabe nicht hindern.

Thne Zweifel werden wir in unserem wirklichen Verhalten und Urteilen durch diesen Gesichtspunkt bestimmt. Wenn ein von Natur reich begabter junger Mann, durch jene Forderung im Evangelium erschreckt, sein kleines Erbe verkanfte und es den Armen gäbe, seine Studien verließe und hinginge, in den Häusern oder den Spitälern Kranke zu pslegen, so wenig er hierzu anch besonderes Geschick und

Neigung hätte: so würden wir das nicht billigen; wir würden seine Ausopferungsfähigkeit und Demut loben, aber sein Verhalten würden wir nicht loben und es nicht Anderen als Beispiel vorstellen; sons dern wir würden sagen: er hätte seine Anlagen besser verwerten können und sollen. Hätte er seine Studien ruhig fortgesetzt, und wäre er ein tüchtiger Arzt, Seelsorger, Lehrer geworden, so wäre sein Eigenleben reicher und schöner geworden und er hätte auch Ansderen mehr leisten mögen. Und so muß man um doch überall sagen: ein jeder ist und leistet Anderen am meisten, wenn er aus sich das Beste macht: Rasael, Goethe, sie sind der Menschheit, was sie ihr sind, doch eben dadurch geworden, daß sie ausgebildet haben, was in ihre Natur als besondere Begabung gelegt war. Wenn die Rose selbst sich schmückt, schmückt sie auch den Garten.

Die allgemeine Aufstellung wird keinem Bedenken unterliegen. Die Schwierigkeit liegt in der Anwendung der Regel auf die konkreten Berhältnisse: ist diese oder diese bestimmte Leistung für Andere mit der Erfüllung meiner persönlichen Lebensaufgabe verträglich? Mein Bruder, mein Freund erfrankt, ich widme ihm meine Tage und Nächte ohne Bedenken. Aber er bleibt dauernd siech, er wird von den Arzten in ein anderes Klima geschickt, soll ich, darf ich ihn bemeine Ausbildung, meine Wirksamkeit ihm opfern? fann nicht aus allgemeinen Pflichtformeln, sondern nur aus der Er= wägung der konkreten Verhältnisse entschieden werden; wird schließlich entschieden nicht durch Gründe, sondern durch das Herz; und im allgemeinen werden wir geneigt sein, dem, der mehr dem Herzen als den Gründen in diesen Dingen folgt, unseren Beifall zu schenken. Wir bewundern den Heldenmut einer Frau, die sich entschließt, ihrem Mann in die Einsamkeit, in die Verbannung, in die Gefangenschaft zu folgen. Wir bewundern die barmherzige Schwester, die ihr Leben hingiebt und alles hinter sich läßt, um am Krankenbett fremden Menschen Tage und Nächte zu dienen; wir werden sagen: durchaus sei es möglich, daß diese Natur in dieser Thätigkeit die in sie gelegten Gaben, ein warmes Herz, eine geschickte und weiche Hand, einen tröst= lichen Mut, auf das Vollkommenste entwickele und bethätige und so auch sich selbst den reichsten und schönsten Lebensinhalt gewinne. Aber andererseits werden wir uns hüten zu tadeln, wenn jemand

in gewissenhafter Erwägung zu einer anderen Entscheidung kommt. Eines schickt sich nicht für Alle.

Eine zweite Begrenzung oder nähere Bestimmung erwächst der Pflicht, fremder Wohlfahrt sich anzunehmen, durch die Rücksicht auf die Selbständigkeit des Anderen. Meine Thätigkeit für ihn darf nicht seine Selbstthätigkeit hemmen oder lähmen, sonft hört sie auf wohlthätig zu sein, sie kann dann, trot guten Willens, geradezu zur Übelthat werden; denn Selbstthätigkeit ist eine wesentliche Bedingung eines gesunden und normalen Lebens. Das Ziel jeder Hilfe ist eigentlich, sich selbst überflüßig zu machen. Die Sache ist überall deutlich, wo es sich um zusammenhängende und dauernde Fürsorge In der Erziehung haben wir die ausgedehnteste und planhandelt. mäßigste Sorge für die Wohlfahrt Anderer; sie wird ganz von der Mücksicht geleitet, den Zögling dahin zu führen, daß er die Sorge für sein Leben und seine Wohlfahrt selbst in die Hand nehmen kann. Wir würden eine Mutter unvernünftig nennen, die der Bitte des Kindes, ihm seine Schulaufgaben zu machen, nicht widerstehen könnte, wir würden einen Vater nicht loben, der seinem heranwachsenden Sohne die Aufgaben, die ihm das Leben allmälig zu stellen beginnt, jederzeit aus der Hand nähme, um sie für ihn zu lösen. Nicht Aufgaben nehmen, sondern geeignete Aufgaben stellen, das ist ja recht eigentlich das Werk des Erziehers. — In keinem menschlichen Ver= hältnis ist die Aufgabe der Wohlthätigkeit eine wesentlich andere: ihr eigentliches Ziel erreicht sie überall dann, wenn es ihr gelingt, dem Anderen auf die eigenen Füße zu helfen, so daß er unn durch eigene Kraft seinen Weg gehen kann. Das wird namentlich auch die Absicht aller wirtschaftlichen Unterstützung sein: die Bedürftigkeit der Hilfe beseitigen, nicht sie erhalten, ist die Aufgabe.

Endlich giebt es eine dritte Grenze oder vielmehr nähere Bestimmung der allgemeinen Pflicht der Nächstenliebe: es ist die durch die besonderen Pflichten gegen besondere Nächste. Jedermann steht in Verhältnissen zu Personen, die besondere Ansprüche an sein Wohlwollen und seine hülfreiche Teilnahme haben, zu Kindern und Eltern, zu Verwandten und Freunden, zu Dienstboten und Arbeitern, zu Nachbarn und Hausgenossen. Diesen wird, was er an Kraft und Mitteln, Anderen hülfreich sich zu erweisen, besitzt, in erster Linie ges

hören. Wenn jemand sein Vermögen an Fremde und Bettler, oder an allerlei Wohlthätigkeitsunternehmungen weggäbe und seine Haus= genoffen darben ließe, oder wenn eine Mutter in sieben Wohlthätig= keitsvereinen den Vorsitz führte und ließe ihre Kinder verwahrlosen, so würden wir darüber nicht glimpflich urteilen. Wir würden sagen: erft die Schuldigkeit, dann das Verdienftliche, erft den besonderen Pflichten gerecht werden und dann nach weiteren Aufgaben aussehen. Durch jene besonderen Verhältnisse wird die Nächstenliebe wie in ein festes Bett gefaßt, in dem sie als dauernder Strom, die Ufer be= fruchtend, fließt. Was den Seinen gut ist, so würden wir auch hier wieder sagen, das weiß jeder mit einiger Sicherheit, wie Fremden zu helfen sei, ist viel schwerer zu sehen und oft ganz unmöglich. — Und ferner wäre hier der Gemeinschaften zu gedenken, denen der Ein= zelne angehört. Auch Gemeinde und Volf haben wohlbegründete Ansprüche an Thätigkeit und Leistung, auch sie bieten in den dauernden Organisationen für notwendige und wohlthätige Zwecke der thätigen Teilnahme an fremder Wohlfahrt ein sicheres Bett.

Die Pflichtformel der Nächstenliebe: nimm dich der Wohlfahrt Anderer an, wäre demnach durch folgende Bestimmungen zu umsgrenzen und zu ergänzen: soweit es geschehen kann, ohne deine eigenen Lebensaufgaben zu vernachlässigen, ohne besondere Pflichten, die aus besonderen Verhältnissen zu Einzelnen und zu den Gemeinsschaften hervorgehen, zu verletzen, endlich ohne der Selbständigkeit des fremden Lebens zu nahe zu treten.

Für die Moralpredigt bleibt dabei natürlich die Aufgabe, auf die Allgemeinheit der Pflicht, gegen jedermann freundlich und dienstwillig, hülfreich und wohlwollend zu sein, öfter und stärker die Aufmerksamkeit zu lenken, als auf die Grenzen, mit denen sie durch andere Pflichten umgeben wird; die natürliche Neigung wird eher in jener, als in dieser Richtung hinter der Pflicht zurückbleiben. Und es mag wohl vorkommen, daß individuelle und Familienselbstsucht eben in jenen angedeuteten Betrachtungen Rechtsertigung suchen, wenn sie den Hülfsbedürstigen von ihrer Thür weisen. Das nimmt aber jenen Rücksichten nicht ihre Bedeutung. Und es kommt wohl anch das Umgekehrte vor, daß Pflichtversämmnisse anderer Art in sogenannter "Wohlthätigkeit" Ersat oder Deckung suchen.

2. Der gemeine Sprachgebrauch versteht unter Wohlthätigkeit vor allem das sogenannte Almosengeben und das gemeine Urteil ist wohl auch heute noch einigermaaßen geneigt, Almosengeben schlechts hin als verdienstlich anzusehen; deshalb hierüber noch eine Bemerkung.

Die Moralphilosophie wird diesem Urteil nur in sehr beschränktem Umfang zustimmen können; das gewöhnliche Almosengeben wird der Wirkung nach vielleicht häufiger als Übelthun, denn als Wohlthun anzusehen sein, namentlich schließt es leicht eine Verständigung gegen die zweite der oben bezeichneten Rücksichten ein: es hat weder die Ab= ficht noch die Wirkung, den Empfänger zur wirthschaftlichen Selbstän= digkeit zu führen. Man giebt einem Bettler ein Almosen; was ist die Wirkung? Die nächste, wollen wir hoffen, daß ein Hungriger satt wird. Aber eine weitere Wirkung bleibt nicht aus: es wird in dem Empfänger die Erwartung begründet, daß er, wenn er wieder hungrig sein werde, wieder jemanden finden werde, der ihn speise. Er wird also durch die Gabe ermutigt, auf wirtschaftliche Selbständigkeit zu verzichten; er wird veraulaßt zu denken, es giebt außer der Arbeit noch ein anderes, vielleicht erfolgreicheres und jedenfalls bequemeres Mittel, sich Unterhalt zu verschaffen, das Betteln. Der Bettel wird durch das Almosengeben großgezogen; ist Bettelleben kein gutes Leben, so ist auch Almosengeben keine Wohlthätigkeit. — Man hört gelegentlich über die Unverschämtheit der Bettler schelten: da kommt ein junger Mensch, dem ich erst gestern fünf Groschen gegeben hatte, heute schon wieder und bettelt; ich hab ihm aber die Wege gewiesen! Mir scheint, der Bettler hätte sagen können, er finde darin keine Unverschämtheit: ich war gestern hungrig, so könnte er sagen, du hast mir auf meine An= sprache das Geld zu einer Mahlzeit gereicht; die Sache liegt heute genau so wie gestern, ich bin wieder hungrig, du hast heute so gut wie gestern fünf Groschen übrig, warum willst du heute anders handeln? Nicht ich bin unverschämt, sondern du bist inkonsequent; ich habe deiner stillschweigenden Erklärung, vorkommenden Falls für meine Ernährung Sorge zu tragen, getrant, darum bin ich hier, und nun willst du mich mit Scheltworten abfinden? — Ich sehe nicht, was der Almosengeber hierauf erwidern könnte als dies: ich hab mir gestern nicht klar gemacht, was ich that, und bitte daher um Entschuldigung, wenn ich Erwartungen erregt habe, die ich nicht halten kann oder will. Und vielleicht könnte er, um völlig ehrlich zu sein, gegen sich selbst gewendet fortsahren: bei der Sabe sei überhaupt an nichts weniger als an die Wohlsahrt des fremden Mannes gedacht worden; eigentlich sei sie nur ein Mittel gewesen, ihn los zu werden, Gewohnsheit, Bequenilichkeit, oder auch die Furcht vor einem bösen Gesicht habe in die Tasche zu greisen bestimmt.

In der That, wirkliche Nächsteuliebe wird ganz anders sich ver= Sie wird vor allem sich Rlarheit zu verschaffen suchen, woran es dem fremden Leben fehlt; ohne Einsicht in die Ursachen der Notlage ift es ja schlechterdings nicht möglich zu helfen; Almosen= geben auf Gerathewohl gleicht der Quackfalberei, die ohne Unter= suchung des übels ihr Universalmittel eingiebt. Ergiebt sich als Ur= sache des Notzustandes ein unglücklicher Zufall, der augenblickliche ratlose Verlegenheit zur Folge hat, so wird der Menschenfreund mit Rat und That dieselbe zu überwinden helfen; ist es dauernde Un= fähigkeit zum Erwerb, so wird er bemüht sein, zu dauernder Versor= gung oder Unterftützung zu helfen; ist es Arbeitsschen, die zum Betteln treibt, so wird er es ablehnen, diesen Erwerbszweig durch Almosen anzuerkennen und zu unterstützen. — Freilich, den Bettler mit einem Groschen weiter schicken ift leichter, als sich seiner anzunehmen, und dieses mag nicht immer, mag bei der Anonymität des großstädtischen Lebens sogar der Regel nach nicht möglich sein. Aber wer nicht helfen kann oder will, hat kein Recht in fremdes Leben hineinzupfuschen. In jüngster Zeit ist wiederholt von Obrigkeit wegen das Almosen= geben an bettelnde Landstreicher bei Strafe verboten worden; eine ganz berechtigte Maaßregel. Die fahrlässige Wohlthätigkeit oder also Übelthätigkeit ist eine Verfündigung sowohl an dem Bettler, der dadurch ermutigt, als an den Anderen, die durch das Beispiel auf denselben Weg gelockt werden, und endlich an denen, die von dem durch jene Fahrlässigfeit großgezogenen Heer von Landstreichern über= laufen werden. Ift die überschwemmung eines Landes mit Land= streichern eine Landplage, so ist die Unterstützung der Sache offenbar ein sträfliches Vergehen gegen die Wohlfahrt des Landes.

übrigens muß man nicht meinen, daß die fahrlässige Wohlthätigsfeit nur in der Form des Almosengebens an Bettler und Landstreicher vorkommt. Es giebt neben den gemeinen auch vornehme Formen

des Bettels, die doch für die Wohlfahrt nicht minder gefährlich sind. Manches große Haus streut in Gestalt von Geschenken, Gaben und Gnaden Reime des Verderbens über seine Klienten aus: es macht fie verwöhnt, gierig, schamlos, bettelhaft, neidisch, lügenhaft, diebisch, und das Ende ist oft, daß man, nachdem man sie erst verzogen und verwöhnt hat, ihrer satt wird und sie, wenn möglich mit einer Anweisung auf eine öffentliche Rasse, abschiebt. In solchen Säufern wird dann über die Undankbarkeit der Menschen geklagt. — Von Max Joseph, dem ersten König von Baiern, wird berichtet, daß er sich jeden Morgen vom Generalkassirer 1000 Gulden zur Wohlthätig= keit einhändigen ließ: waren dieselben ausgegeben, was bald ber Fall war, denn Bettler und Hülfesuchende jedes Standes und Ranges drängten sich herzu, sobald er sich blicken ließ, "dann stellte er An= weisungen auf Banquiers, auf die Schuldentilgungskasse, auf die Lotto= kasse, auf die Kriegsökonomiekasse aus. Sorgsam wurde sein Hang zum Geben von denen genährt, die Vorteil davon hatten und über jede Maaßregel der Sparsamkeit zeigte er sich erbittert, als über einen Eingriff in seine Rechte. Während das Geld zu den dringendsten Bedürfnissen fehlte, die Beaurten monatelang auf ihre Besoldung warten umßten, hatten die Bettler im Aberfluß." (Perthes, Polit. Personen und Zustände zur Zeit der französ. Revolution I, 2, 448.)

Augenscheinlich war diese "Wohlthätigkeit" eine Versündigung sowohl gegen die Pflichten des königlichen Amtes, als gegen die Untersthanen, aus deren Tasche er nahm, und gegen die Schmarotzer, die er großzog. Es ist ein Zeugnis von der Bestechlichkeit der Menge durch den Schein, daß Könige und Herren von dieser Art sich ihrer Gunst erfreuen und um ihrer "Güte" willen geliebt und gepriesen werden. Es giebt ein gutes italienisches Sprichwort: si duon, che val niente, so gut, daß er gar nichts taugt.

Es wird kann zu lengnen sein, daß das Christentum der Aus= bildung dieser Art von Wohlthätigkeit günstig gewesen ist. Es sehlt nicht an Stellen des neuen Testaments, welche die Verwechslung von Nächstenliebe und Almosengeben nahe legen und zugleich das Almosen= geben als eine Anlegung auf jenseitige Vergeltung zu empsehlen scheinen. Eine Stelle des Chrysostonus, die ich der Schrift Uhlhorns über die Liebesthätigkeit in der alten Kirche entnehme (s. 272), zeigt diese Verkehrung in entschiedener Ausbildung. Er preist die Barmherzigkeit: "sie ist die Königin unter den Tugenden, welche den Menschen schnell in die Himmelslüfte erhebt und die beste Fürsprecherin ist. Die Barmherzigkeit hat mächtige Flügel, sie durchschneidet die Luft, erhebt sich über den Mond, steigt über die strahlende Sonne empor und dringt bis in die Höhen des Himmels hinauf. Auch dort bleibt sie nicht stehen, sie durchdringt auch den Himmel, eilt durch die Schaaren der Engel und den Chor der Erzengel und alle oberen Mächte und stellt sich vor den Thron des Königs selbst. Lerne dies aus der heil. Schrift, die da faat: Cornelius, dein Gebet und deine Almosen sind hinaufgekommen vor das Angesicht Gottes. Dieses will sagen: hast du auch viele Sünden, aber Almosen zur Fürsprache, so fürchte dich nicht; es fordert die Schuld und trägt seine Handschrift in Händen". Und ein andermal vergleicht er Almosen= geben dem Preis auf dem Jahrmarkt: "hier erkauft man die Gerechtig= feit billig, um ein Stück Brot, ein ärmliches Kleid, einen Becher kalten Wassers. So lange der Markt währt, laßt uns das Heil durch Almosen kaufen."

Es liegt auf der Hand, daß hier nicht mehr von fremder Wohlsfahrt, sondern von eigenem Vorteil die Rede ist, ob diesseitigem oder jenseitigem macht keinen wesentlichen Unterschied. Und daß fremde Wohlkahrt durch derartige Wohlthätigkeit, die sich eigene Straflosigskeit oder Vorteile zu kansen aus ist, nicht gewinnen kann, daran wird niemand im Zweisel sein. Übrigens bin ich fern davon zu denken, daß die christlichskirchliche Barmherzigkeit durchweg diesen Charakter rechnender Spekulation gehabt habe; mischte sich auch leicht der Gedanke der Vergeltung hinein, so wird er doch nicht oft das allein wirksame Motiv geblieben sein; und vielleicht hat er, als erziehliches Moment wirkend, im ganzen doch mehr gut gemacht, als im einzelnen verdorben.

Eine besonders unerfrenliche Form des Almosengebens hat sich neuerdings ausgebildet: der Wohlthätigkeitssport. Unglück, Not und Elend wird zum Vorwand genommen, um Vergnügungen aller Art zu veranstalten, Concerte, Theateraufführungen, Bälle, Bazare, bei denen vornehme und schöne Damen mit vornehmen und reichen Herren handeln, spielen, tändeln, um der Armut zu helsen; es wird

wohlthätig geraucht, gefrühstückt, gespielt, getanzt, es werden neu-inodische Bettelorden gegründet, mit Oberen, Orden und Auszeich= nungen, alles um der Armut zu helsen. Ich gestehe, daß diese Ver= bindung von Amüsement und "Wohlthätigkeit" mir als ein höchst charakteristisches Zeichen der Zeit erscheint; das Spiel mit der Not zeigt, bis zu welchem Grade in gewissen Gesellschaftsfreisen die Un= empfindlichkeit gegen den Ernst und die Not des Lebens gestiegen ist. Auch ein guter Teil der Wohlthätigkeit, welche sich auf das Sammeln von Almosen für allerlei "wohlthätige" Zwecke verlegt hat, scheint hierher gerechnet werden zu müssen. Da thut sich ein Komité zur Speisung ober Kleidung armer Kinder auf; die Damen X. Y. Z. haben ein warmes Herz, und es ist doch auch interessant in einem Romité zu sein, Sitzungen zu halten und seinen Namen in der Zeitung Es wird ein Aufruf erlassen, Boten werden in Dieust genommen und mit Sammelbüchern versehen, denn zur Wohlthätigkeit braucht man Geld, viel Geld. Und nun geht die Wohlthätigkeit au. Drei Sammler arbeiten täglich vier Stunden, denn die Herrschaften, bei denen man anklopft, stehen spät auf und bei Tisch lassen sie sich auch nicht gern stören. Am Ende des Jahres wird abgerechnet: fünftausend Mark sind von dreitausend Unterzeichnern der Listen glücklich zusammengebracht worden, davon gehen ab für die Boten, für Druck des Berichts und der Annoncen u. s. w. dreitausend, bleiben zur Wohlthätigkeit immer noch zweitausend Mark übrig.

Für die Angebettelten sind die Sammler nachgerade zu einer Landplage geworden. Ob den armen Kindern die Sache zu Gute kommt? Ich habe wenig Glauben. Die Teilnahme des Einzelnen dem Einzelnen gegenüber, die hilft wirklich; und die sustematisirte Hülfe der Gemeinde kann wenigstens dem Angersten wehren. Dagegen sürchte ich, daß solche auf Andere spekulirende Sammelwohlthätigkeit ebenso wie der Wohlthätigkeitssport nirgend Segen hindringt, sondern nur begehrliche Bettelhaftigkeit groß zieht. Zu ihrer Entschuldigung mag übrigens dienen, daß die Großstadt die persönlichen Beziehungen zwischen Reich und Arm zertrennt, sonst müßte ein derartiges Gebahren wie reiner Hohn sich ausnehmen. Und auch das kann man vielleicht sagen, daß darin wirklich etwas von unterdrücktem Wohlthätigkeitstried sich regt: man möchte etwas für Notleidende

thun und da man es nicht durch persönliche Darreichung thun kann, hilft man sich in dieser Weise.

übrigens ist natürlich gar nicht meine Meinung, daß Vereins= bildung zum Zweck organisirter Hüsse für Notleidende an sich nicht gut und zwecknäßig sei. Ohne Zweisel ist der Verein, der Freiheit unit Ordnung und Daner verbindet, eine ganz geeignete Form für wohlthätige Wirksamkeit. Und ohne Zweisel giebt es vortrefsliche und segensreich wirkende Vereine. Auch die Heranziehung größerer Kreise zu Geldbeiträgen wird nicht überhaupt zu mißbilligen sein. Die Geber aber sollten, statt mit Ürger und Verdruß sedem Sammler, der sich einstellt, ein paar Groschen zuzuwersen, sich zu wirklicher Teilnahme an solchen Unternehmungen, von deren fruchtbarer Thätig= feit sie sich überzeugt hätten, entschließen. Wenn sie dann zu der Sache auch ein persönliches Verhältnis gewönnen, so möchte ihre Teilnahme dem Unternehmen wahrhaft förderlich werden und auch ihrem eigenen Leben neue Bereicherung daraus erwachsen.

3. Die Bedeutung der Nächstenliebe für menschliche Lebenssgestaltung bedarf nicht langer Darlegung: sie mindert Leid und Not, sie mehrt Wohlergehen und Glück, sie vereinigt die Gemüter in Zuzueigung und Vertrauen.

Die unmittelbare Wirkung thätigen Wohlwollens ist, daß es das Leben dessen, dem es sich widmet, hebt und fördert. Es ersüllt dazu für die Zukunst mit Mut und Vertrauen. Es ersüllt zugleich mit freundlichen Gefühlen nicht blos gegen den Wohlthäter, sondern gegen die ganze Welt: Wohlthat drängt, weiter gegeben zu werden, von Hand zu Hand zu gehen, ohne Ende. Auch wenn es der hülfreichen Hand nicht gelingt, der Not ein Ende zu machen, wird durch Teilsnahme und Trost doch die Bitterkeit des Schmerzes gebrochen. Das Gemüt, das in der Einsankeit und Verlassenheit verzagen und versichmachten würde, richtet sich innerlich wieder auf, Geduld und Hoffsnung oder Ergebung ziehen in das Herz ein und machen das Leiden erträglich. Härte und Zurückstoßung dagegen, die ein Unglücklicher erfährt, erfüllen das Herz mit den bittersten Gefühlen, sie verhärten es endlich in Menschenhaß und Bosheit.

Wie manche Lebensgeschichte von Verbrechern möchte den Anfang des Verderbens von unfreundlicher Zurückstoßung im Unglück herbei=

zuschreiben haben: wäre in dem entscheidenden Augenblick eine hülfreiche Hand dargeboten worden, sie hätte eine Menschenseele vom Verderben erretten können. Sie bot sich nicht, der erste Schritt auf der falschen Bahn wurde gethan und zog nun alle übrigen nach sich, bis der Weg im Zuchthaus endigte. Not und Verbitterung über die Hilf= losigkeit, so meint ein erfahrener Beamter der Strafverwaltung, führe die Hälfte aller Verbrecher ins Zuchthaus\*). "Von der Wiege an hat ihnen die Sonne des Lebens nicht gelächelt, nur dessen ranhe Seite ift ihnen zugekehrt gewesen; dieses unverdienten Looses sind fie sich bewußt gewesen, so lange sie denken können; sie, die Leibeigenen der Not und der Verwahrlosung, blicken mit Neid auf ihre unver= dient glücklicheren Nebenmenschen. Und zu dem Neide gesellt sich der Haß ob deren Fühllosigkeit und Stolz, der sehr natürliche Haß dafür, daß jene mit Hochmut auf sie herabblicken, als wäre der beiderseitige Plat die Folge eigenen Verdienstes oder eigener Verschuldung." Den auf der "Sonnenseite des Lebens" in Pflege und Liebe ge= wachsenen Menschenkindern ist es leicht gemacht an die ewige Liebe zu glauben, wie aber sollen jene Kinder der Nacht zum Glauben, zur Hoffnung, zur Liebe kommen? — Es giebt nur ein Mittel: die barm= herzige Liebe; Härte hilft nicht, sie führt nur immer tiefer in Ver= finsterung und Verhärtung hinein. Freilich auch die Liebe vermag nicht mit Zärtlichkeit und Weichheit, sondern nur mit der festen Hand der Zucht zu heilen.

Thätiges Wohlwollen bereichert und erhebt aber auch das Leben dessen, der es übt. Geben armet nicht, sagt ein alter Spruch; sicherslich, es macht reich, wenn nicht an äußeren, so doch an inneren Gütern. Es giebt keine reinere, schönere und dauerndere Freude als die, welche durch Wohlthun erworben wird. Die ärmste, kleine Gesfälligkeit oder Handreichung, die du ganz frei von selbstischen Abssichten dem freuden Menschen, der dir auf der Straße begegnet, erweisest, bleibt eine erfreuliche Erinnerung. Und die Freude wird um so inniger und dauernder, je mehr jene Handreichung auf Kosten deiner simulich-selbstischen Neigungen geschah. Die Durchsehung der

<sup>\*)</sup> H. v. Balentini, das Berbrechertum im Preuß. Staate (1869), ein Buch das viele nachdenkliche Thatsachen enthält.

swecke hinterläßt allemal einen bitteren Nachgeschmack, um so bitterer, je größer die Einbuße an fremder Wohlfahrt war, um welche sie gestauft wurde. Es ist daher nicht mit Unrecht gesagt worden: der gestade Weg zum eigenen Glück ist, für das Glück Anderer thätig sein. Ein neidloses wohlwollendes Herz ist die beste Ausstattung auch für das eigene Glück. Die Freude, die es in seiner Umgebung hervorsrift, strahlt auf es selbst zurück und ruft sympathische Erregung hervor; vielleicht ist das einzige fremde Glück, an dem du ganz sicher vor Neid teilnimmst, das, an dem du mitgearbeitet hast. Wohlwollen erwirdt Vertranen und Zumeigung; giebt es ein Gut, das sicherer Zinsen trägt? giebt es ein Gut, das wie dieses täglich als ein neu erworbenes beglückt?

Und so gilt nun auch umgekehrt: es giebt keine gewissere An= weisung auf ein unglückliches Leben, als ein Gemüt, dem Selbst= sucht das Gepräge giebt. Nur auf das eigene Glück oder das, was ihm die jedesmalige Begierde als solches vorspiegelt, erpicht, sieht es neben sich lauter Nebenbuhler, die nach demselben Ziele rennen und ihm zuvorzukommen trachten. Atemlos hastend, wird es von Angst und Haß beständig gestachelt, die letzten Kräfte aufzubieten. Da ist ihm dennoch jemand zuvorgekommen, und nun zerfleischt der Neid die Seele, jenes bitterste aller Gefühle, Schmerz über fremdes Gelingen, vergiftet durch den Schmerz über das eigene Zurückbleiben. Menschen von ausgeprägt selbstsüchtigem Wefen ist Zufriedenheit oder Glück eigentlich ein ganz fremdes Gefühl: Neid, Haß und Angst sind beständig auf dem Boden der Seele und lassen sie nie zur Ruhe und zum Genuß des Errungenen kommen. — Dazu kommt, daß Selbst= fucht bei der Umgebung Mißtrauen und Haß erzeugt, die in Krän= fung und Schadenfreude sich äußern. Und wer wäre so einsam oder so mächtig, daß ihn die Außerungen von Übelwollen und Haß nicht zu erreichen vermöchten? Mag der Tyrann sich zu täuschen versuchen mit jenem Wort: sie mögen mich hassen, wenn sie mich nur fürchten; es kommt der Tag, wo trot der Furcht der Haß seinen Weg findet.

Also: Wohlwollen schafft Friede und Freude, Selbstsucht schafft Feindschaft und Unseligkeit: Wohlwollen ist Leben, Selbstsucht ist Tod.

4. Mit einem Wort erwähne ich hier noch der Dankbarkeit.

Dank ist die Empfindung, die in dem gesunden Gemüt durch Wohlswollen und Wohlthat erregt wird; der dauernde Habitus ist die Anshänglichkeit oder Pietät. Die in der Natur der Dinge begründete Wirkung der Dankbarkeit ist, daß sie das Wohlwollen ermutigt, während Undank es entuntigt; es ist gleichsam die Erklärung, daß Hülfe und gute Meinung verloren ist, verloren nämlich für den, der sie empfing, wie könnte er sonst umhin, durch Freude und Dank sie anzuerkennen? Verloren auch für den, der sie erwies; häusige Entstäuschung durch Undank vermag aus einem Menschenfreunde einen Menschenfeind zu machen.

Die Klage über die Undankbarkeit der Menschen ist ein gewöhnliches Kapitel in der pessimistischen Beredsamkeit; und man wird zugeben müssen, daß die menschliche Natur im allgemeinen ein besseres Gedächtnis für Kränkung als Wohlthat hat: auf die Wirksamkeit des Rachetriebes ist sicherer zu zählen, als auf die der Dankbarkeit. Die psychologische Erklärung liegt wohl darin, daß Dankbarkeit dem Selbst= gefühl nicht schmeichelt, wie Rache es thut: in der Dankbarkeit scheint anerkannt zu werden, daß das Verhältnis der Inferiorität noch fort= dauere, das bestand, als Wohlthat empfangen wurde. Nache dagegen ist eben darum so suß, weil sie mit einer Steigerung des Selbstgefühls verbunden ist: war ich dem Gegner unterlegen, als er mich fränkte oder niederwarf, so wird durch die Rache eben bewiesen, daß ich jest ihm über bin. Wenn Dank dieselbe Wirkung hat, dann kommt ihm auch die Neigung mehr entgegen. Kann sich Dankbarkeit durch Bergeltung bethätigen, dann ift vielleicht eher auf sie zu rechnen, als wenn ihre einzig mögliche Erscheimmgsform Devotion oder fortgesetzte Anerkennung der Connerschaft ist. Die Vergeltung des Guten zeigt ebenso wie die Vergeltung des Bösen, daß der Empfangende nun= mehr zum Gebenden geworden ist. Doch wird das klare Hervor= treten dieses Verhältnisses durch die gehenchelte Dankbarkeit verhindert, welche zwar zu Worten, aber nicht zu Thaten bereit ist. Von dieser gehenchelten Dankbarkeit gilt das Wort Larochefoucaulds, daß Dankbarkeit nichts anderes sei, als die Erklärung der Bereit= willigkeit, weitere Wohlthaten in Empfang zu nehmen.

übrigens könnte zu einiger Entschuldigung der Menschennatur gegen den Vorwurf der Undankbarkeit auch dies angeführt werden, daß reines und selbstloses und andererseits vernänftiges und wirklich wohlthätiges Wohlwollen auch nicht oft gefunden werde. Vielleicht ist Undankbarkeit genau so häusig, als selbstsüchtige und unvernünftige "Wohlthätigkeit". Wenn die Affenliebe zärtlicher Mütter
mit Undank gelohnt wird, so sollte sie darin den gebührenden Lohn
für das Verziehen erkennen: es verdient keinen anderen, die "Zärtlichkeit" hat ihren Lohn dahin, denn was anders hat sie gesucht, als
Befriedigung des eigenen Triebes? Wenn ein täppischer und zudringlicher Gönner verlassen wird, wenn er nichts mehr zu gewähren hat
oder nicht mehr gebrancht wird, was hat er anders verdient? Der
Vorwurf des Undanks von seiner Seite hat, wie Roussean einmal
fein sagt, gerade so viel Recht, als wenn ein Tischer dem Fisch
seine Undankbarkeit vorhielte, daß er den Köder gefressen, aber den
Angelhaken nicht verschluckt habe. Weshalb es auch immer unsinnig ist, wenn Völker sich gegenseitig Undankbarkeit vorwersen.

Dielleicht kann man also sagen: rechtschaffene Dankbarkeit ist genau so häusig als ächtes und rechtschaffenes Wohlwollen ist. Wirk-lich selbstlosem Wohlwollen, das nicht auf Dank aus ist, wird der Dank nicht leicht sehlen. Das zeigt sich namentlich in allen dauernden Verhältnissen, die auf Wohlwollen gegründet sind: der rechtschaffenen, tüchtigen Fürsorge folgt pietätvolle Anhänglichkeit als ihrenächste natürliche Wirkung. Eltern, die ihre Kinder zu ehrlichen,
tüchtigen und wahrhaften Menschen erzogen haben, wird man nicht
leicht über Undank klagen hören; Lehrern, die ihren Berus, Menschenseelen zu bilden, mit Treue und Ehrfurcht erfüllen, wird die anhängliche Ehrfurcht der Schüler nicht sehlen; eine Obrigkeit, die vor ihren
hohen Berus, die Gerechtigkeit auf Erden zu verwalten, Achtung hat,
darf des Gehorsams und der Treue der Unterthanen sich versichert
halten.

5. Das Wohlwollen hat zunächst seinen Ort im Verhältnis des Einzelnen zum Einzelnen. In einer neuen Gestalt erscheint es als Anhänglichkeit und Hingebung für Kollektivwesen. Hierüber füge ich noch ein Wort hinzu.

In drei Grundformen erscheint die wohlgesinnte Zuneigung  $(\tilde{svoia})$  gegen Gesammtwesen, wenn wir von dem Familienverband absehen, wo die Zuneigung doch noch wesentlich an die einzelnen

Personen geknüpft ist: als Liebe zur Heimat, als Vaterlands= liebe und als Hingebung für die Menschheit.

Das Band, welches uns mit diesen Kollektivwesen verknüpft, ist aus vielen Fäden gesponnen. Es findet sich darin zunächst Anhäng= lichkeit und Pietät gegen einzelne Personen. Diese geht aber dann von den Einzelnen auf die Gesammtheit über, als deren Glieder und Bertreter sie sich darstellen. Durch Eltern und Boreltern, durch Ge= schwister und Gespielen, durch Freunde und Nachbarn sind wir mit der Heimat und den heimischen Menschen in Dankbarkeit und Liebe verknüpft. Die Erinnerungen an Frende und Leid, an Spiel und Traum der Kindheit, an Hoffen und Sehnen der Jugend sind verschlungen mit der heimischen Erde und dem heimischen Himmel; die heimische Art ist vom heimischen Land nicht abtrembar. So ist das Herz mit tausend Fäden an die Heimat geknüpft; je ferner sie ist in Raum und Zeit, desto näher ist sie bem Berzen, desto stärker geht der Zug der Gedanken dahin. — Durch die Heimat sind wir mit bem Volk und Vaterland verbunden; Einheit des geiftigen Lebens, wie sie in der Sprache unmittelbar erscheint, Einheit des geschicht= lichen Erlebens, Ginheit der Verehrung gegen die Helden und Führer des Volfes in Kampf und Streit wie im friedlichen Werk verbindet die Volksgenoffen zu gleichem Empfinden und Fühlen, Denken und Das Volksleben ist der Boden, in dem das Eigenleben wächst, aus ihm sangt es, was es an Leben und Kraft, an geistiger und sittlicher Tüchtigkeit besitzt. Darum ist es durch unzerreißbare Bande der Dankbarkeit, der Verehrung, der Liebe und Anhänglichkeit mit ihm verknüpft. Dazu kommt der Stolz: gemeinsame Chre verbindet den Einzelnen mit der Heimat und mit dem Bolf; sie bleibt aud, da noch wirksam, wo das Band der Liebe zertrennt ist. Der Berbannte, der mit Groll und Geringschätzung die Heimat verläßt, in der Fremde wird er inne, daß er innerlich von ihr nicht los kann; am Fremden kommt ihm der Wert des Heimischen, das auch er als unverlierbare Ausstattung mitnahm, zum Bewußtsein. Die Achtung vor dem eigenen Volkstum kehrt zurück und lockert den Boden für neue Empfindungen der Anhänglichkeit und Liebe. — Durch Heimat und Bolf endlich ist der Einzelne mit der Menschheit verbunden. Indem das Volf in seinem geschichtlichen Leben die großen geistigen Paulfen, Ethif.

Güter der Menschheit in sich aufnimmt und auf eigentümliche Art sich aneignet, empfängt auch der Einzelne Teil an dem Leben der Menschheit und fühlt mit dankbarer Freude seine Zugehörigkeit zu dem großen Ganzen des Geistes= und Gottesreiches.

Wir sind gewöhnt, unter diesen Beziehungen die zu dem eigenen Volk als die wichtigste anzusehen, und sie wird es auch sein. Das innere Verhältnis des Einzelnen zu seinem Volk pflegen wir Patrio-tismus zu nennen und diesem unter den Tugenden eine hohe Stelle anzuweisen. Das Wort ist noch jung, es ist erst im vorigen Jahr-hundert aus dem Französischen entlehnt, ein Anzeichen, daß auch die Sache in dieser Gestalt noch nicht alt ist. Luther würden wir wohl kaum einen Patrioten nennen. Er hatte ein überaus lebhastes und frästiges Volksgesühl; er lebte und webte in deutschem Wesen, und zwar mit vollem Vewußtsein; aber von seinem Patriotismus zu reden würde, nach meinem Gesühl wenigstens, dem Sprachgebrauch widersprechen. Warum? Patriotismus, das Wort und die Sache, sind erst mit dem modernen Staat aufgekommen, und die Beziehung zum Staat ist ihnen wesentlich; die Hingebung an die Zwecke des Staates macht eigentlich den Begriff des Patriotismus aus.

Es wird nicht zu längnen sein, daß damit das Verhältnis etwas einseitig gefaßt ist. Der Staat ist nicht das Volk, der Staat ist überhaupt nicht ein Wesen, eine Substanz, er ist eine Einrichtung, eine Funktion. Eine Einrichtung kann man schäßen, vortrefflich sinden, man kann stolz darauf sein, aber man kann sie nicht eigentslich lieben; lieben kann man nur ein Wesen, lieben kann man ein Volk. Und es kann nun jemand sein Volk lieben und für sein Volk leben, ohne daß es eben der Staat ist, für den er lebt. Ja es kann eine gewisse Gleichgiltigkeit und selbst Entfremdung gegen das Staatszwesen mit ächter und treuer Anhänglichkeit an das Volk zusammen bestehen; Goethe war gewiß ein rechtschaffener Sohn seines Volkes und hing mit seinem ganzen Wesen an deutschem Wesen, aber für den deutschen Staat hatte er nur mäßige Teilnahme, wie ihm von Patrioten oft genug ist vorgehalten worden.

Die einseitige Auffassung der Beziehung des Einzelnen zu seinem Volk hängt augenscheinlich mit der gegenwärtigen Zeitlage zusammen. Das geschichtliche Leben der europäischen Völker, wenigstens wie es in

ihrem Selbstbewußtsein sich darftellt, steht zu dieser Zeit in dem Zeichen der Nationalitätsidee. Die Herstellung nationaler Staaten ist seit zwei Menschenaltern Gegenstand der leidenschaftlichsten Bestre-Mir liegt völlig fern den Wert dieser Bestrebungen leugnen oder verkleinern zu wollen, der Staat ist die natürliche Daseinsform eines Volkes als solchen, ein Volk ohne Staat ist in Gefahr auch sein Volkstum zu verlieren und insofern darf auch kein Einzelner gegen den Staat überhaupt gleichgiltig sein. Aber die einseitige Auffassung von dem Verhältnis des Einzelnen zum Volke bahnt gewissen Entartungen den Weg, die früheren Zeiten fremder waren. es jett nichts Ungewöhnliches, daß der Patriotismus zum Aushänge= schild des Parteifanatismus wird; das Gefolge der regierenden Partei oder des regierenden Ministeriums rühmt seinen eigenen Patriotismus und beschimpft alle Gegner mit dem Vorwurf unpatriotischer Gesimmig. Ebenso wird der Patriotismus zum Deckmantel für Nationalfanatis= mus; Nationalhochmut und Fremdenhaß nehmen für sich jenen Namen allein in Auspruch und beschimpfen jeden, der nicht einstimmt, als Reichsfeind. Wenn der Patriotismus in dieser Richtung sich weiter entwickelt, dann wird er zu einer frankhaften Entartung, von der dem Leben der europäischen Bölker schwere Gefahren drohen. Richten sich die Inftinkte dieser Völker, die durch ihre ganze Geschichte und Weltlage auf das Zusammenleben angewiesen sind, immer mehr auf gegenseitige Zerfleischung, dann werden sie, nach dem Worte des Apostels, mit einander verzehret werden. Und man sage nicht, für das einzelne Volk sei es eine Notwendigkeit, angesichts feindseliger Nachbarn, derartige "patriotische" Gefühle großzuziehen. Ober sind etwa Nationalhochmut und Haß und Mißachtung gegen die Nachbar= völker, wenn auch nicht Tugenden, so doch nützliche Eigenschaften im Rampf ums Dasein? Ich denke nicht; Haß treibt Händel zu suchen, und Hodmut verblendet, Verblendung aber kommt vor dem Fall, das gilt von den Völkern nicht minder als von dem Einzelnen. Wer nun nicht der Ansicht ist, daß im Kriegszustand mit seiner Umgebung zu leben für ein Volk wünschenswert ist, der wird auch jenen inneren Habitus nicht für eine wünschenswerte Ausstattung halten können. Selbstgefühl nunß ein Volk haben, ohne solches kann es nicht leben. Es giebt aber ein ruhiges und sicheres Selbstgefühl, das das Fremde

fennt und achtet und dabei doch seiner selbst und seines Wertes durchaus gewiß ist, das sein und bleiben will, was es ist und vor dem Fremden sich nicht beugt, weder in Nachahmung, noch, wenn es so kommt, vor der Gewalt. Ein solches gesundes Selbstgefühl ist, wie im Individuum, so im Volk, mit Achtung und Gerechtigkeit gegen das Fremde wohl verträglich; ja, Hochunt und Haß sind eigentlich immer Zeichen eines reizbaren, krankhaften, das heißt seiner selbst unsicheren Selbstbewußtseins.

Es ist lange Zeit ein Stolz des deutschen Volkes gewesen, für das Geistesleben anderer Völker freiere Anerkennung und tieseres Verständnis zu haben, als unter Völkern gewöhnlich ist. Es ist oft gerühmt worden, daß kein Volk in dem Maaße fremde Litteratur und Dichtung innerlich sich anzueignen vermocht, keines darum in so unisversellem Geist die Geschichte der letzten Jahrhunderte erlebt habe, wie das deutsche. Die Freiheit von dem selbstsüchtigen, übermütigen, eitlen und zugleich bornirten Selbstgefühl, das die Schmeichler der Volksleidenschaften Patriotismus wennen, hat das deutsche Volk dazu befähigt. Dürsen wir uns dieser Freiheit noch rühmen? Eines wird man sagen dürsen, die neue Machtstellung unter den Völkern Europasist von dem deutschen Volk oder wenigstens von seinen politischen Führern bisher mit großer und nicht gewöhnlicher Besonnenheit gertragen worden. Vielleicht aber ist Grund vorhanden hinzuzussügen: das deutsche Volk hat Ursache, vor Schmeichlern auf der Hut zu sein.

Es ist vielfach über die Anfgabe der Erziehung und besonders der Schule, den Patriotismus zu wecken, verhandelt worden. Ich möchte dieselbe vorzugsweise darein setzen: die Vaterlandsliebe vor der Entartung in salschen Patriotismus zu bewahren. Liebe und Anhänglichkeit an das eigene Volk ist eine natürliche Empfindung, die in dem gesunden Gemüt, das unter gesunden Umständen auswächst, von selbst entsteht. Wie könnte jemand, von einer dentschen Mutter geboren und erzogen, von deutschen Lehrern unterwiesen, von deutschen Dichtern genährt, nicht deutsch denken und sählen? wie sollte er nicht mit Liebe und Trene an seinem Volk und dessen Wesen hangen? wie sollte er nicht kolz auf seine Tüchtigkeit und Thaten sein? — Was dagegen nicht von selbst entsteht, das ist Achtung und Gerechtigkeit gegen das Fremde. Im Gegenteil, natürlich

ist Geringschätzung und Haß. Fremde Art ertragen und verstehen, ist Bildung.

Es ift eine schöne Aufgabe ber Gymnafien, zu dieser Bildung Die Masse des Volks sieht über die Grenzen des eigenen Volkstums kann hinaus, zu einer intensiven Berührung mit dem Fremden kommt es vorzugsweise mir im Arieg. Das Chunasium, in seiner alten, wie in seiner neuen Form, macht die Erlernung fremder Sprachen zu einem Hauptbestandteil des Unterrichts; die künftigen Leiter und Führer des Volks sollen dadurch befähigt werden, die weltgeschichtlichen Beziehungen des eigenen Volks zu verstehen und festzuhalten. Die Voraussetzung dieses Unterrichts ist, daß das geistige Leben unseres Volkes nicht ein isolirtes ist und als isolirtes nicht ge= deihen kann; daß unfer Volk ein Glied innerhalb der europäischen Völkerfamilie ist, welches andere, gleichwertige Glieder neben sich hat, durch deren Leben das eigene Ergänzung und Bereicherung findet. Das lette Ziel eines humanistischen Unterrichts ist verständnisvolle Teilnahme an dem geiftigen Leben des eigenen Volkes, vertieft und bereichert durch das Verständnis des menschheitlichen Lebens in seiner geschichtlichen Einheit. Das wäre humanistische Bildung im höchsten Sinne des Wortes: volkstümliche Empfindung und mensch= heitliches Verständnis hätten in ihr sich vereinigt und durch= drungen.

Wenn durch die Ausbreitung humanistischer Bildung in diesem Sinne zunächst in den leitenden Kreisen der europäischen Völker die feindseligen Empfindungen geschwächt würden, wenn dadurch dem "ewigen Frieden", den das 18. Jahrhundert kommen sah und der dem 19. Jahrhundert in so unendliche Ferne entwicken scheint, die Wege ein wenig geednet würden, so wäre das nicht für einen geringen Geswinn anzusehen. Die europäischen Völker werden sich doch an den Gedauken gewöhnen müssen, daß, da sie einmal von der Vorsehung bestimmt sind, nebens und miteinander zu leben, es für sie alle auf die Daner als zwecknäßig sich erweisen möchte, ihre Mißhelligkeiten auf anderem Wege als dem des Krieges beizulegen. So viel brüdersliches Gefühl ist übrigens doch wohl schon in ihnen, daß keines der großen Kulturvölker das Verschwinden eines der übrigen wünschen oder herbeiführen möchte. Es werden keine Vernichtungskriege unter

ihnen geführt, sondern nur Streitigkeiten entschieden, einstweilen durch Gewalt, bis ein anderes Mittel gefunden sein wird.

Bringt die Zukunft von dem kosmopolitischen Humanismus früherer Zeiten so viel zurück, als zur Begrenzung und Ergänzung des Patriotismus notwendig ist, so bringt sie uns hoffentlich auch von der alten Heimatsliebe etwas zurück. Durch die derzeitige Ent= wickelung des Staats= oder Reichspatriotismus ist auch diese zu= rückgedräugt worden. Wie der Kosmopolitismus, so ist auch der Lokalpatriotismus lange Zeit Gegenstand des Hohnes und der Beschimpfung gewesen. Es ist verständlich, daß es so gekommen ist; die deutschie Staatsbildung war in der Kleinstaaterei verkümmert; die Herstellung eines deutschen Gesammistaates war eine Notwendigkeit, damit das deutsche Volk als politisches Subjekt unter den anderen Völkern sich bethätigen könne, nachdem es Jahrhunderte lang nur als politisches Objekt dagewesen war. Nachdem das berechtigte leidenschaftliche Streben nach der staatlichen Einheit seine Erfüllung gefunden, wird der tiefgewurzelte Heimatssinn unseres Volkes sich hoffentlich wieder fräftiger regen. Es ist offenbar gar nicht win= schenswert, wenn die Aufmerksamkeit und Teilnahme für öffentliche Angelegenheiten sich ausschließlich dem Staat zuwendet oder gar in politischen Diskussionen über Verfassungsfragen oder patriotischen Kund= gebungen gegen das Ausland verpufft. Der Kreis der öffentlichen Angelegenheiten, in dem regelmäßige und fruchtbare Thätigkeit für den Einzelnen möglich ist, liegt in der Regel in dem Heimatsort beschlossen. In der Gemeinde haben alle wesentlichsten Aufgaben des Gemeinschaftslebens ihren eigentlichen Ort: Schule, Rirche, Armen= pflege, gemeinnützige Unternehmungen aller Art bieten hier dem Gemeinfinn Gelegenheit zur Bethätigung. Hier kann auch ein Mann in einfacher Lebensstellung mit fruchtbarer freier Arbeit für die aemeine Wohlfahrt wirken, während er für den Staat im regelmäßigen Lanf der Dinge kamn etwas Anderes als das Gebotene zu leisten vermag.

Behntes Kapitel.

## Die Wahrhaftigkeit.

1. Die Wahrhaftigkeit kann man als eine Form des Wohl= wollens konstruiren, es ist das Wohlwollen, das in der Gedanken= mitteilung sich offenbart.

Hiernach kann man an der Wahrhaftigkeit ebenso wie am Wohlwollen überhaupt zwei Seiten unterscheiden, eine negative und eine positive: die erste, der Gerechtigkeit entsprechende, wird durch die Pflichtsormel ausgedrückt: du sollst nicht lügen; die andere, der Nächstenliebe entsprechende, wird durch die Pflichtsormel ausgedrückt: diene dem Nächsten mit der Wahrheit.

Wir handeln zunächst von der negativen Seite.

Was heißt lügen? Man pflegt zu erklären: mit Wissen und Willen die Unwahrheit sagen. Vielleicht ist es nicht überflüssig, die Erklärung etwas genauer zu fassen; gelegentlich sucht die Lüge Deckung hinter formellen Ausflüchten. Zunächst ist zum Lügen das Reden, sei es mündlich oder schriftlich, natürlich nicht notwendig. Man kann auch ohne Worte lügen, mit Handlungen und Gebärden, auch mit Schweigen. Es wird in deiner Gegenwart von einem Abwesenden Übles geredet; du weißt, daß es nicht wahr ist, hast aber nicht den Mut zu widersprechen, es könnte dir Mißfallen und üble Nachrede zuziehen; du schweigst oder lächelst mit Verständnis. Das ist Lüge. Dber, du wünschest, daß von einem Dritten eine ungunstige Nachrede sich verbreite, magst aber die Sache nicht verantworten und beginnst: Haben Sie schon gehört, was man sich von N. N. erzählt? Wie die Klatschschwestern, so pflegen die Zeitungen in dieser Form zu lügen: es heißt, in soust wohlunterrichteten Kreisen verlautet. Natürlich, was verlautet nicht alles! — Ein anderer Kunstgriff der Lüge ist die Zweideutigkeit. Aus der griechischen Praxis teilt L. Schmidt (Ethik d. Gr. II, 5) ein paar Beispiele mit. Die Lokrer schlossen mit den Sikulern ein Bündnis und schwuren ihm tren zu bleiben, so lange fie dieselbe Erde beträten und die Röpfe auf ihren Schultern trügen; vorher aber hatten sie Erde in die Schuhe gethan und Anoblauch= föpfe unter den Gewändern auf die Schultern gelegt.

Ein anderes beliebtes, von Politikern und Historikern zur Kunst ausgebildetes Verfahren ist es, die Thatsachen selbst lügen zu lassen. In einer historischen Darstellung wählt man zur Schilderung der einen Seite die gehässigsten Außerungen und Handlungen ihres Auhangs, die munitigen Urteile und Selbstanklagen gemäßigter Mit= glieder, zur Schilderung der anderen die flangvollsten Programme, die löblichsten oder leidlichsten Thaten ihrer Führer. So kann man durch bloßes Geschick in der Auswahl und Anordnung aus jedem alles machen. So verfährt auch ein Rezensent, dem ein Buch nicht gefällt; er rauft irgendwo eine handvoll Ausdrücke und Sätze aus, umgiebt sie mit möglichst vielen Gänsefüßen, hilft gelegentlich ein wenig nach und stellt das ausgestopfte Schenfal dem Leser zu ge= rechtem Abschen vor Angen. Es giebt keine Narrheit, die man nicht auf solche Weise aus einem Buch herausbrächte. — Neuerdings ist es befonders beliebt, durch Eruppirung von Zahlen zu lügen; Zahlen beweisen, heißt es; in der That, Zahlen beweisen, was von ihnen verlangt wird. Man führt eine Reihe von Ziffern au, z. B. über die Zunahme jugendlicher Verbrecher und schließt: also von dem Jahre, wo dies Ministerium die Leitung der Jugenderziehung in die Hand nahm, ist die Zahl der jugendlichen Verbrecher um 50 Prozent gestiegen. Diese Zahlen geben zu denken! Natürlich, denkt der harmlose Leser, der in den freien Redekünsten nicht bewandert ist, und für ihn allein werden ja Leitartikel geschrieben, das ist die Folge dieser Regierungsweise!

Alle diese Dinge gehören also mit unter den Begriff der Lüge: lügen heißt durch Reden oder Schweigen, durch Simuliren oder Dissismuliren, durch Auswahl und Anordnung von Thatsachen einem Ausderen mit Absicht falsche Aussichten beibringen.

2. Warum ist lügen verwerflich? Mit dem gesunden Menschensverstande antwortet die intuitive Moralphilosophie: es ist an und für sich schlecht und schändlich. Kant rechnet Wahrhaftigkeit zu den Pflichten gegen sich selbst, er sindet, die Lüge sei die Wegwerfung der eigenen Menschenwürde und stellt sie neben den Selbstmord: wie dieser das physische Leben vernichtet, so jene das moralische.

Für die praktisch=reduerische Behandlung ist diese Betrachtung ganz geeignet, wie denn Kant als Moralprediger oft vortrefflich ist. Die Aufgabe der Moralphilosophie ist aber, den objektiven Grund der Verwerslichkeit der Lüge aufzuzeigen, und diesen werden wir auch hier in den Wirkungen suchen, welche die Lüge ihrer Natur nach auf menschliche Lebensgestaltung ausübt. Sie sind nicht schwer zu sinden. Unmittelbar schädigt die Lüge den Belogenen, sosern die falschen Vorstellungen zu falschen Handlungen führen. In der Regel liegt hierin der Zweck der Lüge: der Betrüger, der Schmeichler, der Verläumder will durch Tänschung sich auf Rosten des Anderen einen Vorteil versichaffen. — Dient so die Lüge der Ungerechtigkeit als Mittel und hat darum an dem Urteil über diese Teil, so hat sie auch als solche eine specifische Wirkung und darauf beruht ihre besondere Verwerslichkeit: sie zerstört, so viel an ihr ist, Glauben und Vertrauen übershaupt.

Man kann ihre Wirkung durch die der Falschmünzerei erläu-Der Falschmünzer schädigt nicht blos den Einzelnen, dem er die falsche Münze anhängt oder bei dem sie angehalten wird, er schädigt zugleich die Gesammtheit, indem das Vertrauen zur Münze überhaupt untergraben wird; durch das Vorhandensein falscher Münzen werden auch die ächten verdächtig. Würden die falschen Münzen so häufig, daß man jede Münze vor ihrer Annahme prüfen müßte, so wäre das gleichbedeutend mit der Vernichtung der Münze als solcher überhaupt, denn ihre Bestimmung ist, dem Einzelnen die Prüfung des Wertes abzunehmen. Die empfindlichste Störung des Verkehrs wäre die Folge. Ühnlich wirft die Lüge; sie fälscht gleichsam das Umlaufsmittel des geiftigen Verkehrs; die falsche Rede macht auch die wahre Rede verdächtig, und das Ende wäre allgemeines Miß= trauen und Vereinzelung. Ummittelbar macht sich diese Wirkung bei ben Nächstbeteiligten geltend. Wer belogen ift, wird zunächst gegen den Lügner, und wenn er von Vielen dasselbe erfahren hat, gegen alle Menschen mißtrauisch und schließt sich gegen sie ab. Nicht anders geht es dem Lügner felbst, er wird isolirt. Zunächst durch das Miß= trauen Anderer, die er täuscht; und diese Wirkung kann schwerlich ausbleiben: die Lüge mag einmal durchschlüpfen; gewohnheitsmäßiges Lügen kann nicht verborgen bleiben, schon darum nicht, weil die Lügen es an sich haben, sich unter einander zu widersprechen, während dem Wahren die innere Zusammenstimmung eigentümlich ift. Verliert

der Lügner das Vertrauen von Seiten Anderer, so verliert er auch das Vertrauen zu ihnen: wer selber lügt, erwartet dasselbe von den Anderen mit psychologischer Notwendigkeit. Daß nun dies doppelte Mißtrauen nicht zu den günstigen Lebensbedingungen gehört, darüber wird kein Zweisel sein: es legt sich wie eine gistige Lustschicht um ein Leben und schließt es von der Gemeinschaft der Menschen ab; vor Allem werden die Ehrlichen und Anfrichtigen zurückgestoßen, sie vermögen in der Atmosphäre von Lüge und Mißtrauen nicht zu atmen.

Dieser auflösende, gistige Charakter der Lüge tritt am sichtbarsten hervor, wenn sie in die dauernden Gemeinschaftsverhältnisse eindringt, in die Familie, die Freundschaft, die Erziehung. Ein Schüler des lügt den Lehrer; es ist in seiner Klasse etwas verbrochen; der Thäter lügt sich heraus. Die Folge ist, daß Mißtrauen gegen Alle entsteht. Der Lehrer beginnt sich zurückzuziehen, das undesangene Verhältnis ist dahin, er fängt au, heimlich zu beodachten, zu überwachen; die Schüler merken es, sie beginnen sich zu verstecken, Glaube und Offensheit, die Bedingung des Verhältnisses, schwindet. Werden Vorskoummisse von dieser Art häusig, dann breitet sich etwas von Gefängenissluft über die Gemeinschaft aus, in der die Guten und Reinen ersticken. Darum giebt es keine wichtigere Sorge in einer Schule als die, den Geist der Wahrheit und des Vertrauens in ihren Känmen zu erhalten. Er will aber nur wohnen, wo zugleich der Geist der Freiheit wohnt.

Also das ist die in der Natur der Lüge begründete Wirkung: sie vergistet die Rede, zerfrist das Vertrauen, zerstört das Gemeinschafts-leben und greist damit dem menschlichen Leben selbst an die Wurzel. Ich kann mich nicht enthalten, ein schönes Wort aus Luthers Erstlärung der Psalmen, das mir in Herders Briesen zur Besörderung der Humanität begegnet ist, hier herzusehen: "Mich dünkt, daß kein schädlicher Laster auf Erden sei, denn Lügen und Untreue beweisen; welches alle Gemeinschaften der Menschen zertrennet. Denn Lügen und Untreue zertrennet erstlich die Herzen; wenn die Herzen zertrennet sind, so gehen die Hände auch von einander; wenn die Hände von einander sind, was kann man da thun oder schaffen? Wir Deutsche haben uoch ein Fünklein (Gott wolle es erhalten und aufblasen) von

der alten Tugend, nämlich, daß wir uns dennoch ein wenig schämen, und nicht gerne Lügner heißen, nicht dazu lachen, wie die Wahlen und Griechen, oder einen Scherz daraus treiben. Und obwohl die Welsche und Griechische Unart einreisset, so ist dennoch gleichwohl das übrig bei uns, daß kein eruster gräulicher Scheltwort jemand reden oder hören kann, denn so er Einen Lügner schilt oder gescholten wird."

Für die Beurteilung der Lüge kommt noch ein erschwerender Umsstand hinzn: sie ist ein Anzeichen von Feigheit. Sie beschleicht ihr Opfer, statt es in offenem Kampf zu bewältigen. Ein tapferer Mann lügt nicht. In dem Vorwurf der Lüge ist der Vorwurf der Feigheit immer eingeschlossen, deshalb trifft er den Mann härter als fast jeder andere Vorwurf. Du lügst, das heißt zugleich: du bist ein feiger Schurke.

3. Alles, was die Lüge verächtlich und niederträchtig macht, vereinigt sich in der Verläumdung; man könnte sie rednerisch erstlären als den meuchlerischen Mordanfall auf das ideelle Selbst eines Anderen. Im Othello hat Shakespeare mit furchtbarer Trene und Grausamkeit die Naturgeschichte der Verläumdung geschrieben: Jago erwürgt die unschuldige Gattin mit den Händen des Gatten. Hätte er als Seeräuber Desdemona mit eigener Hand getödtet und beraubt, er wäre ein ehrlicher Mann neben dem jetzigen Jago. Daß dieser nicht einmal von dem meuschlichen Nichter zur Nechenschaft gezogen werden kann — was hat er denn gethan? er hat in guter Meinung den Othello auf die Gesahren ausmerksam gemacht, die seiner Ehre drohen; wer täuschte sich denn nicht einmal? — Das macht die Sache nur noch schlimmer.

Man wolle übrigens nicht vergessen, daß zur Verläumdung allemat zwei gehören. Wie zum Dieb der Hehler, so gehört zum Verläumder Einer, der die Rede annimmt und in Umlauf sett. Und wie ohne Hehlerei der Diebstahl nicht im Großen betrieben werden könnte, so könnte das Geschäft der Verläumdung nicht getrieben werden, wenn nicht die Zahl derer, die sich an ihr freuten und sie hegten und pflegten, so groß wäre. In einem Brief aus der Zeit seiner Versbannung (1811) spricht einmal der Freiherr von Stein mit Vitterskeit über diese niederträchtige Neigung der menschlichen Natur. "Ist

man als das Opfer der Verlämmdung einmal bezeichnet, dann kommt es nicht auf das verslossene Leben, behaupteten Charakter, Wahrscheinlichkeit der Beschuldigung an, sondern nur darauf, ob die ansgestellte Anklage dem vorgesetzten Zweck entspricht; in kurzer Zeit ist die Meinung allgemein verbreitet, herrschend, die Feinde sind thätig, der große Haufe boshaft leichtgländig, die Freunde sind unter dem Schein der Unparteilichkeit niederträchtig, sie schweigen, wo sie sest auftreten sollten, zuletzt geht einer nach dem andern zu der Gegenpartei über, aus lauter reinem Eiser für das Gute, Pflicht und Zartzgesühl. Alle Leidenschaften, die man in seinem ganzen langen Leben beleidigt, alle Anmaaßungen, die man gekränkt, leben nun auf, Alle wollen den Tag der Rache seiern und vom Fett des Opfersschmausen"\*).

Eine andere qualificirte Form der Lüge ift die Schmeichelei. Sie ist darum so widerwärtig, weil sie unter der Maske der Freund= schaft sich einschleicht, um den Betrogenen zu begannern. — Übrigens gehören auch zur Schmeichelei allemal zwei, einer, der schmeichelt und einer, der sich schmeicheln läßt: wie ein Zugpflaster Blasen zieht, so ruft Selbstgefälligkeit Schmeichelei hervor. — Eine Form der Schmei= chelei ist die Heuchelei. Früher war die religiöse Heuchelei häufig: ein Versuch, durch genaue Erfüllung des kirchlichen Geremoniells sich bei Gott einzuschmeicheln und zugleich dessen Aufmerksamkeit von weniger geeigneten Punkten abzuziehen. Die religiöse Henchelei ist in unserer Welt ziemlich ausgestorben; sofern sie noch vorkommt, bildet sie wohl durchweg einen Teil der politischen Heuchelei, welche in die Gunft irdischer Machthaber sich einzuschmeicheln trachtet. Man geht auf die Ansichten, Neigungen, Liebhabereien großer oder kleiner Herren, besonders auch auf kirchliche und religiöse Reigungen, mit wohlbe= rechneter Befliffenheit ein und sucht und gewinnt dadurch Gunft und Gabe. Es giebt nichts, was der menschlichen Natur mehr schmeichelt. als Antorität fein; Antorität aber wird anerkannt durch Nachfolge.

Die Wirkung der Heuchelei ist die der Lüge überhaupt: die Fälschung macht auch das Achte verdächtig; die Heuchelei zieht der Religion Haß und Verachtung zu. Darum ist allen wirklich religiösen

<sup>\*)</sup> Perp, Aus Steins Leben I, 449.

Gemütern Heuchelei, und allen Menschen von guter Gesinnung die "Gutgesinntheit" auf den Tod verhaßt.

4. Die Potenzirung der Lüge ist der Meineid. Es ist die Lüge, begleitet von der förmlichsten und feierlichsten Versicherung, es fei die Wahrheit. — Meineid ist überall und stets als eine der allergrößsten Schändlichkeiten, als ein Anzeichen äußerster Verworfen= heit und Niedertracht angesehen worden. Gegen Gewalt kann man sid) schützen durch Gewalt, der List begegnet man mit List, das sind Mittel des Kriegs, auf welche, nachdem die Sache ausgefochten, ein ehrlicher Friede folgen mag. Aber Meineid schneidet die Möglichkeit der Wiederkehr des Friedens für immer ab. Gegen Meineid giebt es keine Wehr und Waffe; hülflos und mit einem Gefühl des Grauens wendet sich der Mensch, wenn er durch Meineid betrogen worden ist, zu den Göttern, daß sie so ungeheuren Frevel strafen. L. Schmidt (Ethik d. Gr. II, 3 ff.) macht darauf aufmerksam, daß die Ilias, ent= gegen den sonst in ihr herrschenden Anschauungen, die Strafen des Meineides nicht mit dem Tode beschlossen sein läßt; Eidestreue wird von den Griechen überall als der notwendigste und gewissermaßen elementarste Bestandteil der Rechtschaffenheit, Meineid als der schwerste Frevel angesehen.

Die Notwendigkeit, unter Umständen Aussagen vor Gericht absolute Beweiskraft beizulegen, erhält noch gegenwärtig den Eid in der Gerichtspraxis. Daß er in dem Maße, als die Wirksamkeit der transcendenten Sanktion zurückgetreten ist, an Zuverlässisskeit verloren hat und nun zu einer furchtbar gefährlichen Wasse der äußersten Gewissenlosigkeit geworden ist, darüber lassen gelegentliche Gerichtsverhandlungen gegen organisirte Meineidbanden keinen Zweisel. Vernutlich führen solche Erfahrungen dahin, das Nechtsmittel des Eides als überlebsel aus der Handhabung des Nechts auszuscheiden. Sedenfalls fordern sie zur äußersten Vorsicht in seiner Handhabung auf; namentlich wird die Zulassung zweiselhafter Subjekte zur Eidessleistung unit entsprechenden rechtlichen Folgen enger einzugrenzen sein. Und ob der Zwang zur Eidesleistung gerechtsertigt werden kaun?\*)

<sup>\*)</sup> Ein kundiger Beurteiler, v. Valentini, das Verbrechertum in Preußen S. 112, spricht die überzeugung aus, daß die Handhabung des Sides durch die Gerichte, die leichte Benutung desselben als "technischen Requisits" einen erheb-

5. Die Notlüge. Zu den Problemen, die den Moralisten am meisten Not gemacht haben, gehört die Notlüge: ist Lügen unter allen Umständen moralisch unzulässig? oder kommen Umstände vor, unter denen sie erlaubt, ja sittlich notwendig sein kann?

In wirklichen Urteilen und Handeln ist freilich die Sache gar nicht problematisch: da wird die Möglichkeit der Notlüge einstimmig zu-Es wird in der ganzen Welt keinen Arzt geben, der nicht unter Umständen auf die Fragen seiner Kranken täuschende Antworten giebt, der nicht einmal Hoffnungen erregt, die er nicht teilt. macht er sich keine Vorwürfe darum, noch werden ihm solche von Anderen gemacht. Sondern jedermann handelt unter Umständen ebenso. Nehmen wir an, es befinde sich jemand, ohne es zu wissen, in einer höchst gefährlichen Lage; seine Rettung hange davon ab, daß er eine Minute in der Täuschung bleibe, die mindeste Ahnung von dem wirklichen Sachverhalt machte ihn unsicher und brächte den Tod. Nun thut er eine Frage hinsichtlich seiner Lage: würde irgend ein Mensch das mindeste Bedenken haben, ihn in der Täuschung zu erhalten? — Es ist auch nicht einmal notwendig, daß die Täuschung des Anderen in dessen Interesse liege. Sie kann auch im eigenen Interesse ohne das mindeste Bedenken geübt und allgemein gebilligt werden. Eine alte Frau ist allein zu Hause; ein paar Strolche dringen herein; sie hat die Geistesgegenwart den Namen ihres Mannes oder Sohnes zu rufen und täuscht dadurch die Einbrecher. Weder sie selbst wird darüber Gewissensbisse empfinden, noch wird ihr jemand

lichen Teil der Meineide verschulde. — Auch unter den sogenaunten promissorischen Eiden sind manche eine Borübung zu leichtfertiger Eidesleistung. Man denke an die akademischen Eide. Der in Berlin übliche medicinische Doktoreid beginnt: Ich N. N. schwöre, daß ich nicht um meines Vorteils willen die Heilkunst üben will, sondern zur Ehre Gottes, zur Wohlsahrt der Menschen und zur Mehrung der wissenschaftlichen Erkenntnis u. s. w. Doch das ist offenbar ein Überlebsel, das nur durch die lateinische Sprache geschützt wird, in deutscher Sprache wäre es unmöglich. — Ob übrigens nicht das Verbot des Schwörens im Evangelium zunächst gegen die promissorischen Eide sich richtet? Die Motivirung scheint darauf hinzudeuten: Du bist nicht herr der Dinge und der Zukunst: kannst du doch nicht ein einziges Haar weiß oder schwarz machen; also verkausst du deine Seele durch einen Eid, mit dem du zu bestimmten Leistungen dich verpslichtest.

einen Vorwurf machen, selbst die Strolche würden wohl nicht so rigoristische Moralisten sein, ihr die Lüge vorzuhalten. Nur unter den Moralphilosophen giebt es Leute, denen die Sache

Kant erklärt: die Lüge, d. h. die vorsätzliche bedenklich vorkommt. Unwahrheit, ist unter allen Umständen "durch die bloße Form ein Verbrechen des Menschen an seiner eigenen Person, und eine Nichts= würdigkeit, die den Menschen in seinen eigenen Angen verächtlich machen muß" (Tugendlehre § 9). Wenn ein Mann einen Mörder, von dem er nach dem Zufluchtsort seines Opfers gefragt wird, mit falscher Auskunft irre führte, ihn etwa, als einen des Orts Unkundigen, durch geschickte Täuschung der Polizei in die Hände schickte, so gilt hier doch gar keine Entschuldigung: er hat gelogen und also seine Menschenwürde weggeworfen. Und Fichte sagt einmal mit dem ihm eigenen rhetorischen Fanatismus: "selbst zur Erlösung der Menschheit würde ich mein Wort nicht brechen" (Leben II, 57). Also ich hätte etwa jemand versprochen, ihn um 5 Uhr zum Spaziergang abzuholen; auf dem Wege zu ihm sehe ich ein Kind ins Wasser fallen; nach Fichte würde ich mir selber sagen: zögest dn es heraus und müßtest dann erft nach Hause gehen und dich umkleiden, so würde es un= möglich dein Wort zu halten; also mußt du, so leid es dir thut, vor= Dber dürfte ich in diesem Vall die Zustimmung des über gehen. Freundes voraussetzen und, sie vorwegnehmend, ausbleiben? Aber wenn ich die Zustimmung nicht voraussetzen dürfte? Ich habe jemandem ein Versprechen gegeben. Run sehe ich hinterher, was ich vorher nicht wissen konnte, oder was erst Folge neuer Ereignisse ist, ein Dritter oder auch ich selbst würde durch die Erfüllung in einer unwiederbring= lichen Weise geschädigt. Ich bitte um Zurückgabe meines Versprechens gegen beliebige Entschädigung; vergeblich. Darf ich mein Wort brechen? Unter keinen Umständen, müßte ich also nach Fichtes Ansicht sagen, laß die Welt untergehen, du haft nicht dafür zu forgen, wohl aber hast du dafür zu sorgen, daß du nicht durch eine Lüge deine moralische Menschenwürde vernichtest! — Andere Moralisten sind etwas nach= giebiger oder haben etwas weniger von dem Mut der Konsequenz. So meint Martensen in seiner theol. Ethik (II, 264): die Notlinge sei um der menschlichen Schwachheit willen unter Umständen gestattet, doch müsse eingeräumt werden, daß "in jeder derartigen Unwahrheit etwas von Sünde sei", eine Entscheidung, die wohl nicht nach dem Wort des Evangelinms ist: eure Rede sei ja, ja, nein, nein.

Ich denke, wie das Leben hier in Wirklichkeit gegen die Theorie immer sich durchgesetzt hat, so hat es auch in der Theorie gegen jene Theoretiker recht. Es mag sein, daß die Notlüge in das System eines Moralisten nicht hineinpaßt, das beweist nur die Untanglichkeit des Systems zur Begreifung der moralischen Dinge. Einer teleoslogischen Ethik macht die Konstruktion dieser Dinge in der That keine Schwieriakeit.

6. Die objektive Verwerslichkeit der absichtlichen Täuschung beruht, wie oben ausgeführt worden, darauf, daß sie die Tendenz hat, Vertrauen zu zerstören und damit gemeinschaftanslösend zu wirken. Kann es Fälle geben, wo diese Wirkung der Natur der Sache nach überhaupt nicht stattsinden kann, so wird auch die Verwerslichkeit im objektiven Sinne nicht stattsinden. Nehmen wir jenes Beispiel: die Täuschung der Einbrecher kann kein Vertrauensverhältnis untergraben, weil schlechterdings keines besteht, weder ein besonderes, noch das allgemein menschliche. Sosern und solange jene ihrem Beruf nachzgehen, stehen sie außerhalb jedes Vertrauensverhältnisses und haben damit auf die Aufrichtigkeit von Seiten Anderer verzichtet; sie werden sie auch nicht erwarten.

Etwas ähnliches liegt im Kriege vor. Den Feind über die eigene Absicht, Aufstellung und Zahl zu täuschen, hat niemals einem Soldaten Gewissensbedenken gemacht. Rriegslift gehört mit zur Kriegskunft; ein Krieg mit offenen Karten wäre ja ein Unfinn. Man fagt, im Pferdehandel machten sich sonst ganz redliche Leute nichts daraus, die Anderen anzuführen; es ist gleichsam Spielregel: selber die Angen aufmachen. Die etymologische Verwandtschaft, in der täuschen mit tauschen steht, scheint anzudeuten, daß diese Regel auch sonst im Handel Geltung hat. So gehört Täuschung auch zu den Spielregeln des Krieges: jeder übt sie und erwartet es auch von dem Anderen. Die Regel gilt aber nur, so weit das Spiel in Betracht kommt. Wenn im Rrieg der Einzelne mit dem Einzelnen nicht als Feind, sondern als Mensch in Verkehr tritt, dann tritt die allgemeine Regel für den menschlichen Verkehr wieder in ihr Recht. Das= selbe gilt, wenn durch übereinkunft das Kriegsspiel auf Zeit suspen=

dirt wird: den Waffenstillstand brechen, den Parlamentär in einen Hinterhalt locken, ist schimpflich und entehrend.

Eigentümlich liegt die Sache in der Diplomatie. In gewissem Maaße scheint auch hier die Spielregel des Arieges zu gelten: selber die Augen aufmachen! Niemand spielt mit offenen Karten und jedermann wird es mindestens für erlaubt halten, unter Umständen eine bei dem Mitspieler bestehende Täuschung bestehen zu lassen, vielleicht auch ein wenig ihre Erhaltung und ihr Wachstum zu begünstigen. Die Sadje hängt offenbar damit zusammen, daß im Verkehr zwischen Staaten die stillschweigende Voraussetzung gilt: jeder Staat wird in seinem Verhalten lediglich und unbedingt durch die Rücksicht auf die eigenen Lebensinteressen bestimmt, er wird diese, soweit er es mit Sicherheit thun kann, auch auf Rosten der Anderen durchsetzen. giebt zwischen Staaten nicht, wie zwischen den Ginzelnen oder den Gemeinden, einen gesicherten Rechtszustand, der jedem die Garantie bietet, daß er vor Übergriffen Anderer gesichert ist; es giebt keine Madyt, welche zwischen den Staaten als Rechtsgenoffen schlichten ober den Friedensbrecher zur Verantwortung ziehen könnte. Staaten besteht daher ein beständiger potentieller Rriegszustand. Und diesem thatsächlichen Zustand entsprechen die Regeln des diplomatischen Berkehrs: sofern der Krieg, wo Gewalt und Lift unbedingt erlaubt find, in jedem Augenblick möglich ift, befteht Mißtrauen und Zurückhaltung, Verbergen seiner Vorkehrungen und Verabredungen, seiner Absichten und Plane für diesen Tall; sofern aber die eigentliche Aufgabe der Diplomatie ist, den Frieden zu erhalten, durch Unterhand= lungen zu schlichten, was sonft durch Waffenentscheidung geschlichtet werden müßte, so bedarf sie wieder eines gewissen Maaßes gegen= seitigen Zutrauens. Brauchten die Diplomaten die Sprache nur, um die Gedanken zu verbergen, so würden die Bölker offenbar besser daran thun, gar nicht mit einander zu reden. — Übrigens scheint auch hier eine Tendenz wirksam zu sein, wie im Handel: wie dieser den Betrug, wenigstens in seinen gröberen Formen, als eine unzweckmäßige Ver= fehrsform allmälig zu eliminiren trachtet, so scheint auch im diplomatischen Verkehr der Völker, je näher dieselben sich rücken und je enger ihre Beziehungen werden, um so mehr das Bewußtsein durch= zudringen, daß auf die Dauer für Alle der gerade Weg Vorzüge hat Bauljen, Ethif. 35

vor dem krummen. Und hierin darf dem vielleicht auch ein Anzeichen davon erblickt werden, daß die europäischen Bölker einem Zustande des dauernden Friedens sich annähern, so fern er auch heute noch sein mag; dem augenscheinlich stehen die Größe der Kriegswahrscheinlichsteit zwischen zwei Staaten und das Maaß von Aufrichtigkeit in ihrem diplomatischen Verkältnis.

Also, je weniger ein Vertrauensverhältnis vorhanden ist und demgemäß gestört werden kann, desto mehr verliert die absichtliche Tänschung ihren gefährlichen und verwerslichen Charakter, desto uns befangener wird sie thatsächlich geübt, bis sie endlich im entschiedenen Kriegszustand als ein ganz legitimes Mittel der Kriegsührung erscheint. Wo alle Bande zerrissen sind, wo selbst die Tödtung des Anderen erstrebt wird, da vermag sie nichts mehr zu schaden; die Sache liegt so schlimm, daß Tänschung sie nicht schlimmer macht.

7. Ein anderer Fall, der absichtliche Täuschung erlaubt oder notwendig machen kann, ist die Unfähigkeit des Anderen, wahre Mit= teilung aufzufassen, z. B. bei Geisteskrankheit. Hier können durch Täuschung unter Umständen wünschenswerte nächste Erfolge erreicht werden, ohne daß jene schlimme spezifische Wirkung, das Mißtrauen, eintritt. Es giebt sicherlich keinen Irrenarzt, der nicht ohne Bedenken auf die Wahnvorstellungen des Kranken eingeht, wenn er es zu seiner Beruhigung und vielleicht zu seiner Heilung für zuträglich Nicht anders liegt die Sache im Verkehr mit Blödsinnigen und Schwachstunigen. Aber auch mit dem schwachstunig gewor= denen Alter: alte Lente verlieren nicht selten die Fähigkeit, die Dinge im Zusammenhang zu sehen und zu beurteilen, nicht aber die Fähigkeit, durch gelegentliches Hinsehen oder Hinhören sich darüber aufzuregen. Man ist genötigt gewesen, eine Einrichtung zu treffen, welche gegen die Neigung der alten Eltern geht. Darf man die Sadje verheimlichen, in Abrede stellen? Es wird schwer, es scheint ein Bruch des alten Vertrauensverhältnisses. Und doch wird unter Umständen wohl jeder sich dazu entschließen. Mit Recht; was könnte es helfen, ihnen davon zu sagen? Die Notwendigkeit könnte man ihnen doch nicht begreiflich machen; die Mitteilung vernrsachte also lediglich vergeblichen Schmerz; die Tänschung dagegen, voraus= gesetzt, daß sie als solche nicht bemerkt werden könnte, bliebe ganz

unschädlich. Anders liegt die Sache im Verkehr mit Kindern, und hier wird wohl hänfig viel zu leicht zu dem im Augenblick besquemen Auskunftsmittel der Tänschung gegriffen. Die Täuschung bleibt im Gedächtnis; kommt nun der Verstand und erkennt sie als solche, so kann sie als späte Wirkung eine bedenkliche Erschütterung des Glaubens überhaupt zur Folge haben. Außerdem ist ja hier eine andere Auskunft jederzeit zur Hand; dem Kinde kann man die Antwort verweigern: das verstehst du nicht, oder: das ist nicht deine Sache. Die Alten dagegen so abzusertigen wäre, auch wenn es vielleicht sachlich angemessen wäre, persönlich dennoch völlig unmöglich. Hier muß man also die Rede branchen, wie der Arzt gelegentlich eine scheinbare Medicin verordnet, lediglich zur Bernhigung des Kranken.

Aber, möchte jemand bemruhigt fragen, wo ist dem da die Grenze? Der Übergang zum kindischen Alter ist ja ein allmäliger, wo beginnt also die Erlaubtheit der Täuschung? und wenn ich einen Blödsinnigen täuschen darf, dann wohl auch einen urteilslosen Dummsfops? Und wo wäre dann das Ende abzusehen? Und wer entscheidet über die Klassiscirung? Auf solche Fragen ist natürlich wieder nur eine Antwort möglich: daß es solche feste Grenzen in der Moral überhaupt nicht giedt; das Recht zieht feste, aber eben darum willsfürliche Grenzen, die Moral hat es überall mit kontinuirlichen Überzgängen zu thun. Die Einzelentscheidung bleibt notwendig eine Ausgabe, die der Einzelne durch eigene Einsicht und eigenes Gewissen angesichts der konkreten Umstände lösen umß. Die Moral kann ihm nicht ein Schema in die Hand geben, nach dem er nun mit mechaznischer Sicherheit die Sache erledigte, sie kann nur im allgemeinen die Rücksichten andenten, auf Grund deren die Eutscheidung zu treffen ist.

In den obigen Fällen ist die Möglichkeit der specifischen Wirskung der Lüge, Vertrauen zu zerstören, der Natur der Sache nach ausgeschlossen und dadurch wird der Täuschung ihre Gefährlichkeit genommen. Wie steht es aber in jenem Fall des Arztes, der in dem Kranken und dessen Angehörigen eine Hoffnung aufrecht zu ershalten sucht, die er selbst nicht mehr hat? Hier besteht ja offenbar ein Vertrauensverhältnis und es kann allerdings durch Täuschung gestört werden. Dennoch ist zweisellos, daß diese Täuschung nicht

unter allen Umständen als eine unzulässige empfunden wird. Wie liegt also hier die Sache?

Sie scheint mir genau ebenso zu liegen, wie sie bei der Recht3= verletzung liegt, deren moralische Möglichkeit unter bestimmten Umständen oben gezeigt wurde. Die Durchbrechung des formellen Rechts ist unter allen Umständen ein Übel, aber es giebt Fälle, wo dieses übel zur Verhütung eines größeren für sich selbst oder für Andere notwendig und deshalb moralisch zulässig wird. Wie mit dem Notunrecht, so verhält es sich nun anch mit der Notlinge. Glaube an menschliche Rede ist ein wertvolles Gut, aber es ift nicht das einzige Gut in der Welt, das Interesse, es zu erhalten, darum nicht das einzige Interesse in der Welt. Rann der Arzt durch eine Täuschung die Hoffmung des Kranken beleben, die Widerstandskraft steigern und damit die Wahrscheinlichkeit der Wiederherstellung erhöhen, so nimmt er um dieses Zwecks willen die Gefahr auf sich, den Glauben zunächst zu seiner Rede, sodann zu der Rede von Arzten überhaupt in einem gewiffen Maaße zu erschüttern. Dhne Zweifel ift das ein Abel, ein wirkliches Übel, das sich auch in der That einmal störend geltend machen kann: wir sind vielleicht Alle geneigt, die Versicherungen eines Arztes mit einer gewissen Zurückhaltung aufzunehmen, namentlich günftig lautende, doch auch einmal ungünstig lautende oder warnende: wir benken, der Arzt reicht seine Rede wie eine Medicin. Dennoch wird vollständige Aufrichtigkeit von dem Arzt niemals als möglich zuge= standen oder auch von den Kranken gefordert werden: wenn er in der überzengung, der Wirksamkeit seiner Runft zu Hülfe kommen zu müffen oder zu können, mit Geschick und Bescheidenheit den Kranken und seine Umgebung über die Größe der Gefahr in einer Täuschung erhält, vorausgesetzt, daß nicht andere Interessen die volle Offen= heit unbedingt notwendig machen, so wird er dafür nicht Tadel, fondern Lob verdienen: er erfüllt damit lediglich ein Stück seiner ärztlichen Pflicht. Wie dem überhaupt nicht von einem Recht, sondern von einer Pflicht oder Notwendigkeit, unter Umständen zu täuschen, geredet werden sollte, einer Pflicht, welcher auch der wahr= haftigste Mann sich nicht entziehen kann, so gern er auf das Recht der Täuschung verzichten möchte.

Fälle von dieser Art begegnen nun nicht blos dem Arzt, sie be=

gegnen im Leben jedermann. Einem Manne ift etwas Peinliches widerfahren; er ist unverdienter Weise beschinnst worden; eine Krisis droht über sein Geschäft hereinzubrechen. Er kommt nach Haus, entschlossen, von der Sache nicht zu reden. Aber er sieht etwas blaß auß; die Seinigen fragen: was ist geschehen? Ist es recht zu sagen: nichts, es ist heiß, ich habe etwas Kopsweh? Ich deute, die Sache kann so liegen, daß jeder unbedenklich zu der Tänschung greist. Die Wahrheit mag er nicht sagen: sie sollen überhaupt nichts davon erschhren, wozu? Ausweichend antworten kann schlimmer sein als die Wahrheit sagen. — Auch hier besteht ein Vertranensverhältnis, und die Tänschung ist nicht gesahrlos: wenn sie es num doch ersahren, von anderer Seite, ohne Schonung, dann kann nicht nur die Bennsruhigung größer sein, sondern auch das Vertranen möchte etwas erschüttert werden. Und doch mag sich jemand dazu entschließen, die Dissimulirung durch absüchtliche Tänschung zu unterstüßen.

Ober ist nach jener "rigoristischen" Moral etwa auch schon die Dissimulirung unzulässig? Daß sie unter den Begriff der Täuschung fällt, ist ja offenbar: wenn jemand, das Herz voll Sorge und Bitter= keit, im Kreise der Seinen ruhig und heiter erschiene, daß niemand etwas merkte, so hätte er sie ja auf das Vollkommenste getäuscht. Ist auch das nicht gestattet? Darf er nicht fröhlich aussehen, wenn er innerlich bekümmert, ruhig, wenn er besorgt ist? Wäre auch das Wegwerfung seiner Menschemwürde? Sene Moralphilosophen hätten fich doch die Konsequenz ihrer Behauptung deutlich machen sollen. Ober kann man denn nur mit der Zunge, und nicht mit den Augen und Mienen täuschen? Ober soll man wirklich alles, was man empfindet, jederzeit im Gesicht zur Schau stellen? Dann soll man wohl auch, wenn man an seinem Geburtstage von einem Freunde, der eine unglückliche Liebe zur Kunst hat, mit einem Bilde überrascht wird, mit Worten oder Mienen sagen: Lieber Freund, dein Wille ist ge= wiß gut, aber lieber wäre mir, du verschoutest mich? Oder soll man etwa, wenn er nun boch eine Außerung über sein Geschenk erwartet, sagen: ich kann dir leider nichts sagen, denn sagte ich die Wahrheit, so würdest du dich ärgern, sagte ich aber nicht die Wahrheit, so wäre das gegen das Sittengeset?

Natürlich, es kann Pflicht sein, dem Freunde, wenn er durch

feine Liebhaberei sich bloßstellt oder zur Versämmnis seiner Pflichten versühren läßt, klar und bestimmt zu sagen: laß ab davon, es wird nichts und du schadest dir damit. Es kann die gutmütige Auerkensung fragwürdiger Leistungen Anderer zur niederträchtigen Schmeichelei werden. Aber das alles wird niemanden, der nicht paragraphentoll geworden ist, daran irre machen, daß es unter Umständen augemessen und recht sein kann, einem Anderen, statt ihm Dinge zu sagen, die ihm zu hören weder augenehm noch dienlich sind, zu sagen, was ihm unschädliche Frende bereitet, auch wenn in den Worten das wirkliche Urteil nicht ganz zum Ausdruck kommt.

8. Wie kommen doch die Moralisten zu jenem seltsamen "Rigorismus", der durch das Leben überall Lügen gestraft wird? Spielt
dabei vielleicht eine wunderliche Vorstellung mit, als ob sie die
Moralität der Menschen durch die größte "Strenge" ihres Systems
am meisten sicherten? Es sieht fast so aus, als ob sie dächten: läßt
unser Moralsystem für die Lüge auch nur das kleinste Loch, dann
wird die Neigung der Menschen zum Lügen es bald erweitern, dann
werden sie immer einen Grund sinden, nicht die Wahrheit zu sagen.
Läßt dagegen das System die Lüge unter keinen Umständen zu, bedroht es dieselbe stets mit den fürchterlichsten Strafen: Verlust der
Menschenwürde ze., dann werden sie sich in Acht nehmen. — Als ob
die Menschen, ehe sie einen Entschluß faßten, erst den betreffenden
Paragraphen im Handbuch der Moral nachsähen!

Vielleicht hat aber dieser Rigorisums noch einen tieseren Grund. Es ift auffallend, daß er bei den griechischen Moralphilosophen gar nicht vorkommt. Von ihnen wird die absichtliche Tänschung unter Umständen nicht nur für zulässig erklärt, sondern sogar gesordert. Plato hält es für notwendig, daß in dem Idealstaat die Obrigseit der Tänschung als eines Medikaments zur Wohlsahrt der Regierten sich bediene. Sokrates und die Stoiker urteilen nicht anders. Wie kommt daß? Ist unser Wahrheitsgesühl so viel seiner entwickelt? sind wir in der Wahrhaftigkeit so viel fortgeschrittener? Mir will vorstommen, als ob die Sache auch eine andere Erklärung zuließe. Ich habe schon wiederholt auf seue Thatsache hingewiesen, daß man, mit Lessing zu reden, am meisten von der Tugend spricht, die man nicht hat, und ebenso, daß man am strengsten gegen die Laster eisert, die

Einem am gefährlichsten sind. Die griechischen Philosophen zeigen, darin hat Schopenhauer völlig Recht, ein Maaß von Aufrichtigkeit und Geradheit in der Darlegung ihrer Gedanken, wie es in der modernen philosophischen Litteratur sehr selten sich sindet. Bei den Modernen herrscht eine Neigung zur Nücksichtnahme, zur Anbequesmung, zur Abstumpfung der Konsequenzen, zur Beschönigung, zur Zweidentigkeit, zu absichtlicher Dunkelheit, die sehr unvorteilhaft absticht gegen die Offenheit und Klarheit der Alten. Wenn Kant einsmal bekennt, daß er zwar nie etwas sagen werde, was er nicht deuke, aber manches deuke, was er nie sagen werde, würde nicht ein Grieche Parauf erwidert haben: dann liegt uns nicht so gar viel daran, dich zu hören; denn wir wollten eben wissen, nicht was du mit hoher obrigkeitlicher Genehmigung deuken darsst, sondern was du selber deukst!

Es ift wohl niemandem zweifelhaft, daß dieses Verhalten mit dem Kirchenwesen zusammenhängt. Die intellektuelle Wahrhaftig= feit, die Anfrichtigkeit gegen sich felbst in Sachen bes Denkens und Glaubens, die Konfequenz in der Durchbildung seiner Gedanken ge= hört nicht zu den Tugenden, welche die Kirche gefördert hat. Das ursprüngliche Christentum hatte zu der theoretischen Erkenntnis über= haupt kein Verhältnis, in praktischer Absicht forderte es freilich die Wahrhaftigkeit im höchsten Sinn, als Märtyrertum. Seitdem die Kirche herrschend und das Bekenntnis kein Martyrinm mehr war, wohl aber unter Umftänden das Michtbekenntnis, und seitdem in der Theologie der Glaube in eine Art wissenschaftlichen Systems gebracht war, wirkte der Habitus der Demnt und des Gehorsams, den Kirche und Christentum mit einander beförderten, der theoretischen Wahrheits= liebe entgegen: der Gehorsam, den der Einzelne als Mensch der Kirche und den Oberen leistete, erstreckte sich auch auf den Denker als solchen. 2. Wiese bemerkt in seiner Selbstbiographie, daß ihm im Verkehr mit gebildeten Katholiken, auch bei sonst ehrlichen und rechtschaffenen Leuten, regelmäßig ein gewisser Mangel an Anfrichtigkeit aufgefallen sei. Dieser Maugel ist sicher nicht blos bei Katholiken, sondern ebenso gut bei Protestanten zu finden, wenngleich die freiere Stellung bes Einzelnen zur Kirche und zur Kirchenlehre die Sache hier milbern mag; er ist eine historisch notwendige Wirkung des Kirchentums als soldien, sofern die Forderung der Unterwerfung unter Kirchenordnung und Bekenntnis von dem Wesen der Kirche unabtrennbar ist. lange einerseits autorisirte Lehrmeinungen über alle Dinge des Him= mels und der Erde gebildet oder festgehalten werden, andererseits naturwissenschaftliche und geschichtliche Forschung fortschreitend neue Ausichten der Dinge hervorbringt, ist der Konflikt unvermeidlich. durchschmittlichen Natur entspricht bei solcher Lage am meisten das Bestreben, auf der Diagonale zwischen dem Bekenntnis und der Er= kenntnis sich zu bewegen; historischer Glaube und neue Einsicht wirken beide gleichzeitig auf den Geist und treiben ihn, nach dem Gesetz vom Parallelogramm der Kräfte, in mittlerer Richtung. Man blicke in die Kommentare zu den Evangelien oder in die Leben Jesu: der Trieb, von der alten herkömmlichen Auffassung und Erklärung zu retten, was zu retten ist, andererseits der kritischen Forschung so viel einzurämmen, daß man für einen aufgeklärten und mit der Zeit fortschrei= tenden Mann gelten könne, bestimmt ihren Inhalt. Oder man denke an die Bemühungen, die Auschauungen der modernen Geologie in die Genesis hineinzuinterpretiren, oder gar an den unermeglichen Aufwand von Metaphyfik, der zum Unterbau für die Abendmahlslehre in den Abgrund versenkt worden ist.

Es ist nicht durchaus notwendig, daß der Verbiegung des intellektuellen Charafters eine Verbiegung des Willens entspreche; es ist wohl möglich, daß Chrlichkeit und Gradheit des Herzens mit jenen diagonalen Bestrebungen des Verstandes zusammenbestehen; innere Scheu, von dem Glanben der Rirche sich zu entfernen, ist nicht notwendig von Menschenfurcht und Strebsamkeit begleitet. Doch ist nicht zu verkennen, daß der Mangel an theoretischer Wahrheitsliebe, die Reigung zur Anbequemung und Conciliation sehr häufig mit sehr weltlichen Rückfichten und Absichten zusammenhängt. Als Repler nach dem Zusammenbruch des Kaisertums Rudolphs in Prag seiner Stellung und seines Einkommens verlustig ging, eröffneten sich ihm Aussichten auf eine Professur an der heimischen Universität Tübingen. Die Stellung war ihm in jeder Hinsicht erwünscht; er hielt es aber als ehrlicher Mann für notwendig, dem Herzog vorher zu eröffnen, daß er in der Abendmahlslehre nicht ganz korrekte Ansichten habe, indem er von der Ubiquität des Leibes Christi sich nicht habe über= zeugen können. Die Folge war, daß man Kepler gehen ließ. Reuschle fügt der Mitteilung der Thatsache die Bemerkung hinzu, daß Kepler eben zu jener Art von ehrlichen Leuten gehört habe, die Hamlet als Auserwählte aus zehntausend bezeichne. In der That, daß Kepler hierin den Thpus des modernen Gelehrten darstelle, wird niemand behanpten. Eher möchte Leibniz sich dazu eignen, ein Mann, dem es nie an einer Gedankenbildung fehlte, wodurch er die wesentliche Gleichartigkeit seines Denkens mit der eines Anderen darthat, mochte dieser Andere nun ein atheistischer Philosoph oder ein kirchlich Glänbiger, ein Protestant oder ein Jesuit, ein Anhänger der Reichseinheit oder der Fürstensonveränität in Dentschland sein.

Mit dieser Lage der Dinge scheint mir um die Reigung, gegen die Lüge zu donnern und Täuschung unter allen Umständen als höchst verwerflich und schändlich zu brandmarken, zusammenzuhaugen. fühlt angesichts der beständigen Gefahr das Bedürfnis, den Wert der Wahrhaftigkeit, das Schimpfliche des Lügens und Feilschens mit der Wahrheit sich selbst und Anderen oft und mit starken Ausdrücken vorzuhalten. Die griechischen Philosophen fühlten dies Bedürfnis weniger, weil sie weniger in Gefahr waren; ein Mann wie Schopen= hauer, der durch sein stolzes, schroffes und rücksichtsloses Temperament vor der Neigung zur Anbequemung geschützt war, zeiht Kant gelegent= lich der Affektation wegen seiner heftigen Verwerfung aller und jeder Andere empfinden anders, sie schätzen Kants System gerade um dieser starren Strenge der Pflichtformeln willen, die alle Ausnahmen ausschließen. Sie rühmen und preisen auch Luther als Wahrheitshelden, und beschimpfen den Erasmus mit jeglichem Schelt= wort um seiner Neigung zu Anbequenning und Versöhnung willen. Wird ein Eingeweihter daraus den Schluß ziehen, daß das Geschlecht des Erasmus jetzt gänzlich ausgestorben und unsere Theologen und Historifer lauter fleine Luther seien?

9. Die positive Seite der Wahrhaftigkeit. Sie entspricht der Nächsteuliebe und wird durch die Pflichtformel ausgedrückt: diene dem Nächsten mit der Wahrheit. Da das Handeln des Menschen in erheblichem Maaße von Vorstellungen abhängig ist, und die falschen Vorstellungen die Tendenz haben zu falschem, richtige dagegen zu richtigem Handeln zu leiten, so sind richtige Vorstellungen für die

Wohlfahrt des Menschen von wesentlicher Bedeutung. Die allgemeine Pflicht der Nächstenliebe schließt daher die Pflicht ein, dem Nächsten zur Befreiung von falschen und zur Erlangung richtiger Vorstellungen von der Natur der Dinge behülflich zu sein.

Von den Moralisten ist diese Seite der Sache zu sehr vernach= lässigt worden und es hat dadurch die Behandlung der Wahrhaftigkeit etwas Kümmerliches erhalten, womit denn die Unfähigkeit, mit der Not= lüge fertig zu werden, ebenfalls zusammenhängt. Wer im Großen in der Wahrheit lebt, der wird auch ohne Mühe mit der Täuschung fertig, wo sie notthut und frommt. Wessen Wahrhaftigkeit allein im nicht-lügen besteht, der wird denn freisich seinen ganzen Ruhm zu verlieren fürchten müssen, wenn er einmal etwas sagte, was nicht wahr wäre. Freilich wäre eine solche blos negative Wahrhaftigkeit ein dürftiges Ding, sie könnte geradezu zu einer Geschicklichkeit herabsinken, um die direkte Unwahrheit herumzukommen. Wenn die Jünger Jesu nach dem Tode des Meisters blos die Lüge, die direkte Verleugnung, vermieden hätten, wenn fie still zu ihrem alten Beruf zurückgekehrt und, dem Gebot der Obrigkeit und der Klugheit gehorchend, die Erinne= rung an das Vergangene in die Bruft verschloffen hätten, wenn fie, der Maxime folgend, daß es nicht Pflicht sei, alles was man denke zu sagen, jeder Erörterung dieser Dinge sorgfältig ausgewichen wären, so hätten sie ja dem Vorwurf der Lüge entgehen mögen, aber freilich wären sie nicht geworden, was sie nun sind: Wahrheitszeugen, deren Zeugnis durch die Jahrhunderte wirkt.

Die positive Wahrhaftigkeit, durch welche die negative eigentlich erst Halt und Wert erhält, wird in doppelter Form bethätigt: erstens im persönlichen Verkehr mit dem Einzelnen, wo sie die Form des Belehrens und Beratens, des Ermahnens und Zurechtweisens hat; zweitens im öffentlichen Dienst der Wahrheit, wo sie die Form des Forschens, des Lehrens und Predigens annimmt.

Was die erste Form des Wahrheitsdienstes anlangt, so erscheint derselbe also als die Pflicht, dem Einzelnen, den ich, sei es in Verslegenheit um den rechten Weg, sei es auf falschem Wege erblicke, mit meiner besseren Erkenntnis zu Hülfe zu kommen. Auch diese Pflicht bedarf der näheren Bestimmung und Begrenzung; so wenig die Pflicht der Nächstenliebe den Sinn haben kann, daß jeder bes

ftändig allen Anderen mit dem Angebot seiner Hülfe nachgeht, so wenig kann die Pflicht der Wahrhaftigkeit meinen, daß jeder jedem jederzeit mit Lehre und Rat, mit Ermahmung und Zurechtweisung nachgehen solle. Außer der Begrenzung, die dieser Pflicht aus denselben Rücksichten erwachsen, die oben für die Nächstenliebe überhaupt anges deutet worden sind, kommen hier noch besondere, aus der besonderen Natur dieses Liebesdienstes erwachsende Nücksichten in Betracht. Sie lassen sich etwa so bestimmen.

Die Pflicht der Belehrung und Zurechtweisung setzt zweierlei vorans: erstens, daß ich selbst des rechten Weges gewiß bin; zweitens, daß der Andere voraussichtlich geneigt ist, meiner Beratung sich zu bedienen. In der That wird auch unser wirkliches Verhalten durch diese Rücksichten wesentlich bestimmt. Ich sehe einen Fremden im Gebirge einen Pfad einschlagen, der unwegsam endet, ich bedenke mich nicht, ihn anzurufen und ihn zurechtzuweisen. Wenn ich da= gegen jemanden im Begriff sehe, auf eine geschäftliche oder littera= rische Anternehmung sich einzulassen, die ich für verfehlt halte, dann werde ich mich fehr bedenken, ehe ich ihm einrede. Ginen Fremden werde ich ganz gehen lassen: ich habe weder eine so genane Kennt= nis seiner Lage, seiner Kräfte und Hülfsmittel, daß ich wissen kann, was ihm möglich ist; noch kann ich bei ihm das Vertrauen zu mir voraussetzen, daß er meinen Rat anzunehmen geneigt ist: vielleicht würde derselbe ihn blos irre machen oder erbittern. Ich werde also wenigstens abwarten, bis ich gefragt werde, und auch dann noch wird es mir oft zweifelhaft sein, ob ich die verlangte Auskunft geben foll; es giebt Leute, die nach fremdem Rat nur fragen, um dann den eigenen Willen zu thun und im Fall des Mißlingens die Sache auf den Berater abzuwälzen, er mag nun zu= oder abgeraten haben. In dem Maaße als diese Bedenken abnehmen, werde ich geneigter sein, meine Ausicht von der Sache mitzuteilen: je besser mir die Person und die Sache bekannt ift, je mehr die Sorge um seine Wohlfahrt mir durch ein besonderes Verhältnis auferlegt wird, desto leichter werde ich aus meiner Zurückhaltung heraustreten. Die Fähigkeit zu beurteilen, wo und wie es angezeigt ift, mit Rat und Lehre dem Anderen zu Hülfe zu kommen, kann Diskretion genannt werden. Das Gegenteil, die Unenthaltsamkeit in der Belehrung und Beratung

Anderer, gehört zu den Eigenschaften, die am schnellsten einen Menschen seiner Umgebung unerträglich machen, vor allem, wenn sie schon in jugendlichem Lebensalter auftritt. Doppelt gilt es behutsam zu sein, wo die Beratung die Form der Zurechtweisung oder des Tadels hat. Unbernsener Tadel erbittert und bestärft in der Verkehrtheit\*).

10. Zu einer etwas eingehenderen Betrachtung fordert die andere Seite der Sache, der öffentliche Dienst an der Wahr=heit, auf.

Die Erkenntnis der Wahrheit im Großen, wie sie in Philosophie und Wissenschaft erscheint, ist nicht eine Funktion des Einzelgeistes als solchen; Erzeuger und Träger derselben ist das Volk oder zuletzt die Menschheit; der Einzelne hat daran Teil als Glied eines Volkes. Das kleine Bruchstück, das er besitzt, hat er als Erbe der Vergangenscheit: er denkt mit den logischen und metaphysischen Kategorien, welche im Lauf der Jahrtausende der Volksgeist gebildet und in den grammatischen Formen verkörpert hat; er sieht die Dinge mit den Vorstellungen und Begriffen, die ihm seine Zeit zur Verfügung stellt; er arbeitet an der Lösung der Fragen, welche sie ihm aufgiedt. Anderersteits ist freilich nicht minder wahr, daß der Gesammtgeist die Funktion der Erkenntnis nur durch Einzelgeister als seine Organe übt.

Hier tritt nun ein bemerkenswerter Unterschied hervor: nicht in gleicher Weise verhalten sich die Einzelnen zu dieser Funktion. Die

<sup>\*)</sup> In Wackernagels Edelsteinen deutscher Dichtung und Weisheit im XIII. Jahrh. findet sich eine Predigt des Bruders David von Angsburg, die hiernber einen beherzigenswerten Rat giebt: Ziuch din gemuëte von allem, des dich niht angêt. Lâz einen jeglichen sîn dinc ahten unde sînen siten halten unde schaf dû mit gote dîn dinc. Swes aber dû maht gebezzert werden, des nim alleine war; daz ander lâz hin gên. Bekümber dîn herze niht mit urteile, wan dû niht wizzen kanst, umbbe welhe sache oder in welhem sinne daz geschiht, daz dû urteilst; wan als wir ûzen ofte missesehen einez für daz ander, alsô misserâten wir ofte ein guotez für ein boesez, als der schelhe, der zwei siht für einez und ist daran betrogen. Maht duz aber niht zu guote kêren, dennoch bekümber dich niht dâ mite. Ez ist vil unverrihtunge in der kristenheit, der dû aller niht verrihten maht. Lîd einez mit dem andern. Des dû niht trûwest gebezzern, dâ üebe dîn gedult an. Swâ aber von dînem swîgen iht ungevelliges wahsen möhte, daz von diner rede mac gebezzert werden, dâ sprîch zuo, senfteclîchen, ernstlîche, âne strît, daz dû dich dâ mite unschuldigest, daz dus iht teilhaftic sîst, des man dich anspreche.

Masse hat jederzeit an der Wahrheit mehr in empfangender, passiver Weise Anteil; zu eigentlichen Trägern und Mehrern der Erkenntnis bestimmt die Natur wenige ausgezeichnete Geister. Wenn man diese mit dem alten Namen des Klerus bezeichnet, der also alle geistigen Führer des Volks, seine Forscher und Lehrer, seine Denker und Dichter in sich schließt, so kann man sagen: der öffentliche Dienst an der Wahrheit ist der eigentliche Lebensberuf des Klerus und Wahrhaftigsteit die spezisische Tugend, gleichsam die besondere Berufstüchtigkeit des Klerikers.

Es lassen sich aber an dieser Tugend wieder zwei Seiten unter= scheiden: man kann sie Aufrichtigkeit und Wahrheitsliebe nennen. Jene die allgemeine und elementare Tugend des Klerikers: sie besteht darin, daß er einfältig und klar, gewissenhaft und treu die Wahrheit in Lehre und Predigt, in Darstellung und Anwendung verwaltet. ist die Grundbedingung seiner Wirksamkeit, als welche auf dem Vertrauen ber Laien beruht: Vertrauen aber wird allein durch Einfalt und Aufrichtigkeit des Herzens und des Verstandes gewonnen. Wahrheitsliebe dagegen wäre hier die besondere Tugend des eigentlichen Forschers und Pfadfinders: sie ist es, die als leidenschaftlicher Forschungsbrang den geschichtlichen oder naturwissenschaftlichen Forscher treibt, neue Thatsachen zu suchen und in ihre Beziehungen immer tiefer einzudringen; fie ift es, die zu stets erneuter Prüfung der geltenden Ausichten und Theorien anhält, die mit unermüdlicher Wachsamkeit gegen den Irrtum auf der Hut ist, auch den, der in Gestalt von Lieblingsmeinungen einschleicht. Die Wahrheitsliebe ist es auch, die den Dichter und Denker beseelt, der mit neuen Gedanken und Symbolen den geheimnisvollen Sinn des Lebens in der Welt zu fassen und auszusprechen Die Wahrheitsliebe ift es endlich, welche die großen Führer der Menschheit, die Propheten und Reformatoren antreibt, neue, un= betretene Pfade des Lebens. zu suchen. Plus ultra ist die Losung Dieser Pfadfinder der Zukunft, die dem geistig=geschichtlichen Leben der Menschheit die Wege bahnen. Es hält sie keine Autorität, kein noch so heiliges Vorurteil, sie folgen dem Licht, das ihnen im Innern aufgegangen ist.

Und hier tritt nun ein Zug hinzu, der den Charakter der Wahrsheitsliebe in ihrer höchsten Erscheinungsform vollendet: sie führt zum

Märtyrertum. Man sollte erwarten, daß die Völker ihren großen Tührern und Pfadfindern mit dankbarster Verehrung anhingen. Es ist auch so, aber erst nach ihrem Tode werden sterbliche Menschen unter die Götter versetzt. Das Martyrium ist die große Läuterung und Bewährung, durch welche die Menschheit die nenen Wahrheiten auf ihre Ächtheit prüft; es ist die enge Pforte, durch welche die Heit so gehalten und es ist nicht schwer, die geschichtliche Notwens digkeit dieser auf den ersten Blick so überraschenden Thatsache zu sehen.

11. Ich versuche zunächst, die psychologische Notwendigkeit

zu zeigen.

Die Anschaumigen und Erkenntnisse, die ein Volk besitzt, werden, und das ist ihre Bestimmung, die ideelle Grundlage für seine Ein= richtungen in Staat und Necht, Kirche und Schule. Knust und Praxis aller Art beruhen auf Einsichten und Ansichten von der Natur der Dinge und der Menschen, ihrer Beziehungen unter einander und zum Universum. Ursprünglich finden wir überall das ganze Leben eines Volkes mit allen seinen Einrichtungen auf Religion gegründet. Jede Religion aber enthält eine Geschichtsphilosophie und eine Metaphysik als den Niederschlag aller Erfahrungen, welche ein Volk über die Welt und sein Verhältnis zu ihr gemacht hat. Damit ist gegeben, daß jeder Versuch einer wesentlichen Veränderung der Anschammaen als eine Bedrohung des ganzen Lebens empfunden wird: die Er= schütterung der theoretischen Grundlagen wird die Erschütterung aller darauf gebauten Einrichtungen zur Folge haben. Und das ist keine Täuschung. In Wahrheit sind alle großen Revolutionen in der Welt der Einrichtungen von Revolutionen in der Welt der Anschaumgen ausgegangen. Nirgend ist die Sache deutlicher als in dem jüngsten Abschnitt der Geschichte der europäischen Völker. lange Reihe von Revolutionen, welche den Inhalt der modernen Geschichte ausmachen, sind eine Nachwirkung der Veränderungen in der Welt der Vorstellungen, durch welche seit dem 15. Jahrhundert die in der Kirchenlehre systematisirte Weltanschauung des Mittelalters aus den Angeln gehoben wurde. Die großen hiftorischen und geo= graphischen, kosmischen und physikalischen Entdeckungen, welche in erstannlicher Fülle um das 16. Jahrhundert sich zusammendrängen, haben zuerst die Kirchenrevolntion, sodann die wirtschaftlichen und politisschen Revolutionen, welche vor allem Deutschland, England und Frankreich seitdem erschüttert haben und noch nicht zum Ende gestommen sind, möglich gemacht. — Wo dagegen, wie in China, Stabilität in der theoretischen Welt herrscht, da beharrt auch die Welt der Einrichtungen in den alten Formen.

So geschieht es, daß die Institutionen selbst den Veränderungen der Anschauungen Widerstand leisten; sie verteidigen in den über= lieferten Auschaumgen die Grundlage ihres eigenen Bestandes. Man könnte sie so argumentiren lassen: die Wohlfahrt des Volkes beruht auf der Sicherheit und Zuverlässigkeit seiner Lebensordnungen; eine Revolution, die irgend einen bedeutenden Teil seiner Ordnungen er= greift, ist allemal eine schwere, ja lebensgefährliche Krisis für dasselbe. Die Festigkeit derselben beruht aber auf ihrer Autorität und diese beruht wieder darauf, daß ihre Ernudlagen unangefochten gelten. Daher kann es durchaus nicht gestattet sein, daß diese Grundlagen in Zweifel gezogen werden: Die Kritik, welche sich gegen Die Grund= auschammgen richtet, worauf die Einrichtungen ruhen, unterwühlt den Boden, worauf Sicherheit und Wohlfahrt des Volkes, ja sein Leben selbst stehen. Daher darf diese Kritik nicht stattfinden, das subjektive Räsonnement nuß vor den Principien, worauf die Kirche, der Staat und die Gesellschaft beruhen, Halt machen. — Gilt das für Alle, so gilt es doppelt für den Klerus; seine Aufgabe ist es eben, der Gesammtheit durch die Erhaltung und Verteidigung der Wahrheit zu dienen; damit würde es aber übel aussehen, wenn jedermann jederzeit sich selbst mit seinen Einfällen und Privatmeinungen zum Richter über die Grundwahrheiten machen wollte.

Mit der Stimme der Einrichtungen selbst vereinigen sich die Stimmen der Privatinteressen, welche mit den bestehenden Einzichtungen verknüpft sind. Einrichtungen bestehen ja nicht in abstracto, sondern in den Menschen selbst, die sich mit ihrem ganzen Leben ihnen angepaßt haben. An dem unveränderten Bestand der Schuleinrichtungen, der Heereseinrichtungen, der Staatsordnung, der Kirchenordnung sind zunächst und direkt alle diejenigen interessist, die als Lehrer und Offiziere, als Staats= und Kirchenbeamte im Dienst dieser Austalten stehen. Ich meine interessist nicht blos in

dem gemeinen Sinn, daß ihr und ihrer Familie Lebensunterhalt auf der Fortdauer der Einrichtungen beruht — was ja bei der gegen= wärtigen Ausbildung des Pensionswesens oft nicht mehr der Fall ist - sondern vor allem ideell interessirt: wer die Notwendigkeit oder den Wert dieser Einrichtungen bestreitet, und zwar der Einrichtungen, wie sie bestehen, der entzieht jenen die ideelle Grundlage ihrer Eristenz, er scheint, indem er eine Umformung der Ordnungen verlangt, damit ihre Leistungen und ihr Leben für vergeblich zu erklären. meister des 18. Jahrhunderts, der in der Anleitung zum lateinischen Styl und zur Aufertigung von lateinischen Versen mit Ehren grau geworden war, der mußte in Reformbestrebungen der Neuerer, welche Diese Dinge als überwundenen Standpunkt verwarfen und dafür andere einführen wollten, Mathematik und Naturwissenschaft, Deutsch und Französisch, ein Aufgeben des durch Erfahrung Bewährten, durch Überlieferung Ehrwürdigen erblicken: was er und sein Vater und Großvater gelernt und als Meisterstück menschlicher Bildung und gelehrter Erndition genibt und geschätzt hatten, das sollte jetzt beiseite gesetzt werden? Und an die Stelle sollten Dinge treten, die er nicht besaß und nicht begehrte, sehr entbehrliche Dinge ohne Zweifel, denn war er nicht ohne sie gelehrt und gebildet, angesehen und glücklich gewesen? Unmöglich; nur sträflicher Leichtsinn und Unkenntnis des wahren Werts der Dinge konnte auf so verkehrte Gedanken führen. Ebenso wird sich der Geistliche gegen Bestrebungen zur Veränderung der Kirchenordnung oder des Bekenntnisses, der General gegen Angriffe auf die Heeresverfassung oder den Gamaschenknopf, ein Geheimrat gegen Veränderungen in der Staatsverfassung und Verwaltungspraxis verhalten. Sie alle werden geneigt sein, in den geforderten Veränderungen mindestens sehr unnötige Neuerungen, gewöhn= lich aber den Anfang einer schädlichen und grundstürzenden Revo-Intion zu erblicken: sollten sie wirklich eingeführt werden, so sei zu erwarten, daß das Verderben des Landes, die Vernichtung des Heeres, der Untergang der Religion die Folge sein werde. weiffagen die gelehrten Schulhäupter seit 300 Jahren jedesmal, wenn irgendwo und irgendwie an ihrem Schulzopf gezerrt oder geschnitten wird, die Rückkehr der Barbarei des Mittelalters. — Um allem diesem Unglück schon von ferne her vorzubengen, ist nach der Ansicht aller

Antoritäten das beste und sicherste und darum ratsamste Mittel, der zügellosen Kritik, zu der jugendlich unerfahrene oder böswillige Köpfe leider immer geneigt sind, mit scharfen Mitteln entgegenzutreten.

Der Widerstand der Antoritäten findet in der instinktiven Ab= neigung aller Bevorzugten und Besitzenden gegen Berände= rungen und in der Trägheit der Maffen Unterstützung. Die Befitzenden sind immer konservativ; sie sind "saturirt" und daher auf Erhaltung und Ruhe gerichtet. Wer im Besitz ist, ist selig, nach jenem alten Spruch der Juriften, er verlangt nicht nach dem Neuen, sondern fürchtet es. Aber auch die Massen sind ihrer Natur nach fonservativ. Das Bestehende ist das Gewohnte, man hat sich darin eingelebt; das Neue ist unter allen Umständen fremdartig und un= bequem, leicht lächerlich und abstoßend. Wie viele Seufzer mag in den 70 er Jahren das neue Maaß und Gewicht, die neue Münze ausgepreßt haben! Nirgend paßte die Sache, das Liter nicht in den Topf und das Meter nicht auf den Leib. Wie man im neubezogenen Hause sich unbehaglich fühlt, nichts am Orte findet, kein heimliches Plätzchen hat, das an trauliche Stunden erinnert, so geht es einem Volk in neuen Ordnungen; und darum schent es Veränderungen. Und deshalb hat auch die Masse eine instinktive Schen vor aller Kritif; auch sie empfindet, daß dadurch der Grund unterwühlt wird, auf dem die durch Gewohnheit lieb oder erträglich gewordenen Ord= nungen beruhen. Es bedarf schwerer Erfahrungen oder starken Drucks, um ein Verlangen nach Veränderungen in ihr lebhaft und ftark zu machen.

Endlich könnte man noch dazu von einem Beharrungsver=
mögen der alten Anschauungen selbst reden. Als die Koperni=
kanische Theorie der himmlischen Bewegungen zuerst auskam, da wurde
sie von den Antoritäten für einen unfruchtbaren oder lächerlichen Ein=
fall gehalten, mit dem sich ernstlich zu beschäftigen der Mühe nicht
lohne; oder wenn es sich lohne, so doch nur, um ihn zu widerlegen,
damit nicht etwa der Teusel sein Spiel habe und dem Wort Gottes
zum Hohn damit Possen treibe. Zur Erklärung der Erscheinungen
fand man die neue Anschauung gar nicht geeignet; die alte geocentrische
Vorstellung erklärte alle Dinge so natürlich, daß die neue dagegen
unbequent, ja absurd und widersinnig erschieu. Fühlen wir denn
Bautsen, Etdik.

auch nur das Mindeste von jener fabelhaften Beengung, welche die Erde nach jener Ansicht haben soll? Auf das Zeitalter der Verhöh= nung folgte mit Kepler und Galilei das Zeitalter der Widerlegung und Verfolgung; die alten Anschanungen begannen sich wirklich bedroht zu fühlen, was im 16. Jahrhundert noch gar nicht der Fall gewesen war; sie reagirten um mit allen Mitteln, die ihnen zu Gebote standen, man kann sie aus den Biographien Replers und Galileis kennen Iernen. Nicht anders ging es der Entdeckung des Blutumlaufs durch Die Mediciner, die so viele Jahrhunderte lang mit der Galenischen Theorie die Dinge gesehen und auf Grund derselben die Menschen behandelt und gesund gemacht hatten, vermochten von der Reuerung sich keine Vorteile zu versprechen, weder für die theoretische Auffassung der Dinge, noch für die praktische Behandlung. Und wie unbillig zu verlangen, daß man um jenes Duerkopfes willen seine eigene theoretische Vergangenheit verlengnen und die Antorität der Jahrhunderte verwerfen folle. Ebenso wurden in einem späteren Jahr= hundert von den Autoritäten Darwins biologische Theorien oder Stranß' Untersuchungen über die evangelische Geschichte als umvahr, unnütz und gefährlich verworfen.

So sind die alten Wahrheiten durch einen mächtigen Damm von konservativen Interessen gegen das Hereinbrechen von neuen Gedanken geschützt. Es sollen keine neuen Wahrheiten in die Welt kommen; darin kommen die Antoritäten und die Massen, die bestehenden praktischen Einrichtungen und die auerkannten Wahrheiten völlig überein. Das heißt keine wichtigen und großen Wahrheiten, keine neuen Ideen und Grundanschauungen. Darftellungen und Ausführungen, Ergän= zungen und Verbesserungen, Anwendungen und Anpassungen der anerkannten Theorien und Meinungen, die sind erkanbt, und nicht nur erlaubt, sondern verdienstlich, sie werden öffentlich belohnt; es gab vielleicht nie eine Zeit, welche derartige Verdienste so freigebig belohnte, als die Gegenwart. Welches Verhalten übrigens durchaus augemeffen und löblich ist: die großen Wahrheiten werden schon ihren Weg finden auch ohne Belohnungen; es hat der Wahrheit, obwohl sie nach Bacons Ausdruck eine Braut ohne Ausstener ist, bennoch an Freiern nie gemangelt; dagegen den kleinen und mühseligen Arbeiten, der Erforschung der Handschriften und der Beschreibung der Pilze und Räfer, der ganzen Registraturarbeit der Wissenschaft, die doch auch notwendig ist, möchte es an innerer Anziehungskraft sehlen und darum werden mit Recht für ihre zuverlässige Aussührung öffentliche Belohnungen ausgesetzt.

Die Folge jenes Widerstandes der vereinigten konservativen Interessen ist nun also, daß neue Ideen immer von Märthrern in die Welt eingeführt werden. Von den Lokrern wird ein eigener Brauch berichtet: wer einen Vorschlag zur Änderung der bestehenden Gesehe einbrachte, der nußte in der Volksversammlung, in der er ihn begründete, mit einem Strick um den Hals reden, an dem er aufgehangen wurde, wenn er seine Mitbürger nicht zu überzengen versmochte. Ein simmreicher Brauch. Die Geschichte hält es auch so, mit dem Unterschied jedoch, daß sie erst von dem Strick Gebrauch macht und dann sich überzengt.

12. So ist das Verhalten der Menschen gegen die neuen Wahr= heiten psychologisch notwendig. Es ist aber auch teleologisch not= wendig.

Geschichtliches Leben ist offenbar ohne feste und dauernde Institutionen nicht möglich; sie sind das Mittel, durch welches die gemeinsame Vernunft das Leben der Einzelnen bestimmt und leitet: die Vielen, so könnte man, ein Wort des Heraklit ein wenig umbiegend, sagen, obwohl sie nach eigener Einsicht zu leben meinen, leben in Wahrheit durch die gemeine Vernunft. Einrichtungen nun könnten keinen Bestand gewinnen, wenn neue Anschammgen, wie der Wind über ein Stoppelfeld, widerstandslos durch die Köpfe der Menschen dahinführen. Dauernde Gedanken sind die Bedingungen dauernder Einrichtungen. Damit also geschichtliches Leben möglich werde, ist es notwendig, daß die Gedanken sich in den Röpfen befestigen und einwurzeln, und neuen Gedanken, die sie zu verdrängen streben, Wider= stand leisten. Bielleicht ist eine genügende Befestigung ohne transcen= bente Sanktion ursprünglich nicht möglich, und hierin hätten wir denn die teleologische Notwendigkeit einer religiösen Metaphysik, die wir ja thatsächlich überall als ursprüngliche Grundlage des Glaubens und Lebens der Völker, ihrer Sitte und ihres Rechts finden, und die mit so großer Entschiedenheit den neuen Wahrheiten zu wider= streben pflegt. — Ja wir können uns offenbar von einem geistig=

geschichtlichen Leben überhaupt gar keine Vorstellung machen, in dem die Wahrheit nicht im Kampf mit Irrtum und Vorurteil erstritten zu werden brauchte: was wäre sein Inhalt? Dhue Reibung keine Bewegung.

Auch ist von jenen Pfadfindern und Märtyrern der Wahrheit gegen die Natur der Dinge in diesem Stück wohl kein Widerspruch zu beforgen. Lessings Wort von dem Besitz und dem Erwerb der Wahrheit ist bekannt. Und gewiß hätte er nicht gewollt, daß der Erwerb auf andere Weise, als durch Kampf, geschehen könne. Alle, die den Kampf um die Wahrheit geführt haben, waren so kampf= frohe Naturen als Lessing; dennoch darf man wohl zweifeln, ob irgend einer unter ihnen die Naturordnung, wenn es in seiner Macht ge= standen hätte, zu ändern sich hätte entschließen mögen. Das sei die besondere Ehre der Wahrheitszeugen, möchte ihm, wenn der Versucher an ihn herangetreten wäre, eine innere Stimme zugeflüstert haben, von der Gegenwart gelästert und verfolgt zu werden. Würden statt dessen die Entdecker und Vorkämpfer neuer Wahrheiten während ihres Lebens geehrt, wie sie von den nachlebenden Geschlechtern geehrt werden, dann würde auch diese Ehre von den Geschickten und Strebfamen ihnen vorweg genommen. Dann würden die Eitlen und Selbst= gefälligen sich herzubrängen mit allezeit neuen Meinungen, um auch hier die Ersten zu sein. Durch jene wohlthätige Einrichtung geschehe es, daß die geiftige Führung der Menschheit zuletzt doch den Menschen von großer, ernster und selbstloser Gesimming vorbehalten bleibe. Das wäre unmöglich, wenn die Wahrheit den Zeitgenoffen schmeichelte. Und darum sei es gut, daß die Steine, die zu Ecksteinen der Zukunft bestimmt seien, von den Bausenten der Gegenwart verworfen würden.

> Wenn das Gute würde vergolten, So wäre es keine Kunst es zu thun; Aber Verdienst ist es nun Zu thun, wosür du wirst gescholten.

So mögen mit Kückert alle, die um der Wahrheit und des Rechts willen gescholten werden, sich trösten; wenn anders sie des Trostes bedürfen, denn es ist bemerkenswert, daß die großen Märthrer der Wahrheit nicht mit Haß und Erbitterung aus der Welt geschieden sind. Jesus betete am Krenz für seine Verfolger: Vater vergieb ihnen, sie wissen nicht, was sie thun. Sie meinten ja nicht die Wahrheit zu verfolgen, sondern den Frrtum, den zerstörenden Frrtum. Ja, sie unußten selbst als unbewußte Werkzeuge der Wahrheit dienen: mußte nicht des Menschen Sohn leiden und sterben, damit alles erfüllet würde? Wie könnte der Sieg ohne den letzten Kampf gewonnen werden?

Ein zur Paradorie neigender Mann möchte sogar sagen: eigent= lich sei es bedanerlich, daß der Eifer in der Verfolgung der neuen Wahrheiten in unserer Zeit so schlaff geworden sei. Die Folge sei, daß sich keine großen Charaktere mehr bildeten, wie vor Alters, da man Wahrheitszeugen und Vorkäupfer der Ideen noch freuzigte und Man nehme das Leben Carlyles zur Hand. Ohne Zweifel habe er nach Natur und Temperament zu dem Holz gehört, aus dem Wahrheitszeugen, Propheten und Märtyrer geschnitzt würden: was hätte aus ihm werden können, wenn er um dreihundert Sahre früher gelebt hätte! In diesem matten 19. Jahrhundert sei er in kleiner Misère halb untergegangen, Verdrießlichkeiten mit Recensenten und Verlegern von Zeitschriften, Widerwärtigkeiten mit des Nachbars Hähnen und Hunden, das seien seine Kämpfe gewesen, Kämpfe von durchaus nicht erhebender Natur, so ehrlich und grimmig er sie auch durchgefochten habe. Und auch der Menschheit sei es dadurch erschwert, das eigentliche Große und Dauernde zu erkennen. Ob es mit einer Sache ein ganzer Ernst sei, das werde erst dann völlig offenbar, wenn es sich darum handle, für sie das Leben einzusetzen.

Gine Anmerkung aber halte ich nicht für überflüssig, dieser ganzen Betrachtung noch hinzuzusügen. Allgemein bejahende Urteile können bekanntlich nicht allgemein umgekehrt werden; aus dem Sah: alle großen neuen Wahrheiten wurden bei ihrem ersten Erscheinen als Heterodoxien verfolgt und verworfen, folgt nicht: alle Heterodoxien sind große neue Wahrheiten. Schriftsteller, welche von ihren Zeitzenossen mißachtet und verworfen werden, pslegen so zu folgern und sich gegen die Gegenwart auf die Nachwelt zu berufen. Aber die Nachwelt ninmt nicht alle derartige Berufungen an. Nicht alle, die sich für berufen halten, sind außerwählt; es giebt auch falsche Wärthrer, wie es falsche Propheten giebt. Es gehört eine große und ungewöhnliche Kraft dazu, den Abfall von den anerkannten

Wahrheiten innerlich zu ertragen. Wenn gewöhnliche Naturen durch Zufall und Umstände zum Kampf gegen die anerkannten Wahrheiten und geltenden Antoritäten geführt werden, dann werden leere Poltersgeister daraus. Sind solche in unserer Zeit häufiger als früher? Dann möchte man sagen: auch das hängt damit zusammen, daß keine ernstliche Versolgung mehr stattfindet: durch das Marthrium wurden die Geister gesichtet.

13. Eine Erörterung der Frage: ob die Pflicht des Wahrheits= dienstes unter allen Umständen die Zerstörung des Irrtums, wo und in welcher Gestalt er auftrete, fordere, mag diese ganze Betrach= tung beschließen. Es ist eine der großen Streitfragen, welche die Menschen zu allen Zeiten bewegt hat. Man könnte sie als die Streit= frage zwischen Wille und Intelleft, zwischen der praktischen und der spekulativen Seite der Menschennatur konstruiren. Der Wille. auf Selbsterhaltung gerichtet, fordert, wie oben ausgeführt wurde, Beständigkeit der Institutionen und darum auch der Anschauungen, auf denen sie gegründet sind. Geiftliche und weltliche Obrigkeit, welche man als die Vertretung des Willens in der Geschichte be= zeichnen kann, neigt daher überall zu der Forderung: es muß Dinge geben, die ein für allemal feststehen, an denen zu rütteln der Kritik nicht gestattet werden kann. Der Intellekt dagegen kennt keinen Schluß der Diskussion: die Fortsetzung der Untersuchung verhindern, bedeutet möglicher Weise, den Irrtum verewigen. Das Ziel aller Forschung ist die absolute Angemessenheit der Erkenntnis zur Wirklichkeit; aber dies Ziel liegt in unendlicher Entfernung, der Versuch besserer An= passung des Begriffssystems an die Wirklichkeit ift daher stets zu er= neuern. Und hiervon sind auch die Grundanschauungen nicht auß= genommen; auch sie bedürfen der fortschreitenden Umbildung, schon darum, weil die beständige Erweiterung und Vertiefung der Einzelerkenntnis zuletzt auch einen veränderten Abschluß fordert.

Der Kampf dieser beiden Tendenzen, als Principienstreit formulirt, dreht sich um die Frage: ist Wahrheit unter allen Umständen gut und Frrtum schädlich? oder kann unter Umständen die Erhaltung des Frrtums notwendig, seine Zerstörung schädlich sein? Die Politiker, wenn wir mit diesem Namen die Vertreter des Willens bezeichnen, bejahen die letztere, die Philosophen, die Vertreter des Intellektes, bejahen die erste Frage.

Wird die Frage absolut und allgemein gestellt, dann wird es mumöglich sein, anders als mit den Philosophen zu antworten: Wahrsheit ist gut und Irrtum ist schädlich. Die Dinge richten sich nicht nach unseren Meinungen, darum ist es zweckmäßig, unsere Meinungen nach den Dingen zu richten; thun wir es nicht, so geschieht es auf unsere Gefahr. Die Dinge, sagt Bischof Butler, sind, was sie sind, und ihre Wirkungen werden sein, die sie sein werden; warum sollten wir wünschen und zu täuschen? Ein Neger versucht durch Zauberei Regen zu machen und Krankheiten zu heilen. Er hat den doppelten Schaden: er bemüht sich vergeblich und behält Krankheit und Dürre.

Andererseits scheint es nun freilich unmöglich zu lengnen, daß die Zerstörung einer irrigen Vorstellung nicht unter allen Umständen die Wohlfahrt dessen, der sie heat, fördert. Gine unangemessene, also falsche Vorstellung kann dennoch besser sein als gar keine. Und die Sache mag so liegen, daß es zwar möglich ift, den Glauben an die vorhandene falsche Vorstellung zu erschüttern, nicht aber die wahre zu begründen. Es mag möglich sein, dem Neger den Glauben an den Fetisch zu nehmen, ohne daß es zugleich möglich ist, ihm richtige Vorstellungen von dem natürlichen Zusammenhang der Dinge zu geben. Hätte er dann durch die Befreiung von dem Irrtum ge= wonnen? Von Reisenden wird erzählt, daß Fetische von den Negern zum Schutz des Eigentums benutzt werden; der Dieb fürchte die Bezauberung und nicht selten komme es vor, daß gestohlene Sachen aus diesem Erunde zurückgebracht würden. Es mag eine sehr mwollkom= mene Polizei sein, aber sie ist doch vielleicht besser als gar keine. — Ein hölzernes Bein, sagt Schopenhauer, ist besser als gar keines, und ebenso ist irgend eine Religion besser, als keine überhaupt.

Man nuß sich klar machen: Wahrheiten sind nicht fertige Dinge, die man von Hand zu Hand geben kann, wie Münzen; Erkenntnisse sind lebendige Funktionen und in anderer Gestalt überhaupt
nicht vorhanden. Sie können also nicht eigentlich mitgeteilt werden.
Ein Anderer kann mir zur Erzengung von Gedanken behülflich sein,
aber er kann mir nicht seine Gedanken übergeben; ich kann nur die
Gedanken denken, die ich selbst erzenge. Und die Hüsse, die er mir

dabei gewährt, besteht nicht immer darin, daß er die Gedanken, wie sie ihm geläufig sind, einfach ausspricht. Der gerade Weg ist hier gar nicht immer der fürzeste. Um Anfang des 13. Jahrhunderts lernte das Mittelalter die naturwissenschaftlichen Schriften des Ari= stoteles kennen. Unsere Naturforscher werden geneigt sein, in diesen Schriften wenig anderes als ein mehr oder minder fein gesponnenes Bewebe von Irrimmern zu erkennen. Und doch waren diese Bücher dem 13. Jahrhundert ohne Zweifel von viel größerem Wert, als die aller= vollkommensten Lehrbücher der Gegenwart ihm hätten sein können. Wenn die besten Handbücher der Physik, der Chemie, der Astronomie, die das 19. Jahrhundert hervorgebracht hat, im 13. Jahrhundert vom Himmel gefallen wären, sie würden vermutlich nach kurzem Ein= blick als gänzlich unverständliche und unbrauchbare Sachen bei Seite gelegt worden sein; die Denker jener Zeit hätten mit ihnen nicht mehr zu machen gewußt, als wir mit Büchern voll kabbalistischer Zeichen und Formeln. Oder was ihnen etwa darin lesbar gewesen wäre, die Millionen und Billionen, mit denen unsere Astronomie und Physik rechnen, oder die Zerlegung des Lichts, die Theorie der Kometen und Nebelflecke, es würde ihnen als die unerhörteste und similoseste Phantasterei vorgekommen sein. Hätte also jemand im Gifer für die Wahrheit, hätte jenes allmächtige Wefen des Cartefins, nicht um zu täuschen, sondern um vor Täuschung zu schützen, eingegriffen, die aristotelischen Bücher zerstört und die anderen vom Himmel herab= geschickt: was wäre die Folge gewesen? Offenbar, daß die Entwickelung der Naturwissenschaft bei den abendländischen Bölkern, wenn nicht definitiv unmöglich gemacht, so doch um Jahrhunderte verzögert worden wäre. Diese Bölker hätten mm ohne Unterstützung durch einen Lehrer, der zu ihrer Schwachheit sich herabließ, langen Weg zur Erkenntnis allein antreten müssen, und wer weiß, ob sie ihn je gefunden hätten; die mitgeteilte Lösung des Rätsels, wenn wir also so verwegen sein wollen, die Lehrbücher der Gegen= wart so zu nennen, hätte ihnen schwerlich eine Anleitung dazu ge= geben.

Nun sind die verschiedenen Entwickelungsstufen nicht blos nach= einander, sondern auch nebeneinander. Wie es nebeneinander das elektrische Glühlicht und die Unschlittkerze giebt, und wie jede an ihrem Ort angemessen sein kann, so sind auch verschiedene physische und metaphysische Anschauungen und Grundbegriffe nebeneinander: der Forscher und Denker und das Mütterchen im verlorenen Gebirgs= winkel, sie können die Welt nicht mit denselben Gedanken denken. Die Wahrheit ist eine, die Anschauung der Dinge, projicirt auf den vollkommenen Intellekt, aber die wirklichen Intellekte sind mehr oder minder unvollkommen und bedürfen darum verschiedener Handhaben, die Dinge anzusassen.

Von diesem Standpunkt scheint sich mir der Widerstreit zwischen Politikern und Philosophen in folgender Weise schlichten zu lassen.

Die Philosophen haben darin Recht: der Forschung ist keine Grenze zu ziehen. Was immer ein Volk, aus sich felber schöpfend an neuen Gedanken hervorbringt, das wird ihm angemessen und zu= träglich sein. Man darf die Zuversicht hegen, daß die Natur, wie überall, so auch hier das Zweckmäßige und Notwendige zur rechten Zeit hervorbringt. Jeder Fortschritt der Erkenntnis wird unter dem Gesichtspunkt der Gesammtentwickelung eines Volkslebens ein wahrer Fortschritt sein. Der Forscher als solcher darf daher von keiner anderen Frage wissen als der: was ist wahr? Da es aber keine Forschung ohne Mitteilung geben kann, so muß man weiter sagen: auch der Mitteilung darf keine Grenze gesetzt werden. Der wissen= schaftliche Schriftsteller hat gar keine andere Rücksicht als die eine gelten zu lassen: wie bringe ich die Dinge, so wie ich fie sehe, am klarsten und bestimmtesten zur Darstellung? Ein wissenschaftlicher Schriftsteller, der sich von Rücksichten und Absichten anderer Art leiten läßt, der zuerst und zuletzt daran denkt, wie er diesem gefalle und bei jenem Anstoß vermeide, der dient nicht der Wahrheit und darum verschmäht auch ihn die Wahrheit. Sie ergiebt sich allein bem, der sie allein sucht. Die rücksichtslosen und absichtslosen Bücher sind die bleibenden. Nicht einmal an den Nuten der Leser soll der Schriftsteller denken, sondern allein an die Sache; je ausschließlicher er von ihr erfüllt ist, desto besser wird er schreiben. "Die philo= sophischen Systeme", sagt einmal der alte Wandsbecker Bote, "welche von ihren Berfassern für Andere erfunden und als Feigenblätter, oder des Zanks oder der Schau wegen aufgestellt werden, gehen vernünftige Leute eigentlich gar nichts an. Die Philosophen aber, die nach

Licht und Wahrheit forschten für eigenes Bedürfnis und um sich den Stein der Unwahrheit, der sie drückte, vom Herzen zu schaffen, gehen andere Menschen eigentlich und sehr nahe an."

Soweit haben die Philosophen Recht. Dagegen haben die Poli= tiker darin Recht: die lehrhafte Mitteilung, welche sich an bestimmte einzelne Personen richtet, die unterliegt nicht blos der Rücksicht auf die Sache, sondern auch der Rücksicht auf die Person. Diese Rücksicht, wir können sie die pädagogische nennen, kann den Lehrer verhindern, alles zu sagen, was er deukt, und das, was er deukt, so zu sagen, wie er es für sich deukt. Man wird ja nicht das einfältigste Erlebnis zwei verschiedenen Personen ganz in derselben Weise erzählen; die Rücksicht auf die Person wirkt auf Darstellungsweise, Tonart, Auswahl und Anordnung der Thatsachen ein. Wie könnte man von größeren Dingen, wie könnte man von Gott und Welt zu Personen von verschiedenem Alter, Bildungsstufe, Neigungen und Ansichten mit denselben Worten reden? Es ist dieselbe Menschheitsgeschichte, von der in der Volksschule, im Gynnasium und auf der Universität gehandelt wird: und doch wie verschieden wird die Behandlung sein müssen, um an jedem Ort gut, lehrreich und erbaulich zu sein. Das= felbe wird auch von den letzten Dingen gelten: die Welt ift die eine und selbe, und so ift es die Wahrheit; aber nicht in jedem Spiegel kann sie dasselbe Antlitz zeigen.

Was für den Lehrer in der Schule gilt, gilt für den Prediger in der Kirche. Auch für ihn gilt das pädagogische Gebot: so von der Wahrheit zu handeln, daß diese Hörer, die er vor sich hat, das durch belehrt und erbant werden. Nehmen wir an, seine Gemeinde sei ein abgelegenes Heidedorf, wohin von den Dingen, die in den letzten hundert Jahren in Theologie und Litteratur sich begeben haben, noch nicht das dunkelste Gerücht gedrungen ist, wo die Namen von Strauß und Nenan so wenig, als die von Kant und Schleiermacher gehört worden sind. Hier gilt noch die Bibel unsangesochten als das Wort Gottes, das durch die heiligen Männer, denen es ausgetragen wurde, uns übermittelt worden ist. Unser Prediger aber hat sich von der Kritik überzeugen lassen, daß es bei der Entstehung der heiligen Schriften menschlich zugegangen ist, wie bei der Entstehung anderer Schriften, daß darin verschiedene Ausse

fassungen, Widersprüche und Irrtümer enthalten sind, von den Un= sicherheiten der Überlieferung nicht zu reden. Soll ihn das abhalten, zu seiner Gemeinde von der Bibel als dem Wort Gottes zu reden? Soll er ihr etwa die Resultate der gelehrten Kritif vortragen, um sie von jenen altväterischen Vorurteilen und Irrtümern zu befreien? Was würde er damit erreichen? Wenn es ihm gelänge, den Bauern ihren alten Glauben zu entreißen, was könnte er ihnen als Erfat geben? Strauß' Leben Jesu oder Kants Kritik der reinen Vernunft? Also der einzige Erfolg wäre, daß er bei ihnen das Buch, das ihnen bisher als Wegweiser und Leuchte, als poetische Erquickung im Leben und als Trost im Sterben diente, in Mißachtung brächte. Denn so würden sie ja nun leicht sagen, wenn sie ihm glaubten: also sind wir mit dem Buch angeführt worden; wir meinten, es sei Gottes Wort, nun schen wir, es ist Menschenwort, und darum thun wir es billig bei Scite und lesen lieber, was die gescheiten Menschen von heute schreiben. Machen es doch die Gebildeten auch nicht anders: weil sie der Kritik glauben, es sei nicht Gottes Wort, lesen sie es nicht mehr. Also, will unser Prediger das nicht, meint er vielmehr, wie es denn doch wohl sich verhält, daß die Bibel für seine Heidebanern und vielleicht auch für andere Menschenfinder, das erste, wichtigste, ja vielleicht einzig nötige Buch sei, das alle Tage zu lesen ihnen mehr Gewinn bringe, als das verbreitetste, breimal täglich erscheinende Tageblatt und die gebildetste Wochen= und Monatsschrift obendrein: glaubt er dies, so ist es seine Pflicht, ohne Bedenken und Zandern in der Sprache von dem Buch zu reden, in der die Heidebauern davon zu reden gewöhnt sind. Und was heißt es denn, die Bibel Gottes Wort nennen? In Grunde genommen ist das doch nicht eine litterarhistorische Notiz, wie die, daß Gutfow der Verfasser des Zauberers von Rom sei, sondern ein Werturteil: sein Inhalt sei so groß und wahr, daß es ein göttliches Buch sei und nur von Gott kommen könne. — Eben derselbe Prediger könnte, wenn er in eine ganz andere Umgebung versetzt würde und ının zu Lesern Strauß' und Kants zu reden hätte, seine Sprach= weise ändern, ohne seine Ausicht zu ändern und ohne der Wahrheit in dem einen oder anderen Fall untren zu werden. Er würde, auf ihre Anschauung eingehend, ihnen sagen: was sie alles über diese Bücher gelesen und gehört oder gar geschrieben hätten, sei gewiß höchst interessant und manches davon vielleicht auch historisch unzweiselhaft; nun möchten sie aber einmal alles das auf einen Angenblick bei Seite lassen und mit ihm betrachten, was denn nun in diesen so und so entstandenen Büchern gesagt sei: höchst ernsthaste Dinge, scheine ihm, und oft mit wunderbarer und einziger Einfalt und Kraft gesagt; so daß er auf gewisse Weise doch darauf zurückstomme: es seien göttliche Worte und eine Ofsendarung Gottes in diesem Buch, wie in keinem anderen Buch der Welt; was denn auch die Ansicht Herders und Goethes gewesen sei. — Wenn aufsdanen (odxodomesw) und nicht einreißen das eigentliche Geschäft des Predigers wie des Lehrers ist, so müßte er, denke ich, so versahren; das wäre jenes: die Wahrheit mit Liebe sagen und nicht mit Zorn, wovon der Apostel redet (ådn Deview &v ärans, Eph. IV, 15).

Eben derselbe Prediger könnte endlich, wenn er als Gelehrter philologisch shistorische Untersuchungen über die heiligen Schriften veröffentlichte, noch in einer dritten Sprache reden. Hier würde er, wieder um der Pflicht der Wahrhaftigkeit gerecht zu werden, eben das vermeiden, was er als Prediger gar nicht vermeiden kann und darf, Anbequemung an fremde Art zu denken und zu reden. Und vermeiden würde er nicht minder die Entscheidnungen mit sowohl als auch, die Notbehelfe und Ausflüchte, um eine Theorie zu retten, das Schielen nach der Korrektheit, das Veilschen um die Wahrheit, das Umgehen des Eingeständnisses, daß ihm tausend Dinge rätselhaft geblieben seien, kurz alles das, was manche Kommentare zu den Evangelien jedem wahrhaften Menschen so ungenießbar und merträgslich macht. Es thäte wahrlich ein neuer Luther not, der die Komment und Disputationen abthäte, die unseren jungen Theologen Sinn und Gehirn verderben.

Einen Blick werfen wir von hieraus noch auf die Aufgabe eines Kirchen= und Schulregiments. Wir werden sagen, was dem Regiment zum Einschreiten gegen die Lehrthätigkeit eines Mannes Veranlassung geben kann, das sind nicht abweichende überzengungen, sondern allein pädagogische Mißgriffe. Der Prediger und Lehrer ist nicht im Amt, um als Mietling korrekte Ansichten korrekt vorzutragen, sondern um mit seinem Glauben, seinen überzengungen,

seiner Seele zu wirken. Fängt er es ungeschickt an, so gehört ihm von dem Erfahreneren Rat, und will er ihn nicht hören, oder kann er ihn nicht verstehen und darnach thun, so muß er einen anderen Beruf suchen: lehren und predigen ist nicht jedermanns Ding. Freilich auch die Lehrart eines Andern zu prüfen ist nicht jedermanns Ding, und sicher nicht dessen, der in der Korrektheit des Denkens und Aftenerledigens vorausteht. Harte Gleichmacherei erbittert und macht stumpf. Wenn zu irgend einem Amt, so ist zu diesem Weiß= heit und Selbstbeherrschung, Schärfe des Blickes und Gelindigkeit des Urteils notwendig, und vor allem ein Reichtum an Einsicht und Erfahrung über die Dinge, worauf geistige Wirkung bernht, nicht blos urteilen, sondern auch geben und helfen zu können. Buchstabe tödtet, aber der Geift macht lebendig. Und ein Wort Goethes verdient dazu Beherzigung: "Wenn ältere Personen recht pädago= gisch verfahren wollten, so sollten sie einem jungen Mann etwas, was ihm Frende macht, es sei von welcher Art es wolle, weder verbieten noch verleiden, wenn sie nicht zu gleicher Zeit ihm etwas Anderes dafür einzusetzen hätten".



Viertes Buch.

Die Formen des Gemeinschaftslebens.



## I. Die Jamilie\*).

1. Die Familie ist die Urform alles Gemeinschaftslebens. Wie ein Tierkörper aus Zellen, so besteht ein Volkskörper aus Familien als letten Elementen. Das isolirte Individuum kommt in der ge=

Paulfen, Ethik.

<sup>\*)</sup> Es ist nicht meine Absicht, auf die ebenso interessante als schwierige anthropologische Frage nach dem geschichtlichen Ursprung der Familie hier einzugehen. Ich bemerke nur, daß durch die Untersuchungen von Bachofen, Morgan, Lubbock. Spencer u. A. so viel festgestellt zu sein scheint, daß die Familie in dem Sinn unseres Sprachgebrauchs, die danernde und ausschließliche Gemeinschaft eines Mannes mit einer (oder mehreren) Frauen und den gemeinsam erzeugten Kindern, nicht eine ursprüngliche, sondern eine erst auf höherer Kulturstufe erreichte Form der Gemeinschaft der Geschlechter ist. Der monogamen und polygamen Familie scheint überall ein Zuftand voraufgegangen zu fein, in welchem Stamm und Familie, die beiden später auseinander tretenden Formen des Gemeinschaftslebens, noch indifferenziirt waren: die ganze Gruppe durch Abstammung und Lebensgemeinschaft verbundener Individuen bildete auch eine einzige Geschlechtsgemeinschaft. Hierauf deuten eine Menge Spuren und Überrefte im Leben civilifirter sowohl als uncivilifirter Bölker. namentlich das fogenannte Mutterrecht, auf welches durch Bachofens Unterfuchung (das Mutterrecht, 1861) zuerst die Ansmerksamkeit gelenkt worden ist. Berwandt= schaft wird hiernach ursprünglich allein durch Abstammung von derselben Mutter begründet: natürlich, ein dauerndes Band zwischen der Mutter und den Nachkommen ift durch die Natur selbst gegeben; zwischen dem Bater und seinen Nachkommen, zwischen dem Gatten und der Gattin ist dagegen dauernde Berbindung teine unmittelbar natürliche Notwendigkeit. Sie entsteht erst allmälig als sittliche Notwendigkeit mit der Entwickelung zu höherer Kultur in engem, wechselseitigem Berhältnis mit der Ausbildung der Eigentumsverhältniffe. In der Familie nach Vaterrecht, die auf die Naturordnung des "Mutterrechts" folgte, erscheint das Weib ursprünglich als ein Besitztum des Mannes, das durch Ranb oder Kauf erworben wird. Erst auf höherer Rulturstufe hört das Weib auf, Sklavin und veräußerliches Befitftud zu fein, und erft in der letten und höchsten Form der Familie, der monogamen Che, erreicht sie allmälig die wesentliche Gleichstellung mit dem Manne. - Für die folgende Darstellung vgl. W. E. Hearn, The Aryan household, its structure and its development, London 1879. Ferner Fustel de Coulanges, La cité antique. 11 édit. Paris 1885. 37

schichtlichen Welt so wenig vor, als isolirte Atome oder Moleküle in der organischen. Schon rein naturhistorisch betrachtet, ist das Indipiduum nicht ein Ganzes und Selbständiges: erst das Paar geschlechtslich differenziirter Individuen ist ein Ganzes, in dem sich der Artstypus vollständig darstellt; die Einzelnen sind leiblich und geistig auf einander bezogene, einander zur Einheit ergänzende Hälsten. Das Paar allein hat auch die Fähigkeit der Selbsterhaltung im vollen Sinn, hat Neproduktionsvermögen; das Individuum als solches versnag so wenig sich in der Welt zu erhalten, als hineinzukommen.

Ift so in der natürlichen Welt die Familie das erste selbständige Element, so gilt dasselbe auch für die geschichtlichessittliche Welt: die Familie, aus Mann, Weib und Kindern bestehend, ist das erste sittliche Ganze, das Urelement, aus dem sich die Gemeinschaften höherer Ordnung aufbauen. Man kann vier große Formen des geschichtlichsgeistigen Gemeinschaftslebens unterscheiden: das gesellige, das wirtschaftliche, das rechtlichspolitische, das religiöse. Feder dieser Kreise setzt sich aus Familien als den Urelementen zusammen; jeder dieser Lebensinhalte kommt zuerst in relativer Selbständigkeit innershalb der Familie vor.

Die Familie bildet den engsten, relativ in sich geschlossenen Kreis des geselligen Verkehrs. Täglich vereinigt ihre Glieder der gefellige Genuß des Mahls; die Familie feiert ihre Feste und Erinnerungstage, wozu auch die entfernt lebenden Glieder sich gern einstellen, mindestens aber aus der Ferne des trauten Kreises gedenken. Wie das äußere Leben mit seinen Freuden und Leiden, seinen Erleb= nissen und Zufällen ein gemeinsames ist, so auch das geistige Leben. Die Gedanken und Empfindungen offenbaren sich am vollkommensten innerhalb des häuslichen Kreises, hier giebt sich jeder unbefangen und ganz; außerhalb dieses Rreises engster Vertrautheit zeigt er mit Auß= wahl und mit Bewußtsein, was er für gut hält und wofür er Berständnis zu finden erwartet. Dieser Unterschied erscheint auch darin, daß in jeder Familie eine Art Familiensprache sich bildet. Wie jedes Glied des Kreises einen Hausnamen hat, einen Rose= oder Necknamen, mit dem ihn nur der Familienkreis nennt, so erhält leicht eine ganze Reihe von Dingen oder Beziehungen Hausnamen. Dazu kommen besondere Wendungen und Redensarten, oft von den Kindern aufgebracht, Anspielungen und Geschichten, und so entsteht eine Art von Haussprache, die zu den Draußenstehenden nicht gesprochen wird und ihnen nicht verständlich ist. Das Haus schließt sodann den weisteren Kreisen des geselligen Lebens als Einheit sich an. Nicht die Individuen als solche, sondern die Familien treten in geselligen Verstehr mit einander: das Haus empfängt Gäste. So ist es ursprüngslich; erst die sortschreitende Individualisirung, die einen so in die Angen springenden Zug aller höheren Civilisation ausmacht, sührt zur Anslockerung der Familie auch als geselliger Einheit, indem Mann und Fran eigene gesellige Kreise bilden.

Ebenso bildet die Familie die engste wirtschaftliche Einheit. Sie heißt als solche Hausstand ober Haushaltung. Gine Haus= haltung zeigt die beiden Seiten des wirtschaftlichen Lebens, Güter= erzengung und Verzehrung, in relativ geschlossenem Kreislauf; sie bildet die elementare Erwerbs= und Arbeitseinheit und ebenso die ele= mentare Verzehrungseinheit. Im Hausstand findet sich auch die primitivste Arbeitsteilung: Mann und Fran verteilen die wirtschaft= lichen Leistungen so unter sich, daß dem Mann die Beschaffung des Rohprodukts, der Jagdbeute, des Ertrags des Ackers, des Ertrags gewerblicher Arbeit, des Gehalts, als des rohesten Rohprodukts, zu= fällt, der Frau dagegen die Verwandlung des Rohprodukts in Güter, die numittelbar der Erhaltung und dem Genuß dienen. In der Ans= stattung der Familie mit einem Landloos, welche so regelmäßig als Form des gesammtwirtschaftlichen Lebens Ackerban treibender Bölker auf früher Kulturstufe uns entgegentritt, wird diese Stellung der Familie als des ersten selbständigen Elements der größeren Wirt= schaftseinheit anerkamt.

Die Familie ist sodann das letzte selbständige Element des recht = lich = staatlichen Lebens. Bei allen Zweigen der arischen Race ist der Hansvater, der Repräsentant der Familie, das letzte Rechtssub= jekt. Die Rechtsgemeinschaft als solche weiß von den übrigen Familien= gliedern gar nichts, oder sie verkehrt mit ihnen nur durch den Hans= vater: sie erleiden Unrecht, der Hansvater sucht ihr Recht, sie thun Unrecht, er wird dafür belangt. Innerhalb der Familie giebt es keinen Rann für die Einwirkung der Rechtsgemeinschaft; das Recht in der Familie ist der Wille des Hansvaters. Das römische Recht

in seiner ursprünglichen Gestalt hat diese Anschauung auf das schärfste ausgeprägt. Die väterliche Gewalt ist rechtlich unbegrenzt; alle Glieder der Familie sind in der Gewalt (manus) des Hausvaters (pater familias); er kann Weib und Kinder verkaufen und tödten, das Recht weiß nichts davon. Selbst der verheiratete Hanssohn bleibt, mit= fammt Weib und Kindern, in der väterlichen Gewalt. Ebenso ist der Hausvater der rechtliche Eigentümer alles dessen, was die Glieder der Familie erwerben, sei es durch Arbeit, durch Erbschaft, durch Schenkung oder wie immer. Gerade an diesem Punkt wird übrigens sichtbar, daß der Hausvater nicht als dieses Individuum, sondern als zeitweiliger Repräsentant der danernden Familie seine Stellung gegenüber den übrigen Familiengliedern hat: bei seinem Tode folgt ohne seinen Willen, ja gegen seinen Wunsch, der Haussohn in alle Rechte des Vaters, er setzt die Verson desselben fort. Das eigentliche Rechts= subjekt, das ist die zu Grunde liegende Auschauung, ist eben nicht das Individuum, sondern die Familie, und diese stirbt nicht, sie wechselt nur den Verwalter ihrer Rechte. Daher ist es auch die Pflicht jedes Hausvaters gegen die Rechtsgemeinschaft, für einen Nachfolger an seiner Statt zu sorgen, d. h. ein Weib zu nehmen und legitime Kinder zu zeugen. Das ist der Gesichtspunkt, von dem Römer und Griechen die Ehe ausahen. Allmälig hat auch in dieser Hinsicht eine Auflösung der Familie sich vollzogen. Schon im römischen Recht fand eine fortschreitende Einschränkung der väterlichen Gewalt statt; und für die moderne Rechtsanschauung sind überhaupt nicht mehr die Fami= lien oder ihre Repräsentanten, sondern die Judividuen die Rechtssubjekte.

Endlich ist die Familie auch der letzte, relativ selbständige Träger des religiösen Lebens. Ursprünglich ist jede Familie eine besondere Kultgemeinschaft mit besonderen Familiengöttern. Der Ahnenkult, nach Spencers Ansicht, die auf die umfangreichste Durchsorschung des Thatsachenmaterials sich stützt, ein Element aller ursprünglichen Resligion, scheint jedenfalls allen arischen Bölkern gemeinsam gewesen zu sein; am vollständigsten ist er bei den Römern in dem Kult der Laren und Penaten erhalten; die Spuren einer Verehrung von Hauss und Familiengeistern sinden sich aber nicht minder bei Eriechen und Gerunanen. Die Geister der Vorsahren werden gedacht als fortlebend und teilnehmend, gegenwärtig in der Mitte der Nachsommen, sie

werden täglich zum Mahl geladen, es wird ihnen von den Gütern des Hauses gespendet, sie rächen Vernachlässigung durch Unglück aller Der Hausvater ist der Priefter dieses Kults, der Heerd der Art. Die Religion des Stammes oder der Stadt ist die Hausaltar. Religion der erweiterten Familie, der Tempel das Haus, in dem ihre Götter wohnen, der Altar der Heerd der Stadt; Vorsteher des all= gemeinen Kultus ift der Vorsteher der Stadt, der König, gleichsam der allgemeine Hausvater, durch den die Kultgemeinde vor den Göttern vertreten wird; Griechen und Römer hielten bekanntlich, nad Abschaffung des politischen Königtums, doch die Beibehaltung eines Priester-Königtums für nötig, um der Götter willen. ift gegeben, daß Familienereignisse ursprünglich überall religiösen Charakter haben. Die Familiengründung ist eine Sache, welche auch die Götter angeht; die altrömische Form der Cheschließung, die confarreatio, ist ein symbolisches Mahl, durch welches die Frau in die Kultgemeinschaft der neuen Familie aufgenommen wird. So wird bei den Griechen der neugeborene Sohn durch einen ceremoniellen Um= gang um den Heerd (augidoonia) den Göttern gleichsam dargestellt und empfängt zugleich den Ramen.

Gegenwärtig haben wir zwar keine besondere Hausreligion mehr; aber auch heute noch ist die alte Sitte häuslicher Gottesdieuste nicht ganz ausgestorben, Morgen= und Abendsegen und Tischgebet zeigt die Familie als engste Kultgemeinschaft. Was von religiösem Ceremoniell in unserem Leben überhaupt noch übrig ist, schließt sich vorzugsweise an die Familieuereignisse, Geburt, Tod und Cheschließung au. Und jedenfalls geschieht die lebendige Fortpslanzung der Neligion, soweit sie überhaupt stattsindet, innerhalb der Familie.

So kann man also sagen: die Familie ist ursprünglich durchaus und, trotz fortschreitender Individualisirung, auch hente noch der engste Kreis, der das Leben des Einzelnen hegt und einschließt, und zugleich die Beziehungen zu den größeren Kreisen ihm vermittelt. Und darum ist gesundes Familieuleben, der Haussegen, mit Pestalozzis schönem Ausdruck, die wesentliche Bedingung gesunder, sittlich=meusch= licher Entsaltung des Einzellebens.

3. Ich füge noch Eines hinzu. Was dem menschlichen Leben gegenüber dem Tierleben seinen eigenkümlichsten Charakter und seine ein=

zigartige Bedeutung giebt, das ist die Geschichtlichkeit seines Daseins. Auch diese hat ihre Wurzeln in der Familie: der Mensch lebt ein geschichtliches Leben, weil und soweit er ein samilienhaftes Leben lebt.

Tiere sind ungeschichtliche Wesen. Die einzelnen Generationen reihen sich an einander in der Zeit, aber ihr Leben bleibt ein zussammenhangloses Nacheinander. Sede Generation wiederholt den Lebensinhalt ihrer Vorgängerinnen, die Schmetterlinge und Käser dieses Sommers leben dasselbe Leben, was ihre Vorsahren vor tausend und zehntausend Jahren anch gelebt haben; Wiederholung des Gleichen aber macht keine Geschichte. Oder, wenn auch die Tiergeschlechter eine thatsächliche Entwickelung haben, wie die neuere Biologie anniumt, so erleben sie dieselbe doch nicht subjektiv: sie wissen nicht darum. Ihr Bewußtsein, wie immer es sonst konstituirt sein mag, ist kein geschichtliches und damit geht ihnen auch das Selbstbewußtsein notzwendig ab, welches durchaus eine geschichtliche Erscheinung ist. Der Meusch dagegen erlebt objektiv und subjektiv Geschichte.

Objektiv: die auf einander folgenden Geschlechter leben nicht daffelbe Leben, jedes hat einen anderen Inhalt: seine Bestrebungen, seine Sdeale, sein Glaube, seine Lebensordnungen, seine Erkenntnisse sind andere. Aber diese verschiedenen Inhalte sind nicht beziehungslos zu einander, sie stehen in einem inneren Zusammenhang, sie bilden eine sinnvolle Reihe, ähulich wie die Entwicklungsstufen im Einzel= leben, oder wie die Scenen in einem Drama. Wir können die Ge= schichte nicht aus dem Sinn konstruiren, wie wir die Teile einer Dichtung aus der Idee des Ganzen konstruiren; das können wir auch die Stufen und Momente im Einzelleben nicht. Aber wir empfinden sie Alle so: Renaissance und Reformation folgen auf das Mittelalter, das 17. Jahrhundert auf das 16., das 18. auf das 17., auf das Zeitalter der Religionskriege und der Orthodoxie das Zeitalter des Pietismus und der Aufklärung, auf die Aufklärung die Romantik: sie folgen nicht blos äußerlich, sondern sie erfolgen mit einer inneren, sinnvollen Not= wendigkeit. Ja, schließlich streben alle Erlebnisse des Menschenge= schlechts zu einem sinnvollen Zusammenhang sich zu verschlingen. Man hat die Weltgeschichte mit kühnem Vergleich eine göttliche Dichtung genannt; die Vermessenheit zu meinen, daß der Sinn dieser Dichtung in irgend einer geschichtsphilosophischen Formel erschöpft sei, ist uns vergangen; wie könnte das kleine Bruchstück von Geschichte, das uns vorliegt, für sich als ein abgeschlossenes gedeutet werden? Vielleicht stehen wir erst am Anfang einer Menschheitssgeschichte im eigentlichen Sinn, d. h. eines durch Wechselwirkung zur Einheit verbundenen Lebens aller Völker der Erde. Aber des Geschaftens oder der Ahnung einer solchen Einheit der Menschheitsgesschichte kann auch die äußerlichste Geschichtsbetrachtung sich nicht erswehren: jede Einteilung in Perioden ist eine indirekte Anerkennung der Einheit des geschichtlichen Lebens

Dieses Gesammtleben des Menschengeschlechts erlebt nun der Einzelne auch subjektiv: er weiß um die Vergangenheit, und er weiß um die Zukunft. Zwischen dem Leben der Vorfahren und der Nachkommen steht ihm das eigene in beziehungsreicher Mitte. Durch jene ist es geworden, was es ist: die ganze Vergangenheit lebt gleich= fam in seinem geschichtlichen Bewußtsein mit. Alle die Heldenge= stalten der Geschichte, die für Wahrheit, Freiheit, Gerechtigkeit, für rechtes Volkstum und rechtes Menschentum gestritten haben, für ihn haben sie gelebt, er fühlt sich ihnen zu Dank und Nachfolge ver= Der Bäter wert zu sein, das ift die beständige Aufforderung, welche das geschichtliche Bewußtsein an ihn richtet. Er wird es, indem er für die nachfolgenden Geschlechter, wie jene für ihn, arbeitet und streitet; auch diese find daher in seinem Bewußtsein, als lebendiger Zweck. So erweitert sich in dem geschichtlichen Bewußt= sein das Leben des Menschen über den engen Kreis, den es mit seiner zeitlichen Dauer erfüllt. Jeder Einzelne erlebt in gewisser Beise das Leben des ganzen Menschengeschlechts.

Die Geschichtlichkeit nun hat ihre Wurzeln in dem Familienleben. In der Familie sindet die Tradition statt, die objektive und die subsiektive. Durch die Erziehung wird der Ertrag des bisherigen Lebens dem neuen Geschlecht übergeben, damit es, ausgestattet mit dem Erbe der Väter, ihr Werk sortsühre und vollende. Hier sindet auch die subjektive Überlieferung statt: das Haus ist Hüter der Erinnerung; durch die Erzählungen der Eltern und Großeltern von ihren Eltern und Voreltern wird das Bewußtsein der Kontinnität des Lebens ursprünglich begründet. Die Familienchronik ist die Ursorm der Geschichte.

Wenn man also sagen kann: menschliches Leben ift erft das ge=

schichtliche Leben, so kann man auch sagen: in der Familie liegen die Wurzeln der Humanität.

2. Wir wenden uns nun zur Betrachtung der einzelnen Vershältnisse, die in der Familie beschlossen sind: es sind zwei wesentliche Verhältnisse, das der Gatten und das der Eltern und Kinder, wozu als drittes das geschwisterliche hinzukonnut.

Das Verhältnis der Gatten beruht zunächst Naturbestimmtheit des Geschlechtsunterschiedes. Die Differenziirung bedingt die Integrirung; Mann und Weib sind die komplementären Hälften des einen Menschen. Der Unterschied der Geschlechter ist aber nicht blos ein physiologischer; er ist zugleich ein psychischer und durchdringt das ganze Innenleben. Vielleicht kann man durch folgende Formel den Grundunterschied bezeichnen: Der Mann strebt zuerft und vor allen Dingen nach Achtung, das Weib nach Liebe. Daraus folgt: der Mann trachtet den Dingen nach, die Achtung oder Ansehen bringen. Unter diesen Dingen stehen Mut und Kraft oben an; Siege und Heldenthaten find sein Stolz. Die größte Kränkung, die ihm zugefügt werden fann, ist der Vorwurf der Feigheit, es wird ihm damit gesagt: er sei gar kein Mann, und der Vorwurf der Lüge, der mittelbar der Teigheit bezichtigt. An zweiter Stelle stehen unter den persönlichen Eigenschaften Klugheit und Beredsam= keit, die geistigen Überwindungskräfte; dazu kommt der Reichtum, auch er ein Mittel der Herrschaft und des Ansehens. — Das Weib da= gegen strebt nach den Eigenschaften, die Liebe erwerben: liebenswürdig zu sein ist ihr tiesstes Begehren. Liebe wird gewonnen durch Schönheit und durch Aumut, die innere Schönheit des Wesens, die nicht blos Liebesleidenschaft erregt, sondern Treue sichert. Die größte Kränkung für ein Weib ist, wenn ihr Liebenswürdigkeit abgesprochen wird; es braucht nicht mit Worten zu geschehen, Gleichgültigkeit ist die thatfächliche Erklärung, daß sie nicht anziehend sei. Darmn ist das Weib überall bemüht, ihrer Schönheit nachzuhelfen, durch Schmuck, But und die tausend Künste der Kosmetik; Coquetterie ist ein Ver= such, Annut nachzumachen. Der Mann dagegen bemüht sich, wenn er die Sache nicht hat, um den Schein der Ehre und Achtung. schmückt sich, nicht mit Put, sondern mit Dingen, die geeignet scheinen, ihn furchtbar zu machen, mit Waffen, Trophäen, Skalps, Narben im

Gesicht n. s. w. Er renommirt mit Heldenthaten oder mit Gelehrsfamkeit, Geburt, Einfluß, Reichtum, lauter Dingen, die Ansehen geben. Ein Mann, der sich schminkt oder putt, fällt aus der Rolle und wird als weibischer Geck verlacht. Von einem geistreichen Franzosen ist gesagt worden: Frauen verlieben sich durch das Ohr, Männer durch das Auge. Die Ursache liegt im Obigen: Schönheit wird gesehen, sie kann nicht beschrieben werden, auch Annut nicht. Dagegen Ruf und Ansehen können nicht gesehen werden, man erfährt von ihnen durch das Gehör. Desdemona hörte den Mohren reden und längst hatte sie von ihm reden hören.

Der angedeutete Unterschied hängt offenbar mit dem verschiedenen Verhalten zur Geschlechtsfunktion selbst zusammen. Die männlichen Individuen sind schon in der höheren Tierwelt überall die aktiven, fie bewerben sich um die Weibchen und kämpfen um sie als leidende Die Verschiedenheit des leiblichen und seelischen Typus ist hiervon die Folge: die männlichen Individuen erwerben Gigenschaften, die sie für den Kampf und die Bewerbung geschickt machen. Sie sind in der Regel größer, stärker, besser bewehrt und bewaffnet als die weiblichen Individuen derselben Gattung. Auch andere Vorzüge, glänzende Farbe, Gesang, hangen, wie Darwin gezeigt hat, mit der geschlechtlichen Bewerbung aufs engste zusammen. Der innere Habitus entspricht dem äußeren, ein wildes mutiges, kampflustiges Tempera= ment ist den männlichen Individuen eigen. Dasselbe gilt für das menschliche Geschlecht: der Mann ist ursprünglich in jeder Hinsicht bevorzugt (sexus potior), der Kampf ums Dasein hat ihn härter in die Schule genommen. Erst seitdem das Weib, das ursprünglich ohne Wahl dem Stärkeren, Reicheren zur Beute wurde, auf höherer Kultur= ftufe aus der reinen Passivität herausgetreten ist, kann der Wunsch, dem Mann ihrer Wahl anziehend zu sein, sich geltend machen und die Entwickelung der specifisch weiblichen Vorzüge befördern.

Aus dieser ursprünglichen Verschiedenheit des innersten Willens kann man nun abgeleitete Verschiedenheiten in dem Verhalten der Geschlechter erklären. Ein oft bemerkter Zug ist, daß die Männer Neigung und Geschick zu gemeinschaftlicher Unternehmung und Leistung haben, das Weib dagegen als Individuum isolirt wirken und gelten will. Der Mann stellt sich in eine Reihe, er fügt sich leicht

in eine allgemeine Regel, wie sie z. B. im Heer gilt. Er strebt eben nach Ehre, Ehre aber giebt es nur in der Gemeinschaft, Anersennung und Geltung bei den Genossen wird durch meßbare Leistung irgend welcher Art erworben: daher die natürliche Neigung, sich in die Rangsordnung einer Gemeinschaft einzussigen. Die Frau strebt nach Liebe, Liebe aber kann nur von dem Einzelnen, nicht von einer Gemeinschaft gewährt werden. Liebe wird auch nicht durch meßbare Leisstungen von irgend einer Art erworben, sie ist die spontane Wirkung einer Wesensbeschaffenheit auf das Gemüt eines Einzelnen. Weiber streben daher sich zu isoliren, jede sucht einen kleinen Kreis, in dem sie allein herrsche; für zwei Frauen ist nicht Raum in einem Haus, und wenn es Mutter und Tochter wären.

Vielleicht hängt hiermit die Verschiedenheit der intellektuellen Begabung oder der Richtung der intellektuellen Thätigkeit zusammen. Frauen fehlt, wie oft hervorgehoben worden ist, der Sinn für das Allgemeine; ihr Interesse ist auf das Individuelle und Konkrete ge= Beim Mann hingegen ift der Sinn für das Gesetzmäßige, für die Regel stark ausgebildet; er bringt in der Wiffenschaft ein System von Gesetzen hervor, wodurch die einzelnen Fälle begriffen und gleichsam unterthan gemacht werden. Ift diese Neigung im Übermaaß ausgebildet, so erscheint sie als Principienreiterei und Systemsucht: ein Vorkommnis wird blos als Fall einer Regel ge= sehen, beurteilt, behandelt. Die Frau dagegen merkt auf das Be= sondere, sie neigt dazu, den gerade vorliegenden Fall als einen einzig= artigen anzusehen; sie liebt nicht Statistik und Jurisprudenz. Sätze des Mannes beginnen mit einem Wenn und endigen mit einem Folglich; die Sätze der Frau beginnen mit dem Aber. — Die Rich= tung der männlichen Begabung geht auf das Wahre und das Nütliche, die Richtung der weiblichen Begabung geht auf das Schöne und Zierliche: Kunft im weitesten Sinn des Wortes ift daher ein Lebenselement der Fran; ihre Umgebung schmücken ist ihr Bedürfnis: Hans und Garten, Gerät und Kleid, selbst die vergäng= liche Speise wird geziert, durch Nüglichkeit und Zweckmäßigkeit ist der Sache nicht genng gethan\*).

<sup>\*)</sup> Eine Fülle feiner Bemerkungen über die Naturbesonderheit der Geschlechter findet man bei Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft S. 167 ff.

Auf dem Gegensatz der Naturen beruht die elementare Macht, mit der sie sich anziehen und vereinigen. Gleiches zu Gleichem giebt keine innige Vereinigung, die gleichnamigen Pole des Magneten stoßen sich ab. Kraft und Kraft ziehen sich nicht an, eher stoßen sie sich ab, so auch Schönheit und Schönheit. Zwischen den Gleichen entbreunt Konkurrenz und Krieg. Aber Kraft und Schönheit ziehen sich an, sie sind für einander da. Zwischen Mann und Weib besteht nicht Wettkampf, sondern, wie Plato in dem schönen Mythos des Symposion poetisch aussührt, tiesste Sehnsucht nach Ergänzung, innigstes Wechselbedürfnis. Der Mann hat Mut und Tüchtigkeit; das Weib bewundert neidlos den Helden, den gewaltigen Kedner, den Mann in bedeutender Stellung und Wirksamkeit. Das Weib dagegen sucht Anerkennung seiner Schönheit und Annut, seiner Keinsheit und Zartheit: sie sindet sie allein in der Liebe des Mannes.

Hierin ist begründet, daß in der Liebe des Weibes zum Manne Achtung ein wesentlicheres Moment ist, als in der Liebe des Mannes zum Weibe: eine Frau kann einen Mann nicht lieben, vor dem sie nicht Achtung hat; das Umgekehrte ist nicht ebenso unmöglich. Eine Ehe zwischen einem geistig bedentenden Mann und einer unbeden= tenden Frau, zwischen einem vornehmen und reichen Mann und einem armen Mädchen ift möglicher, als das umgekehrte Verhältnis, das etwas Widernatürliches und Gefährliches an sich hat. Freilich auch jenes ist nicht ohne Gefahr. Das arme und ungebildete Mädchen hat, als Hausfrau in ein reiches und vornehmes Haus versetzt, im Grunde auch eine unmögliche Stellung. Die Sitte erfordert daher überall wesentliche Gleichheit der Chegatten in Hinsicht auf gesell= schaftliche Stellung und Bildung; und sie thut wohl daran: der Regel nach muß die annäherungsweise Gleichheit zu den Voraus-Zu den Voraus= setzungen einer glücklichen Che gezählt werden. setzungen der Entstehung der Liebesleidenschaft gehört sie durchaus nicht, diese beruht auf dem ganz persönlichen, man möchte sagen psydophysischen Anziehungsverhältnisse der beiden Individuen, aber das Vorhandensein dieser Leidenschaft garantirt noch gar nicht ein dauerndes häusliches Glück. Für die Verliebten hat Verschiedenheit ber Bildung und der Lebensverhältnisse zunächst einen eigenen Reiz, sie giebt dem Verhältnis einen pikanten Beigeschmack. In der Che

verliert sich das bald, hier haben selbst kleine Ungleichheiten in den Lebensgewohnheiten leicht eine abkühlende und entfremdende Wirkung. Die leidenschaftliche Liebe verachtet zwar diese Betrachtung, und ihre Anwälte, die Poeten, lieben es den Sieg der Leidenschaft über die Vernunft und ihre Beratung darzustellen. Man vergesse nicht, daß die Poeten den Vorhang fallen lassen, wenn sie die Verbindung der durch Umstände und Vorurteile getrennten Liebenden zu Stande gesbracht haben. Könnten sie jedem glücklichen Paar eine einsame Insel zum Wohnsitz verschaffen, so möchten wir sie ihrem Glück mit einiger Hoffnung auf Vaner überlassen. Müssen sie aber in der Gesellschaft leben, müssen sie zu Verwandten, Freunden, Nachbarn, Vorgesetzten, Untergebenen in Beziehung treten, dann ist es nicht wahrscheinlich, daß die übertretung der Gebote der Gesellschaft, die Verachtung des Rates der Familie ungestraft bleibt.

Es ist der Zweck des Brantstandes, den die Sitte zwischen das Verlieben und die Vollziehung der Ehe gelegt hat, dem Paar Geslegenheit zu geben, sich nunmehr auch gegenseitig als soziale Wesen kennen zu lernen und gleichsam eine Vorprobe zu machen, ob ihr Verhältnis auch die Beziehung zur Gesellschaft ertrage. Ist es nicht der Fall, so gestattet das Verlöbnis, das ohne rechtlich bindende Wirkung ist, von der Verbindung zurückzutreten. Die Bedeutung des voranfgegangenen Verlöbnisses ist dennach: zu verhindern, daß blinde Liebesleidenschaft numögliche Ehen herbeissihre.

4. Das zweite Erundverhältnis, welches in der Familie seinen Ort hat, ist das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern. Auch zwischen ihnen sindet ein Verhältnis innigsten Wechselbedürfnisses statt: es ist das Verhältnis von Hülfreichen und Hülflosen. Können Kinder ohne die Hülfe Erwachsener, die sich ihrer annehmen, über-haupt nicht leben, so können auch Erwachsene der Kinder schwer ent-raten; ein Gesühl der Leere und Einsamkeit dei Kinderlosen zeigt den Mangel an; eine Familie wird erst vollständig durch Kinder. Ja, man kann sagen: Kinder sind eigentlich der Zweck der Familie. Die Verbindung des elterlichen Paares geschieht, vom biologischen Gesichtspunkt betrachtet, nicht um ihrer selbst, sondern um der Nachstommen willen. Und so stellt sich auch in der elterlichen Empfindung die Sache dar: sobald Kinder da sind, bilden sie den Mittelpunkt der

Gedanken und Sorgen, der Arbeit und Mühe der Eltern; die eigenen Neigungen und Zwecke werden der Erhaltung und Erziehung der Kinder geopfert. Sind die Kinder endlich herangewachsen und selbständig geworden, bedürfen sie nicht mehr der Leitung und Fürsforge der Eltern, dann kommen sich diese selbst leicht wie überslüssig vor: der eigentliche Inhalt ist ihrem Leben genommen; es hat sein Ziel erreicht und ist aus. Daher auch der Tod der alten Eltern von den erwachsenen Kindern leicht getragen wird, während Eltern den Tod der Kinder nie ganz verwinden. In den Kindern erhält sich das elterliche Wesen selbst, in den Nachkommen haben, mit Aristoteles zu reden, sterbliche Wesen an der Unsterblichkeit Teil.

über Wesen und Aufgabe der Erziehung zu handeln ist Sache einer besonderen Disciplin, der Pädagogik. Ich begnüge mich mit ein paar Andentungen.

Auf die Frage: worin die Aufgabe der Erziehung bestehe, kann man mit allgemeiner Formel antworten: in der Übertragung des ganzen Kulturbesitzes der elterlichen Generation auf die nachwachsende. Das ist anch ihre wirkliche Leistung. Jede Generation übergiebt ihrer Nachsolgerin, wie die Gesammtheit ihrer materiellen Güter, so auch die Gesammtheit ihrer ideellen Güter, ihre Kenntuisse und Fertigsteiten, ihre Sitten und Einrichtungen, ihre Neligion und Kunst. Bei den Tieren sindet auch eine Übertragung der elterlichen Bildung auf die Nachsommen statt, aber sie geschieht auf dem Wege organischer Vererbung. Beim Menschen kommt zu der Vererbung die rationale Thätigkeit der elterlichen Generation, wodurch die vererbten undes stimmten Anlagen zu bestimmt ausgeprägten Fertigkeiten gebildet werden. Diese systematische Thätigkeit heißt Erziehung.

Was die Form dieser Thätigkeit anlangt, so ergiebt sie sich aus der Natur der Aufgabe selbst. Es handelt sich um die Ausbilbung von Anlagen zu Fertigkeiten. Organische Wesen können nicht durch mechanisches Aussigen und Wegnehmen Gestalt gewinnen, sondern nur durch Vermittelung des inneren Formprincips. Fertigkeit kann allein durch Übung entstehen. Die Bethätigung einer Anlage hintersläßt eine Prädisposition für gleichartige Wiederholung; summirte Prädisposition ist Habitus oder Fertigkeit. Die Erziehung kann also ihre Ausgabe nur dadurch erfüllen, daß sie durch Bestimmung der

Bethätigung den werdenden Habitus bestimmt. Sie kann nicht Fertig= keiten und Kenntnisse wie fertige Dinge mitteilen.

Die Mittel zur Bestimmung der Bethätigung werden wesentslich auf zwei hinauskommen. Das erste ist das Beispiel: indem der Erzieher vorangeht, prägt sich die Anschauung seiner Thätigkeit, seines Verhaltens dem Zögling ein, und das Bild wirkt formend auf die eigene Thätigkeit. Das zweite ist die Stellung von Aufgaben. Durch die Natur der Aufgabe wird die Bethätigung und also anch die werdende Fertigkeit bestimmt. Aller Unterricht besteht seiner Natur nach in der Stellung einer Reihe von Aufgaben, durch deren successive Lösung die gewollte Fertigkeit entsteht. Die Teilnahme des Lehrers an dem Gelingen, Vormachen, Anleiten, Verbessern, Nachselsen, begleiten die ganze Reihe der Übungen.

Bei den technischen Fertigkeiten, wie zimmern und schmieden, oder bei den leiblichen Geschicklichkeiten, reiten, fechten, schwimmen, tanzen, oder bei den elementaren Schulkunsten, lesen, schreiben, zeichnen, rechnen, setzt die Natur der Dinge selbst ihre Forderung an den Unterricht durch. Nur bei einer Fertigkeit besteht eine Neigung, das Wesen des Unterrichtes zu verkennen: das ist bei dem eigent= lichen Erkennen. Hier wird nicht selten so verfahren, als ob es möglich wäre, Erkenntnisse als fertige Dinge mitzuteilen: der Lehrer hat und giebt sie, der Schüler nimmt sie hin. Der Frrtum beruht darauf, daß es möglich ist, Wörter vorzusagen und nachzusprechen. Indem man das Nachsagenkönnen von Wörtern und Sätzen, das Hersagen von Fragen und Antworten, von Artikeln und Erklärungen der Artikel für Erkennen nahm, gelangte man zu jener Unterrichts= methode mit Buch und Stock, die in unseren Schulen so lange ein= heimisch gewesen ist: als ob Begriffe und Erkenntnisse nicht eine Energie des Geistes, sondern eine Fertigkeit der Zungenbewegung wären! — Erst durch die große pädagogische Reformbewegung des Aufflärungszeitalters ist dieser Frrtum zum allmäligen Zurückweichen gebracht worden. Und noch ist von ihm in unseren niederen und höheren Schulen und nicht am wenigsten in den Hochschulen viel mehr übrig, als dem Verstand der Jugend zuträglich ist. Die Ausbildung des staatlichen Prüfungswesens im letten Jahrhundert hat den padagogischen Reformbestrebungen in dieser Hinsicht entgegenge= wirkt; es liegt in der Natur von Prüfungen, die nicht in rein pädasgogischer Absicht augestellt werden, dem Gehörthaben und Hersagenstönnen eine unverdiente Geltung zu verschaffen. Das Hersagenkönnen von Regeln und Ausnahmen, von Definitionen und Formeln, von Sätzen und Beweisen, von Namen und Daten sucht sich hier für wirkliche Erkenntnis zu geben und nuß nicht selten dafür genommen werden: eine Prüfung der Fähigkeit, zu erkennen und zu urteilen, ist regelmäßig viel schwieriger und oft unmöglich.

5. Ist für die Ausbildung von technischen und intellektuellen Vertigkeiten die Familie in der Regel auf die Unterstützung öffentlicher Veranstaltungen angewiesen, so ist sie dagegen recht eigentlich die Schule für die moralische Erziehung, besonders der Erziehung in den sozialen Tugenden.

Es giebt drei Grundformen des Verhältnisses Menschen zum Menschen: das Verhältnis zwischen Gleichen, das Verhältnis des Höheren zum Niederen und das umgekehrte des Niederen zum Höheren. Alle drei kommen in der Familie vor: das Verhältnis der Eltern zu den Kindern ist die typische Grundform des Verhältnisses Höheren, hingebenden liede. Das Verhältnis der Kinder zu den Eltern ist die typische Grundform des Verhältnisses Niederen zu den Eltern ist die typische Grundform des Verhältnisses Niederen zu den Eltern ist die typische Grundform des Verhältnisses des Niederen zu dem Höheren: es beruht auf der dankbaren, verehrenden Hingebung und Liede, der Pietät. Endlich das Verhältnis zu Gleichen ist in doppelter Gestalt gegeben, im Verhältnis der Gatten und der Geschwister: das Verhältnis der Geschwister ist die typische Grundsorm des Verhältznisses zu Gleichen; es beruht auf der inneren Amerkennung des andern als Gleichen, auf der Gerechtigkeit im vollen Sinn, die in der brüderslichen Liede sich vollendet.

Jedes volle Menschenleben durchlebt diese drei Grundverhältnisse in der Familie. Hülflos tritt es ein, Sorge und Liebe empfangend. Es lernt in diesem Verhältnis die erste, wurzelhafte, sittliche Empfinsdung, Dankbarkeit und Ehrfurcht. Alle Chrfurcht und sittliche Schen strömt aus der kindlichen Ehrfurcht gegen die Eltern in das Leben ein. Die Eltern repräsentiren dem Kinde alles Ehrwürdige; das Verhältnis zu Gott sindet in dem Vaternamen den höchsten Ausdruck. Zu den Geschwistern sodann ist dem Kind der Kreis des Gleichen

Bruder und Schwester, unit denen es durch Naturdande verknüpft ist, die brüderliche Liebe, die auf dem vollen Verständnis für Sinn und Art des anderen ruht: gerechte Anersennung und freundlich= wohlwollendes Eingehen auf seine Besonderheit. So wird das Geschwisterverhältnis in gewisser Weise zum innigsten aller menschlichen Verhältnisse. I. Grimm preist es einmal als solches: "Der Sohn hat seines Vaters Kindheit nicht gesehen, der Vater nicht mehr seinen Sohn als reisen Mann und Greis erlebt. Eltern und Kinder sind nicht volle Zeitgenossen, das Leben der Eltern sinkt vorne in die Vergangenheit, das der Kinder hinten in die Zufunft; aber Geschwister, wenn ihr Lebenssaden nicht zu früh abgeschnitten wurde, haben zussammen als Kinder gespielt, gehandelt als Männer und nebeneinander gesessen, als vom Bruder der Bruder".

Mit der Begründung einer eigenen Familie beginnt dann ein neuer und letzter Kursus der moralischen Erziehung. Zunächst in dem Verhältnis zum Gatten: in engste und innigste Lebensgemein= schaft mit einem von Natur Fremden tretend, machen die Gatten den Kursus der Erziehung des Gleichen durch das Gleiche nochmals in schwierigerer Gestalt durch. Je größer bei der Nähe des Zusammen= lebens und der Verschiedenheit der durch Vererbung und Erziehung erworbenen Reigungen und Anschauungen die Schwierigkeit der Anfgabe ift, desto größer der Gewinn für die innere Bildung, desto größer auch der Gewinn an Lebensglück. — Endlich erwächst aus dieser Gemeinschaft eine neue und letzte sittliche Aufgabe, die hin= gebende, sich selbst opfernde Fürsorge für die Kinder. Eltern erziehen ihre Kinder, aber Kinder erziehen auch die Eltern. Das docendo discimus gilt auch hier. Die Aufgabe der Selbsterziehung wird mandem erst deutlich, wenn er selbst Kinder zu erziehen hat. Ein ganz neues Verhältnis zur sittlichen Welt tritt hervor, wenn die junge Mutter nun mit einem Male selbst als fordernde Autorität im Namen des Sittengesetzes einem anderen Wesen gegenübersteht. Das "du sollst", das ihr bisher gesagt wurde, sagt sie nun zu Anderen und lernt es dabei vielleicht sich selber erst recht sagen. Sie lehrt die Kinder das Gebot: du follst nicht lügen, und lernt es dabei

felbst in ganz anderer Weise, als es früher geschah. Indem sie das Gewissen der Kinder sein soll, bildet sich eigentlich ihr Gewissen erst aus. So wird wohl aus einem leichtfertigen und unvernünftigen jungen Mann mit der Begründung der eigenen Familie auf einmal ein ernsthafter und besonnener Familienvater. Selbst eine rohe, harte, selbstsüchtige Natur verändert sich: der vertrauende Aufblick eines hülflosen Kindes hat eine große Gewalt, er erzieht wirksamer als Eltern und Lehrer, oder gar Gesetz und Polizei. In einer der Californischen Erzählungen von Bret Harte ist der erziehende Einfluß eines Kindes auf eine Bande roher und verwahrloster Menschen mit fräftigen Strichen gezeichnet. Eine Gesellschaft von Goldgräbern, wüsten Gesellen, kommt zu einem Kind von einer Indianerin, die unter ihnen lebt. Die Mutter stirbt bei der Geburt und die Bande zieht es auf. Alsbald beginnt es sie zu erziehen; sie bemühen sich ein wenig stiller zu sein, wenn es schläft, sie spielen mit ihm, wenn es wacht, sie machen ihm, als es größer wird, Spielzenge und bringen ihm bunte Steine und Blumen mit ins Lager. So lernen sie andere Freuden kennen, als die ihnen bisher allein bekannten: saufen, spielen, raufen. Gleich zu Anfang wird es von ihnen getauft: es war eine Possenreißerei beabsichtigt, aber über der Sache wird ihnen ganz feierlich zu Mut, der Übermut verstummt. Der Wildeste unter ihnen findet endlich mit dem Kinde den Tod, als er es aus dem reißenden Strom zu retten sucht, in den es gefallen.

So ist die Familie die eigentliche Pflanzstätte der drei Grundsfesten des sittlichen Gemeinschaftslebens: der Pietät, der brüderlichen Achtung des Nächsten, der fürsorgenden Liebe. Und man wird hiersnach sagen dürsen: die Entwickelung eines vollgesunden, sittlichsmenschlichen Lebens hat zur regelmäßigen Voranssehung die Familienshaftigkeit, den doppelten Haussegen des elterlichen und des eigenen Hausses.

6. Die Gegenprobe bestätigt die Rechnung: der Mangel des Familienlebens wird leicht Ursache der Verarnung und Verkümmerung des ganzen Lebens. Das gilt zuerst und zumeist von dem Mangel des elterlichen Hauses. Dem verwaisten Kinde bleibt auch unter übrigens günstigen Umständen leicht eine gewisse Herbigkeit, eine Neigung zu Verschlossenheit und Mißtrauen eigen. Unter ungünstigen Paulsen, Sthik.

Umftänden ist die Gefahr vollständiger Verwahrlosung eine große. Die Zahlen, welche man in A. v. Dettingers Moralstatistif über die Sterblichkeit unehelicher Kinder, über ihren Anteil an der Eriminalität eines Volkes sindet, reden eine furchtbar deutliche Sprache.

Auch der Mangel des zweiten, des selbstgegründeten Familienlebens bleibt nicht ohne Wirkungen. Daß das ehelose Leben für beide Geschlechter eigentümliche Abweichungen von dem Normalen zur Folge hat, ist dem Volksbewußtsein nicht entgangen: die alte Jungser und der Hagestolz werden mit einer eigenen Mischung von Spott, Mitleid und Mißtranen angesehen. Der Typus der alten Jungser schließt neben einiger Lächerlichkeit eine gewisse Gekränktheit und Vitterkeit ein, die in der Neigung zu Klatsch und moralischem Medisiren sich Lust macht. Sie fühlt sich gekränkt und nicht zu ihrem Recht gekommen; sie rächt sich dafür an den Männern, die sie verschmäht haben, und an den Weibern, die ihr vorgezogen sind, durch ein hartes Gericht über ihre Fehler. Ihre verschmähte Liebe wendet sie gern der Kreatur zu, Mops und Kahe gehören zu ihrer Umgebung.

Etwas leichter scheint zunächst der Mann das ehelose Leben zu ertragen, wie es ja denn bei ihm auch öfter als frei gewähltes vorkommt: natürlich genng, denn er wird durch die Che belastet und gebunden, er erleidet dadurch einen Verlust an der freien Willfür, die dem natürlichen Menschen so sehr zusagt, während die Fran durch die Che aus der Stellung eines dienenden Anhangs zur Freiheit und Herrschaft erhoben wird. Die natürliche Selbstsucht mag also dem Manne raten, ehelos zu bleiben. Selbstsucht ist es denn auch, die dem Typus des alten Junggesellen, wie er in der Volksauschauung sich ausgeprägt hat, seinen Grundzug verleiht. Und zwar find es zwei Formen, in denen er erscheint: der einfame, grämliche Geizhals, der sich und Anderen nichts gönnt, um schließlich lachenden und praffenden Erben seinen Schatz zur Beute zu laffen; und der ältliche Lebemann, der, um seine Erben zu prellen, sich selbst bei Lebzeiten zu beerben strebt und dessen Erscheinung Lüsternheit und Üppigkeit als Bewohner des Leibes ankündigt. Daß übrigens der Rat der Selbstfucht auch unter dem Gesichtspunkt des selbstischen Wohlergehens doch ein zweifelhafter war, wird in dem höheren Alter mehr und mehr fühlbar: es fehlt vor allem das Eine, ohne das kein

Leben glücklich zu preisen ist, die Zukunft, an die es sich angeknüpst fühlte, wenn es selbst zur Neige geht. Ein verlassenes Alter und ein einsamer Tod sind das Ende. — Die Begründung eines eigenen Hauses, so werden wir also sagen, ist der Negel nach die Bedingung der vollen und gesunden Entwickelung eines menschlichen Lebens.

Nur unter besonderen Bedingungen hat die freiwillig gewählte Chelofigkeit ihre Berechtigung. Wer sein Leben unmittelbar und ganz dem Dienst Anderer, dem Dienst ber Gemeinschaft, dem Dienst höchster Zwecke des Gesammtlebens zu widmen entschlossen ist, der mag sich sagen: Freiheit von den Pflichten und Rücksichten, welche das Familien= leben auferlegt, ist die Bedingung völliger und unbedingter Hingabe des Eigenlebens an die zu übernehmenden anderen Pflichten. diesem Sinne ist der freiwillige Verzicht auf die Ghe seitens derer, die sich als barmherzige Schwestern ober Diakonissinnen der Krankenpflege widmen, gerechtfertigt, er ist ein Teil des großen Opfers des eigenen Lebens. In demselben Sinne kann die freiwillige Ghe= losigkeit derer, die fich der Seckforge oder der Ingenderziehung widmen, ihre Berechtigung finden: wer ledig ift, der forget, nach dem Wort des Apostels, für die Sache des Herrn, wer aber freiet, der sorget für die Dinge dieser Welt, wie er dem Weibe gefalle. Eine unzweifelhafte Wahrheit: der verheiratete Mann ift tansend= fältig gebunden, wo der Ledige frei ist und allein seiner höheren Pflicht Gehör schenken kann. Der Einzelne trägt Armut und Gering= schätzung vor der Welt nicht schwer: der Gatte und Vater fühlt alles doppelt und dreifach; seine Sorgen vermehren sich noch schneller als seine Bedürfnisse. Und noch schneller als die Sorgen wachsen Besorgnisse und Rücksichten: der ist ein einflußreicher Mann, man kann einmal von ihm eine Gunst, ein Fürwort erwarten, wenn es fich um die Verforgung der Kinder handelt; der hat eine Frau, mit der die eigene Frau in Freundschaft oder in Feindschaft lebt u. s. w. Der Einzelne ist, wenn er es sein will, unabhängig und frei, er bedarf keiner Gunft. Er steht überhaupt außerhalb der gesellschaft= lichen Organisation; er kann mit jedem verkehren, in jedes Hans gehen, sich felbst und sein Leben auf jedem Fuß einrichten. Der Ber= heiratete muß auch hier Rücksichten nehmen, er gehört durch seine Familie einer bestimmten Gesellschaftsklasse an, er kommt damit unter 38\*

das Joh) der öffentlichen Meinung, das der Einzelne leicht abschüttelt, der Familienvater nicht abschütteln kann, ohne die Nuhe der Seinen, den Frieden des Hauses zu gefährden. L'homme peut braver l'opinion publique, la femme s'y doit soumettre, und mit ihr thut es der Gatte. — Es ift oft bemerkt worden, daß unter den großen Philosophen, die dem Gedanken neue Bahnen brachen, die meisten unverheiratet waren. Sicher ist es nicht zufällig; Männer wie Brund, Spinoza, Hume, Schopenhauer kann man sich schwerlich als Ehesmänner und Familienväter vorstellen; sie wären andere geworden, wenn sie Weib und Kinder gehabt hätten, vorsichtiger, behutsamer, zahmer. "Weib und Kinder", sagt Bentham einmal, "sind Geißeln, welche ein Mann der Welt für sein Wohlverhalten stellt." Die Welt mißt aber das Wohlverhalten eines Philosophen nach der Korrektheit oder Entgesinntheit dessen, was er sagt.

Und wie kann der Ledige seinem Beruf leben: unbehindert von hänslichen Sorgen und Geschäften kann er ganz der Ausbildung seiner Gedanken oder der Sorge für die ihm anvertranten Seelen leben. Dem Pfarrer, der keine eigene Familie hat, wird die Gemeinde zum Ersatz, dem Lehrer, der keine eigenen Kinder hat, werden die fremden zu Kindern; ein Vaterverhältnis bildet sich zu den Schülern, denn der Trieb, als Vater für Kinder zu sorgen und zu arbeiten, ist doch anch in seiner Natur. Und da er ohne Haussorgen ist, wird es ihm leichter sein, auch in leiblichen und weltlichen Nöten seiner Pflegbesfohlenen sich auszumehmen.

Das wäre die Idee des Cölibats. Ein anderes ift seine Wirklichkeit. Ob es ein heilbringender Schritt war, daß die römische Kirche die Chelosigkeit den Geistlichen zur Pflicht machte, wird ein Historiker schwerlich zu entscheiden wagen. Leicht zu sehen sind gewisse Wirkungen: es ist unzweiselhaft, daß dadurch die Loslösung des Klerus von der Gesellschaft und damit die Selbständigkeit der Kirche gegenüber dem Staat befördert worden ist. Unzweiselhaft aber auch, daß der Zwang, wo er nicht ganz und gar in den eigenen Willen ausgenommen wird, die schwersten Gesahren mit sich bringt. Das samilienlose Leben stellt an die moralische und geistige Kraft gleich große Anforderungen, sicherlich zu große für die Durchschnittsnatur. Und auch das wird mit Recht gesagt, daß aus dem rechtschaffenen

evangelischen Pfarrhaus unserem Volk vielfältig großer Segen erwachsen sei. In mancher Hinsicht kann die rechte Pfarrerin für die moralische und religiöse Erziehung einer Gemeinde mehr thun als der Pfarrer.

Übrigens vermag — und es wäre unverzeihlich, dies zu ver= gessen — auch die an sich nicht freiwillig gewählte Chelosigkeit, namentlich bei Frauen, wenn sie ohne Bitterkeit als gegebenes Lebens= loos angenommen und getragen wird, einen moralischen Typus von hoher Vortrefflichkeit hervorzubringen. Der unzufriedenen und bos= haften "alten Inngfer" fteht gegenüber die selbstlose, gute und von allen geliebte und verehrte "Taute". Voll ruhiger Zufriedenheit und Entsagung für sich selbst, ist sie überall bereit, wo Hülfe und Pflege not thut, die Hüterin der Jugend, die Vertraute ihrer Geheimnisse, die Zuflucht in der Not für Jung und Alt. Familienegoismus und Familieneitelkeit, in welche die Mutterliebe so leicht ausartet, sind ihr fremd geblieben. Der Trieb zu lieben und zu dienen behält bei ihr einen freieren Charafter allgemein menschlichen Wohlwolleus. Freier von der Sorge um das Zeitliche und Weltliche, wendet sich ihr Gemüt leichter dem Ewigen zu, eine innige Religiosität vollendet den schönen Charafter.

7. Als die rechtlich allein zulässige Form des Familienlebens hat bei allen höchst kultivirten Völkern die monogame Che, d. h. die lebenslängliche und auf das ganze Leben sich erstreckende Verbinsdung eines Mannes mit einer Frau, sich durchgesetzt. Polygamie wird durch das Neichsstrafgesetzbuch mit Zuchthaus bis zu 5 Jahren besdroht. Ebenso ist die Auslösung der Che der Willkür der Gatten entzogen. Chebruch wird mit Gefängnis dis zu 6 Monaten bestraft, allerdings nur auf Antrag des unschuldigen Teils und nur, wenn die Che selbst aus dieser Ursache aufgelöst worden ist.

Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob die Gesetzebung in diesen Stücken nicht zu weit gegangen sei und die persönliche Freiheit unbillig beschränkt habe. Ist die She ihrem Wesen nach ein Verstragsverhältnis, dessen Eingehen von dem freien Willen des Einzelnen abhängt, was für ein Recht hat dann der Staat, falls die Einzelnen so oder so übereinkommen, es ihnen zu wehren? Keineswegs, so ist gegen die zwangsweise Durchsührung der Monogamie argumentirt

worden, sei Einehe die natürliche Form der Geschlechtsgemeinschaft; im Gegenteil, natürlich sei die Polygamie. Das komme auch darin zur Erscheimung, daß die Gesetze zwar die Polygamie zu verbieten, aber nicht zu verhindern im Stande seien. Thatsächlich finde sich bei allen europäischen Völkern neben der gesetzmäßig allein zulässigen Monogamie im weitesten Umfang rechtlose Polygamie und zwar, eben wegen der Rechtlosigkeit, in der allerniedrigsten und zerstörendsten Form: nämlich als vager Geschlechtsverkehr. Verheiratete und nicht verheiratete Männer lebten in Wirklichkeit mit mehreren Weibern. Wäre es um nicht besser, die thatsächlichen Verhältnisse, da man sie doch nicht unterdrücken kann, in eine rechtliche Form zu fassen? Wäre es nicht billig, daß ein Mann, der mit mehreren Frauen lebt, auch dauernd für sie sorgt? Es ist Schopenhauer, der so argumentirt (Parerga II, 658). Die Tausende von Prostituirten, so ruft er aus, sind Opfer auf dem Altar der widernatürlichen Monogamie.

Ich weiß nicht, ob Schopenhauer wirklich in der Zulassung der Polygamie das Mittel zur Beseitigung der Prostitution erblickte; vielleicht war es blos seine Neigung zum Paradoren, die ihn für die Sache der Polygamie das Wort zu nehmen antrieb. Wer die Dinge sieht, wie sie sind, wird sich wohl keinen Augenblick durch jenes sophistische Gerede täuschen lassen. Die Ursache der Prostitution liegt offenbar nicht darin, daß ein Mann an einer Frau nicht genug hat, sondern viel eher darin, daß ihm schon eine zu viel ist, nämlich sie zu versorgen. Es mag sein, daß in einzelnen Ausnahmefällen durch eine gesetzliche Form des Konkubinats oder der Mehrehe ein außer= eheliches Verhältnis eine etwas würdigere Gestalt annehmen könnte; die große Masse der Fälle würde durch eine Aufgebung der gesetzlichen Monogamie gar nicht berührt. Dagegen würde von einer folden Veränderung wahrscheinlich ein sehr übler Einfluß auf das gesammte sittliche Bewußtsein des Volkes ausgehen. Jetzt wird durch das Gesetz die Monogamie doch als die normale Form des Geschlechts= lebens dem Bewußtsein beständig vorgehalten; die gesetliche Möglichfeit der Mehrehe würde lediglich die Vorstellung von der Bedeutung und Heiligkeit der Che schwächen. Sie würde ein Rückfall in eine alte, von der driftlichen Civilifation überwundene Anschauung sein: die Anschanung nämlich von der Minderwertigkeit der Frau. Die polygame Che ift der Ausdruck der Auschauung, daß der Mann Selbstzweck, und das Weib Mittel sei. Polygamie und Sklaverei gehören zusammen: mögen die Frauen als Arbeits- und Lasttiere ansgesehen und behandelt werden, wie bei Negern und Kaffern, oder als Geschöpfe, die der Mann zu seinem Vergnügen hält, wie bei den Haremsvölkern, das macht keinen wesentlichen Unterschied, sie haben thatsächlich hier wie dort die Stellung von Sklavinnen. Es ist übrigens bemerkenswert, daß Schopenhauer mit größter Entschiedenheit auf der allseitigen Inferiorität des Weibes besteht und insofern also in der Forderung der Zulässigkeit der Polygamie ganz konsequent ist.

Wie nun die fortschreitende Kultur überall die Sklaverei als ein unangemessenes und verderbliches Verhältnis zwischen Menschen zu beseitigen tendirt, so hat sie auch die Weibersklaverei mehr und mehr verdrängt und in beständigem Fortschritt zur Monogamie, welche auf der Anerkennung der Gleichwertigkeit des Weibes beruht, hingeführt. Die Monogamie ist zwar gar nicht natürlich in dem Sinn, daß sie die ursprüngliche und selbstverständliche Form des ehelichen Lebens ist; natürlich in diesem Sinn ist vielmehr, nach dem Zengnis der Anthropologie und der Geschichte, die Polygamie. Wenn aber natürlich ist, was in der Richtung der Entwickelung liegt und widernatürlich, was ihr widerstrebt, dann würde allerdings die Rückfehr zur Poly= gamie im äußersten Maße widernatürlich sein. Mur in der mono= gamen Che kann die Frau den ganzen Reichtum ihrer Natur ent= falten. Die Sklaverei der Fran hemmt die natürliche Bildung, sie zieht einseitig gewisse Eigenschaften groß, wodurch die Sklavin dem Herrn angenehm oder nüglich ist, und nicht ohne schwerste Beein= trächtigung ihres persönlichen Wesens. Was die Frau ist, was sie an besten und schönsten Eigenschaften des Geistes und Gemüts besitzt, das hat sie als frei waltende Hausherrin und Familienmutter er= worben.

Und hier ist denn der Einfluß des Christentums nicht zu versgessen. Wie dasselbe überall die Bedeutung der natürlichen Unterschiede der Menschen zurücktreten läßt, indem es die Gleichheit vor Gott dagegen hervorhebt, so hat es auch die Unterschiede des Geschlechts im Bewußtsein vermindert. Dem Griechen erscheint noch der Mann als der wahre Mensch, als die vollkommene Darstellung der Idee

des Menschen; Aristoteles teilt auch hierin die Volksanschauung, ebenso wie in der Anerkennung der Sklaverei. Das Weib ist eine unvollkommene Bildung, beinahe könnte man sagen, nur ein not= wendiges übel. Erst das Chriftentum hat den Sinn für die Schönheit und den Reichtum der weiblichen Natur geöffnet; sind die griechischen Tugenden zunächst Männertugenden, so könnte man die driftlichen Tugenden Frauentugenden nennen: Sanftmut, Demut, Geduld, Barmherzigkeit, Liebe, Vertrauen, Glauben, das sind alles Ingenden, die in dem weiblichen Gemüt leichter Wurzel fassen, in dem männlichen. Der Mensch wird, was von ihm gefordert und erwartet wird: unter dem Einfluß des Christentums ist die Frau geworden, was sie ist. Es ist eine bekannte Thatsache, daß von unseren besten und größten Männern regelmäßig ein wesentliches Stück ihres innersten Lebens auf den frühen Ginfluß der Mutter zurückgeführt wird. Es fällt uns auf, wenn in einer Biographie und gar in einer Selbstbiographie der Mutter nicht gedacht wird, wie in J. St. Mills Selbstbiographie der Fall ist. Ich glaube nicht, daß einem Griechen Die Sache aufgefallen wäre: nach ihrer Auffassung geht die Aufgabe der Mutter nicht eben weit über die einer Amme hinaus. In der Lehre vom Hauswesen, die unter den aristotelischen Schriften überliefert ift (Scon. I, 3, 1344 a 7), wird ausdrücklich der Frau nur die körperliche Pflege (Poéwai), dem Mann dagegen die Erziehung (παιδεύσαι) der Kinder als Aufgabe zugewiesen.

Hierin liegt die teleologische Notwendigkeit der Monogamie und zugleich die Rechtsertigung der Gesetzgebung, welche jede Polygamie, so gut als Sklaverei, ohne Rücksicht auf die Zustimmung der konstrahirenden Parteien ausschließt.

8. Eine ähnliche Betrachtung wird die Gesetzgebung auch rechtfertigen, daß sie die Auflösung der Ehe der Willkür der Einzelnen entzogen hat. Die Ehe ist ihrem Wesen oder ihrer Idee nach Lebenssemeinschaft, nicht ein Verhältnis auf Zeit. Eine successive Polygamie wäre schlimmer als die simultane, sie wäre die Vernichtung der Idee der Familie selbst. Sowohl das Verhältnis der Gatten, als das der Eltern und Kinder fordert die lebenslängliche Dauer der Ehe. Volles Vertrauen, volle Hingebung, volle Lebensgemeinschaft der Gatten ist nur in dieser Voraussehung möglich. Und für die Kinder

bedeutet die Auflösung der Ehe, aus der sie hervorgegangen, die Zerstörung des Bodens, in den ihr sittliches Dasein gepflanzt ist; es wird ihnen dadurch gewissermaaßen nachträglich der Vorzug der echten Geburt entzogen. Indem das Gesetz keine andere Form der Eingeshung der Ehe, als die auf Lebenszeit kennt, und indem es die Aufslösung einer geschlossen Ehe dem Belieben der Gatten entzieht, bringt es das Wesen der Ehe felbst zum rechtlichen Ausdruck.

Allerdings fallen num auch hier Zdee und Wirklichkeit nicht völlig zusammen. Und diese Thatsache kommt in unserer Gesetzgebung in den Bestimmungen über die Möglichkeit und die Bedingungen der rechtlichen Ausschung der Ehe zur Erscheinung. In der älteren Nechtsbildung erscheint die Ehescheidung als Necht des Mannes, die Frau gehen zu heißen; in den jüngeren, die auf Grund der christlichen Ausschung von der Gleichwertigkeit der Frau entstanden sind, wird sie von einem rechtlichen Versahren abhängig gemacht. Das Gesetz des stimmt die Fälle, in denen auf Scheidung erkannt werden kann; die Fälle sind zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Völkern versschieden sonwillt worden; was alle diese Formeln im Grunde zu bestimmen suchen, ist dasselbe, nämlich: wann anzunehmen sei, das ein eheliches Zusammenleben, der Zweck des ehelichen Nechtsverhältnisses, zwischen zwei Personen schlechterdings nicht mehr erwartet werden könne.

Findet über die Zulässigkeit und unter Umständen die Notwendigsteit der Auslösung der Lebensgemeinschaft überhanpt kein Zweisel statt, so wird dagegen die Trennung der She selbst, mit der Wirkung der Möglichkeit der Wiederverheiratung, von der römischen Kirche prinscipiell verworsen. Und dieser Auschauung nähern sich diezenigen, welche Shescheidung ausschließlich im Valle des Shebruchs zulassen wollen. Freilich scheint ein solcher Rigorismus zunächst am meisten geeignet, die Heiligkeit der She einzuschärsen, die in der römischen Lehre von ihrem sakramentalen Sharakter ihren theologischen Ausdruck gesunden hat. Von dem Standpunkt der Wirkungen aus dürfte sich ein solcher Rigorismus doch schwerlich empsehlen. Er ist einerseits eine Unbilligkeit gegen den unschuldigen Teil, den es za gar nicht allein in dem Falle des Shebruchs der einen Hälfte giebt: die Versagung der Möglichkeit einer zweiten She kann mit der Zerstörung

des ganzen Lebensglückes gleichbedentend sein. Man sagt: darum sehe sich vor, wer sich ewig bindet! Eine Vorschrift, die eben so leicht zu geben, als schwer zu erfüllen ist; und als ob nicht auch nach der Verheiratung Wandlungen im leiblichen, geistigen und sittlichen Leben eintreten könnten, welche das Verhältnis der beiden Personen zu einander vollkommen verändern. Dazu kommt ein anderes: das Gesetz kann zwar das Eingehen einer neuen Ehe, nicht aber das Eingehen neuer Verhältnisse mit Personen des anderen Geschlechts verhindern. Es wird daher die Wirkung des Gesetzs unter Umständen lediglich die sein: Verhältnissen, die ihrer Natur nach eheliche sind, die Form der Rechtmäßigkeit vorzuenthalten; schwerlich eine erwünschte Wirkung und sicher wohl mehr geeignet, den Glanben an die Heiligkeit der Ehe zu erschüttern, als zu besessigen.

9. Hat so die Gesellschaft die Anflösung der Ehe von ihrer gessehmäßigen Zustimmung abhängig gemacht, so hat sie dagegen das Eingehen derselben mehr und mehr in die Willfür der Einzelnen gestellt. Abgesehen von gewissen Hinderungsgründen (zu naher Verwandtschaft, zu jugendlichem Alter) und in der Forderung elterlicher oder vormundschaftlicher Einwilligung innerhalb gewisser Grenzen, besteht jetzt vollständige Heinassfreiheit. Namentlich kennt das deutsche Reichsrecht keine Ehehindernisse aus wirtschaftlichen Gründen; es kennt keine obrigkeitliche Genehmigung (anger für Militärs und Beamte), noch ein Einspruchsrecht der Gemeinde oder des Armensverbandes.

Db die Gesellschaft bei diesem Verhalten immer stehen bleiben wird, scheint mir nicht unzweiselhaft. Vielleicht fragt sie sich noch einmal, ob sie nicht hierin dem Belieben der Einzelnen mehr eingeräumt habe, als mit dem Interesse der Gesammtheit verträglich sei, wenigstens so lange hinsichtlich der Notversorgung nach den bischerigen Grundsähen versahren werde. Die Gemeinden könnten so argumentiren: wenn der Staat ihnen die Folgen leichtsimniger Cheschließung, die Ernährung der verarmten Familien, zwangsweise auferlege, so dürse er ihnen nicht alle Mittel nehmen, sich gegen ein beschohliches Anwachsen dieser Folgen zu schniken; oder: der Freiheit der Cheschließung müsse eine Freiheit des Verhungernlassens entsprechen. Wie kommen wir dazu, könnten Familienväter, die mit

schwerer Arbeit ihre Kinder großziehen, fragen, daß man uns zwingt, die Kinder leichtfertiger, junger Leute, die zusammenzulausen eben eine Lust anwandelt, zu ernähren? Sollen wir für sie eintreten und also ihnen gleichsam Sicherheit bieten, so ist es billig, daß wir erst von ihnen irgend welche Sicherheit empfangen, eine irgend welche Nachweisung der Aussicht auf wirtschaftliche Selbständigkeit, oder mindestens die Nachweisung bisheriger Selbständigkeit und Wohleverhaltens; Leuten, die von Bettel oder Diebstahl bisher gelebt oder auch nur ihren Verdieust regelmäßig verthan haben, das Heiraten gestatten, ist wider Billigkeit und gesunde Vernunft.

Es wird hiergegen geltend gemadit, daß ein Einspruchsrecht allzu leicht engherzig angewendet werde und dann zu einer unerträg= lichen Beschräufung der menschlichen Freiheit in dem wichtigsten Stück des persöulichen Lebens führe. Ferner, daß die Verhinde=rung der Che zur Vermehrung der unehelichen Geburten führe; man weist auf Bayern und Mecklenburg hin, wo sich in Folge der die Che und Niederlassung erschwerenden Gesetze die unehelichen Geburten auf einer abnormen Höhe gehalten hätten. — Dhue Zweifel find das wichtige Gesichtspunkte; und die außerordentliche Schwierigkeit der Regelung dieses Gebietes menschlicher Lebensbethätigung durch Gesetzgebung ist nicht zu verkennen. Dennoch, gestehe ich, bin ich nicht völlig überzeugt, daß die Gesellschaft bei dem Princip der Nicht= einmischung sich in aller Zukunft bernhigen wird. Es scheint bemerkenswert, daß J. St. Mill, der Apostel der individuellen Freiheit, an diesem Kunkt die Einmischung der Gesellschaft principiell durchaus für zulässig hält. In dem 5. Kapitel der Abhandlung über die Frei= heit führt er aus, daß Heiratsverbote aus wirtschaftlichen Gründen durchaus nicht über die Grenze der rechtmäßigen Gewalt des Staates hinausgehen; ihre Aufgabe sei eben, den Neigungen der Einzelnen in ben Fällen Zwang auzuthun, wo ihre Befriedigung für Andere verderbliche Folgen habe. Daß nun dies hier der Fall sein könne, daran könne ja niemand zweifeln: Menschenleben voll Elend und Verderbtheit mit all den Abeln, die sich von folden auf die Umge= bung ausbreiteten, seien die Wirkung.

Viel weiter gehen in dieser Richtung die alten Philosophen. Der Rationalismus Platos und Aristoteles' in der Behandlung der Fragen der Ehe und des Nachwuchses berührt uns wie ein Ton aus einer anderen Welt. Sie sprechen von diesen Dingen beinahe wie Züchter von der Verbesserung der Pferde= oder Hunderacen. Wenn sie Zenge der unermeßlichen Anstrengungen wären, mit der in der Gegenwart an der Verbesserung des Menschengeschlechts in Anstalten aller Art, für Epileptische und Blödsinnige, für unheilbar Verwahr= loste und unheilbar Dumme gearbeitet wird, vielleicht würden sie uns nur ein bedingtes Lob spenden und sagen: den kürzesten Weg zur Verbesserung der Art schienen wir nicht zu kennen: die Züchtung.
— Ich din sern davon, mich auf diesen Standpunkt zu stellen; und doch scheint es auch ein bedenklicher Standpunkt zu sein: die Erzengung von Nachkonnnen als ein absolutes und allgemeines Menschenzrecht und gleichzeitig ihre Erhaltung als eine absolute Pflicht der Gesellschaft anzusehen.

10. Frauenemancipation. Mit diesem Namen pflegen alle diejenigen Bestrebungen zusammengesaßt zu werden, welche darauf abzielen, die vollständige rechtliche und sociale Gleichstellung der Frau mit dem Mann herbeizusühren. Namentlich handelt es sich auch darum, der Frau die Beruse zugänglich zu machen, die bisher rechtlich oder thatsächlich dem Manne vorbehalten waren, so die geslehrten Beruse und die Beamtenstellungen. Ebenso gehört die Forderung der politischen Rechte, zunächst des Wahlrechts, zum Programm.

Die Geschichte dieser Bestrebungen ist noch nicht alt; dieselben gehören dem 19. Jahrhundert und in Dentschland eigentlich erst den letzten Jahrzehnten an. Um sie zu verstehen und zu würdigen, muß man auf ihre Ursachen eingehen.

Großindustrie und großstädtisches Leben haben eine Tendenz, der Frau ihren alten wirtschaftlichen Beruf, die Haushaltung, zu nehmen. Die altehrwürdigen Künste der Hausfran, Spinnen und Nähen, Weben und Stricken, sind durch die Fabrikarbeit, die mit so unermeßlichem Vorteil gerade auf diesem Gebiet producirt, überhanpt antiquirt worden. Spinnräder wird man bald nur noch als Raritäten in "altdeutschen" Wohnstuben antressen. Was soll die Hausfran mit der frei gewordenen Zeit und Kraft anfangen? Selbst auf dem Lande erhebt sich die verlegene Frage. Noch viel schlimmer liegt die Sache in der Großstadt. Der großstädtische Arbeiter braucht überhaupt

feine Hansfrau, denn er hat gar keinen Hanshalt. Der Baner, der Handwerker, der Krämer, der Tagelöhner auf dem Lande, sie alle brauchen eine Frau, die kocht, wäscht, flickt, das Hans und den Garten in Ordnung hält, die Haustiere versorgt n. s. w. Der Fabrikarbeiter hat kein Hans und keinen Garten; er wohnt in Schlafstelle; er findet an jeder Straßenecke einen Keller oder eine Suppensaustalt, wo um einen geringen Preis die Mahlzeit stets fertig zu haben ist; seine Kleider kauft er beim Trödler und wirst sie weg, wenn sie entzwei gehen. Er braucht keine Frau, die ihm die Wirtschaft sührt, weil er keine Wirtschaft hat. Nimmt er doch eine, so geht sie mit in die Fabrik, wenn sie nicht unglücklicher Weise Kinder bekommt, für die übrigens schließlich auch noch "Kleinkinderbewahrsanstalten" sich austhun.

Die Sache liegt nicht viel anders für die sogenannten besseren Stände. Der junge Lehrer, Arzt, Beamte, Officier, Kaufmann, Bangnier lebt in der Großstadt überaus bequem als Junggesell. Der Pastor, der Arzt, der Lehrer, auf dem Lande oder in der kleinen Stadt, sie können ohne eigene Häuslichkeit nicht wohl leben. wozu sollten jene eine Frau nehmen? sie wohnen, wie man im Deutschen sich ausdrückt, chambre garnie, speisen im Restaurant u. f. w. Und nicht nur brauchen sie keine Fran, sie können auch gar keine nehmen, denn sie können sie nicht ernähren. Die Frau des Fabrikarbeiters, des Tagelöhners, des Bauern kann sich selbst ernähren; die "gebildete" Fran aber muß ernährt werden. Sie kann nicht arbeiten, weil sie es nicht gelernt hat, und sie darf es nicht lernen, weil sie da= durch die Bildung einbüßen würde. Sie kann nicht einmal sich selber bedienen; um gebildet leben zu können, muß sie mindestens ein Dienstmädchen haben und sobald sie Kinder hat, zwei. Dafür reicht das Einkommen nicht; der Lehrer, der Beamte, der Officier, der blos auf seinen Gehalt augewiesen ist, kann schwerlich vor dem vierzigsten Lebensjahr heiraten, es sei denn, daß die Fran eine Rente mitbringt. Daher denn auch die große Nachfrage nach folden, die Geld haben, so wie das entsprechende Angebot auf dem Heiratsmarkt, wie man es täglich in den Zeitungen sehen kann. Da aber nicht alle Geld haben, so ist die Zahl der ledig bleibenden Männer und Frauen im raschen Zunehmen, wie Dettinger statistisch nachweist (Moralstatistik

S. 230). — Dazu kommt ferner die ungeheuere Last des Militärsbienstes in Krieg und Frieden, welche die europäischen Völker sich aufgeladen haben; ohne Zweisel wirkt die Sache in mehr als einer Hinsicht hemmend auf die Tendenz der Familiengründung.

Was sollen num die Franen, die ihren natürlichen Beruf versfehlt haben, machen? Num, sie sehen sich nach einem anderen Beruf um. Die Armen bleiben lebenslänglich Dienstmädchen, Fabrikarbeisterinnen, Näherinnen u. s. w.; die Gebildeten suchen nach einem Beruf, der keine Handarbeit erfordert, einem gebildeten Beruf. Und diese letzteren sind es num eigentlich, durch welche die sogenannte Franenfrage erregt wird. Sie verlangen die Niederlegung der Schranken, durch welche bisher dem weiblichen Geschlecht die gebilsdeten Berufe verschlossen sind.

11. Wie ist über diese Bestrebungen zu urteilen?

Es stehen sich zwei Ansichten gegenüber. Die eine lehnt alle derartigen Bestrebungen schroff ab; sie erblickt darin die lette Konse= quenz des auflösenden, individualistischen, nivellirenden Geistes, der, nachdem er die historischen Gesellschaftsunterschiede abgeschafft, nun and, die natürlichen Unterschiede zu beseitigen trachte; woran er denn freilich scheitern werde. Die manshebbare Ungleichheit der Natur= anlage der Geschlechter werde die Gleichheit ihrer gesellschaftlichen Leistung und Stellung stets ummöglich machen. Dem Weibe fehlten die körperlichen und geiftigen Kräfte, welche von den Berufen gefordert würden, die dem männlichen Geschlecht bisher allein oblägen. Die Frau werde durch ihre Naturausstattung und ihre physiologische Funktion auf das Haus verwiesen. — Mit mehr oder weniger Wit werden die wunderlichen Situationen ausgemalt, welche eintreten müssen, wenn die Fran männliche und nun etwa auch der Mann weibliche Berufsleiftungen übernähme, der Mann Kinder hütete und die Frau in Vereinen und Versammlungen redete und so fort.

Andererseits sehlt es den Emancipationsbestrebungen unter denkens den Männern nicht an Vertretern; J. St. Mill dürfte unter ihnen der bedeutendste sein. Er hält diese Bestrebungen für berechtigte und notwendige und ist überzeugt, daß sie siegreich sein werden. In seiner Abhandlung über die Hörigkeit der Fran (The subjection of women, deutsch von J. Hirst er aus, daß das Weib an geistiger

Begabung, sowohl nach Seite des Willens als der Intelligenz, hinter dem Manne keineswegs zurückstehe. Daß die Geschichte von Leistungen der Frauen bisher wenig zu berichten habe, sei allerdings wahr, aber durchaus erklärlich ohne jene Annahme ursprünglicher Inferiorität der geiftigen Kräfte. Die Ungleichheit der Bedingungen reiche zur Er= flärung vollständig aus. Die Frauen seien ausgeschlossen von der Verwaltung der öffentlichen Angelegenheiten, mit einer einzigen selt= famen Ausnahme: daß fie unter Umftänden zu Staatsoberhäuptern bernfen seien; als welche sie übrigens hinlänglich ihre Regierungs= fähigkeit bewiesen hätten: man denke an Elisabeth von England, Maria Theresia von Österreich, Katharina II. von Rußland. Von der Arbeit auf dem Gebiete der Wissenschaft und Runft seien sie zwar nicht rechtlich ausgeschlossen; aber wie wenig Aufforderung in ihrer Erziehung und in ihrer gesellschaftlichen Stellung liege, nach Auszeichnung in diesen Dingen zu streben, sei für jedermann, der die Augen öffnen wolle, leicht zu sehen. Alle öffentlichen Stellungen, die durch ausgezeichnete Leiftungen erworben würden, seien ihnen verschlossen. Die Erziehung sei gar nicht bemüht, ihre Neigungen in diese Nichtung zu leuken oder ihre Kräfte dafür zu entwickeln. Im Gegenteil, Mütter pflegten Neigungen von dieser Art bei ihren Töchtern nicht ohne Besorgnis wahrzunehmen; ein wenig Bildung und ein wenig Spiel mit allerlei Kunft, soweit sie geeignet seien, Mädchen für Bewerber anziehend zu machen, die seien gestattet, aber ein ernst= haftes Studium, wie es doch für jede große Leistung notwendige Bedingung sei, habe wenig Aussicht, Gnade vor den Angen der Mütter zu finden. Und wie die öffentliche Meining über gelehrte Frauen denke, sei ja auch kein Geheimnis. Dagegen finde ein Mäddjen, das bereit sei auf alles andere zu verzichten, und lediglich die Eigenschaften und Fertigkeiten zu pflegen, wodurch sie dem Manne angenehm und nütlich werde, jede Anerkennung und Anfmunterung. Der Gretchentypus sei es, auf den die weibliche Erziehung abziele, im Verhältnis zum Mann der dennitige Aufblick: was so ein Mann nicht alles, alles denken kann.

In diesen Hemmnissen sei die Ursache zu suchen, daß die Franen bisher in der Geschichte der Civilisation und der geistigen Kultur eine so geringe Nolle spielten. Wenn sie beseitigt sein würden, wenn

die Frauen an allen höchsten Angelegenheiten des Lebens gleichen Anteil haben würden, dann würden sie in ihren Leistungen hinter den Männern nicht zurückbleiben. Die Wegräumung dieser Hemmnisse sei aber eine Forderung sowohl der Gerechtigkeit als der Wohlfahrt. Die Gerechtigkeit fordere die Gleichheit der Fran vor dem Staat und dem Recht. So lange sie nicht als Staatsbürgerin anerkannt sei und dem Manne rechtlich unterworfen bleibe, werde sie von ihm nicht als Gleiche, sondern als Unterworfene geachtet und behandelt: Abhängig= feit und Rechtlosigkeit entwickele auf der anderen Seite die despotischen Neigungen und führe leicht zu Verachtung und Mißhandlung. Mill entwirft von der brutalen Rohheit, der die Frau besonders niederen Stände oft ausgesetzt sei — man denke nur an die schmähliche Trunksucht — ein düsteres Bild: selbst gegen thätliche Mißhandlung finde sie schwer Rechtsschutz\*). Die Gleichstellung der Fran werde aber nicht nur ihr zu ihrem Recht verhelfen, sie werde auch für die ganze fernere Kulturentwickelung die wichtigsten Folgen haben. ganze Reichtum der menschlichen Natur werde erst dann zur Entfaltung gelangen, wenn auch die bisher unterdrückte Hälfte zur Mitarbeit an allen höchsten Aufgaben berufen sein werde. Die bisherige Geschichte sei eine Geschichte der Männer; die eigentümliche, aber nicht geringere Begabung der Fran für alle Seiten des geistigen Lebens habe noch nicht Früchte tragen können.

12. Ich bin fern davon zu meinen, daß Bestrebungen, denen ein so redlicher und ernsthafter Denker, wie Mill, seine Teilnahme schenkt, mit hochmütigen Mienen und wohlseilen Wigen abgethan werden können. Ohne Zweisel ist es eine höchst wichtige Angelegensheit, die vermutlich die nächsten Jahrhunderte sehr ernsthaft besichäftigen wird; ich zweisle auch nicht daran, daß die Sphäre weißlicher Thätigkeit sich in der bezeichneten Richtung erweitern wird. Doch vermag ich mir weder Mills Voraussehungen, noch seine Volgerungen in ihrem ganzen Umfang anzueignen. Mill scheint mir

<sup>\*)</sup> Eine ergreifende Schilderung der Leiden einer Frau, die, weil arm, eine gerichtliche Scheidung herbeizuführen nicht im Stande ist und so ihrem Peiniger zu jeder Mißhandlung überliefert bleibt, giebt Dickens in seinem Roman: Harte Zeiten.

einerseits den Unterschied der natürlichen Anlagen der Geschlechter, andererseits die Wichtigkeit der specifisch weiblichen Berufe zu unterschätzen\*).

Nach Mills Darstellung liegt die Sache ungefähr so: der Mann hat vor der Frau ursprünglich nur Eines voraus, größere physische Stärke. Dieser hat er sich bedient, um sich alle vornehmeren und wichtigeren Beruse beizulegen und alle unangenehmen und niedrigen Leistungen auf die Frau abzuwälzen. Sich hat er Jagd, Krieg,

<sup>\*)</sup> Seine Theorie scheint mit seinen persönlichen Erlebnissen in einigem Zufammenhang zu fteben. Es ift bekannt, in wie überschwenglicher Beise er Die geistige Begabung seiner Frau feiert: eine Gemeinschaft des Deukens und ber Urbeit habe zwischen ihnen bestauden, die es rechtfertige zu sagen, daß seine Schriften das Werk zweier vereinigter Geifter seien. Er hatte diese Fran erst in höherem Alter, nach dem Tode ihres ersten Mannes, geheiratet, uachdem er schon zu Lebzeiten ihres Mannes mit ihr in zwanzigjähriger Freundschaft und Geistesgemeinschaft gelebt hatte. Bon A. Bain erfahren wir, daß sie eine schwache, kräukliche Dame und während ber gauzen Che mit Mill eigentlich "invalid" war. (A. Bain, 3. St. Mill p. 165.) — Von Mills Mutter, deren er in seiner Selbstbiographie gar nicht gedenkt, fagt dagegen Bain (James Mill, p. 60), daß sie eine schöne und rüftige Frau gewesen sei, der keine der häuslichen Tugenden einer englischen Mutter gefehlt habe; für ihr Haus und ihre Kinder habe sie hart geschafft und sei ihrem Berru unterthäuig gewesen, habe aber seiner Erwartung als geistige Gefährtin nicht Es scheint, daß auch der Sohn ihr den letteren Mangel nicht vergeben hat. Gine wie merkwürdig trockene und rein intellektualistische Atmosphäre in dem Vaterhause J. St. Mills herrschte, ift dem Leser seiner Selbstbiographie bekannt: statt spielend im Kreis der Mutter, finden wir dort drei- und vierjährige Rnaben und Mädchen in der Arbeitsftube des Vaters, griechische und lateinische Vokabeln lernend. Gin merkwürdiges Gegenftnick zu Mill bietet, wie in jeder anderen binsicht, so auch in seinem Verhältnis zu und in seinem Urteil über Frauen Th. Carlyle. Seine Lebensbeschreibung (von Froude, deutsch von Fischer, 1886, 3 Bde.) zeigt uns in der Mutter, einer Bauernfran in einem kleinen schottischen Dorf, das Mufterbild einer ruftigen und tudytigen Hausfran und Mutter, ihre Briefe sind von einer einfachen Wahrheit und Tiefe, daß sie 3. B. die tändelnden Bricfe der "Fran Aja" weit hinter sich lassen. Der Sohn hing sein Leben lang mit ganzem Herzen an ihr. Die Fran Carlyles war eine schöne und wirklich geiftreiche Dame aus guter Gesellschaft; in der Che mußte sie sich zur hansfrau bequemen, was sie wie hart es ihr anfangs auch aukam, mit heldenmutiger Tapferkeit gegen sich felbst durchsette. Ihr Gatte fand die Sache in Ordnung, ohne darin eben etwas Großes zu sehen. Und von ihrem Geift und ihrer Bildung viel Aufhebens zu machen, lag ihm nicht minder fern.

Regierung, Priestertum und später die gelehrten Beruse vorbehalten, der Frau dagegen Hausarbeit und Kinderzucht und auf niederer Kulturstuse die wirtschaftliche Arbeit ausgebürdet; von aller höheren Bildung ausgeschlossen, ist sie auf der Stuse einer Hausstlavin zurückzgehalten worden. Und um diesen dem Mann erwünschten Zustand danernd zu erhalten, wird er von der Männermoral als der vollzfonnnene dargestellt: das Ideal der weiblichen Bildung ist nach ihr die sorgliche Hausstrau und Mutter und die sanste, hingebende, liebenszwürdige, sich unterordnende Gattin. Und die Erziehung setzt sich die Aufgabe, die weibliche Natur diesem Ideal entsprechend zu bilden.

Daß dies eine schiefe und unzulängliche Konftruktion ber Dinge ift, dürfte denn doch dem Unbefangenen nicht zweifelhaft sein. Verteilung der Berufe beruht natürlich ursprünglich nicht auf Willkür und Wahl des Stärkeren, sondern auf der Verschiedenheit der Natur-Dem männlichen Geschlecht ist schon in der höheren Tierwelt die Neigung und Bestimmung zum Kampf, dem weiblichen die Neigung und Bestimmung zur Hegung und Pflege der Nachkommen Dieselbe psychophysische Differenziirung müssen wir als ursprünglich auch für die menschliche Gattung ausetzen, und damit ist denn die Verteilung der Berufe gegeben: das Waffenhandwerk ist der specifisch männliche, die Pflege der Kinder der specifisch weibliche Beruf. Diese Verteil ing wirft nun in der ganzen folgenden Entwickelung bestimmend fort: der Beruf des kriegerischen Führers ist die Urform des Regierungsberufs überhaupt. Die abgeleiteten Berufe des Richters und Königs haben jene zur Voraussehung, selbstverständlich können auch sie nur in einer Hand sein, die das Schwert führt. hang des königlichen Berufs ist ursprünglich der priesterliche: der Hänptling=Rönig vermittelt den Verkehr des Stammes mit seinen Der priesterliche Beruf aber ist wieder die Urform der ge= lehrten Berufe. Und so steht die Wissenschaft in ursprünglicher Beziehung zur Regierung.

Alle diese Beziehungen sind nun auch gegenwärtig keineswegs ganz verloren gegangen. Die erste und wichtigste Funktion der Negierung ist doch auch heute noch: das Schwert zu führen, zum Schutz gegen äußere und innere Feinde. Heerbann und Gerichtsbann sind die beiden Säulen, auf denen die obrigkeitliche Gewalt heute so gut als vor tausend Jahren ruht. Wenn man unn nicht sagen kann, daß das Waffenhandwerk für Frauen so gut als für Männer sich schickt, so wird man auch nicht sagen können, daß die obrigkeitlichen Berufe nur durch Willfür dem Manne vorbehalten werden. man Frauen nicht zu Soldaten und Gensdarmen oder Polizisten machen, so kann man sie auch nicht zu Landräten, Richtern, Staats= anwälten, Regierungspräsidenten und Ministern machen; denn alle obrigkeitliche Gewalt beruht zuletzt immer darauf, daß sie bewaffneten Männern gebietet. Kann man sie nicht zu Beamten und Richtern machen, so kann man sie auch nicht zu Gesetzgebern oder Volksver= tretern machen, am wenigsten natürlich bei einer parlamentarischen Regierungsform. Kann man sie aber nicht zu Parlamentsgliedern machen, so kann man sie auch nicht zu Wählern machen: ist das Geschlecht ein absolutes Hindernis, daß sie zur Ausführung von Parlamentsbeschlüffen berufen werden, so ist das Geschlecht auch ein Hindernis, daß sie in den Wahlkampf ziehen, in Versammlungen Re= solutionen fassen, Parlamentarier instruiren und zur Rechenschaft ziehen, und was sonst Sache der Wahlkörper ift. Es ist seltsam genng, daß Mill diese Konsequenz nicht sieht, er fordert für die Frauen das Recht zu wählen, ohne das Recht gewählt zu werden, eine Trennung, die einem Engländer als eine schlechthin unzulässige er= scheinen sollte; wer beratet und wählt, der muß auch bereit sein, die Ausführung seiner Gedanken in die Hand zu nehmen, soust wird er zu einem leeren Schwätzer und Plänemacher.

Also wer politische Gleichstellung der Franen sordert, der umß auch die militärische Gleichstellung sordern. Findet die Sache hier sichtbar ihre Grenze in der Natur der Dinge, so wird man anerstennen müssen, daß in Wahrheit auch die Heranziehung zu politischen Geschäften eine Überschreitung der natürlichen Grenzen ist.

Ist so die Verteilung der Berufe an die Geschlechter nicht durch Willfür gemacht, sondern in der Natur der Dinge selbst ursprünglich begründet, so scheint mir Mill zweitens auch darin zu irren, daß er annimmt, die Fran sei der Verteilung zu kurz gekommen, ihr seien allein die geringwertigen Berufe zugefallen.

Die natürlichen Berufe der Frau sind die Haushaltung und die Aufziehung der Kinder. Ich denke, diese beiden Berufe sind

für das Glück und die Wohlfahrt des Einzelnen und der Gesammtheit von so anßerordentlicher Wichtigkeit, daß sie den gewöhnlichen Berufen der Männer mindestens nicht nachstehen. Der gewöhnliche wirtschaftliche Beruf des Mannes ist die Beschaffung des Rohprodukts für die Haushaltung, sei es in Form der wirklichen Rohstoffe, sei es in der Form des rohesten Rohprodukts, des Lohnes oder Gehalts durch Fabrik- oder Bureanarbeit. Ift diefer Beruf vornehmer als der: aus diesem Rohprodukt ein schönes, behagliches Hauswesen zu machen, in dem sich eine Familie wohl und heimisch fühlt? Sondern doch wohl umgekehrt: eine gute Haushaltung führen ist eine so feine und schwere Kunft, in der so viel Geschick und Geschmack, Ginsicht und Umficht Verwendung findet, als schwerlich am Pflug oder bei der Maschine, im Laden oder Burean. — Und ist der zweite Beruf der Frau, die Kinderzucht, weniger wichtig, als etwa Heerdienst und Gerichtsdieust des Mannes? Sondern wieder werden wir fagen, eher boch umgekehrt: eine gute Kinderzucht ist eine so feine, schwierige und wichtige Kunft, daß es keine andere giebt, von der für die Wohlfahrt der Familie und zuletzt des Volkes mehr abhängt.

Aber Wiffenschaft und Kunft ist dem Manne vorbehalten. Nun, ich hege gang im Stillen die Ansicht, daß die Zeit kommen wird und vielleicht nicht mehr so fern ist, die der heutigen unsinnigen Überschätzung des Bücher- und Bildermachens ein Ende machen wird. Einstweilen sollte man die Männer und Frauen, denen das Buchmachen als der höchste aller Berufe erscheint, einmal durch eine große Bibliothek führen und ihnen die Taufende von Büchern zeigen, die hier in langen Reihen zu ewiger Vergessenheit aufgespeichert stehen: alle diese Verfasser versprachen sich, als ihnen zum erstenmal ihr Name vom Titelblatt entgegenleuchtete, ewiges Gedächtnis, und mindestens nennundueunzig von Hundert mußten erleben, daß ihr mit soviel Augst und Sorge gehegtes Geisteskind, wenn es nicht schon todt zur Welt kam, doch innerhalb des ersten Jahres aus Mangel an Lebensfraft verschied. In der That, wie viel Bücher werden auch nur ein einziges Jahrzehnt alt? und wie viele mögen nach einem Menschenalter noch am Leben sein? ob eins von tausend? Wie ver= altet kommt uns schon ein Buch aus den 40er oder 50er Jahren meistens vor. Gine verschwindend kleine Zahl überdanert das erste

Jahrhundert und diese wenigen langlebigen Werke, die in Aller Händen sind, verursachen den Schein, als seien Bücher überhaupt langlebige Wesen. Durchschnittlich leben Menschen viel länger als Bücher. Sollte es nicht eine lohnendere Anfgabe sein, lebendige Menschen zu erziehen, als die Zahl der todten Bücher zu vermehren? Schreiblustige Frauen sollten sich diese Frage einmal ernstlich vorlegen.

Also mir scheint nicht, daß die Franen Ursache haben, über die ihnen zugefallenen Berufe als minderwertige sich zu beschweren. Die Verteilung ist der Natur und der Gerechtigkeit entsprechend. Eine Ausgleichung der Berufsunterschiede erscheint mir daher auch gar nicht als das an sich Wünschenswerte; wünschenswert vielmehr die Erhaltung der Frau bei ihrem natürlichen Beruf und die Wiedereinsetzung in denselben, soweit sie ihn verloren hat. Die Wiederher= ftellung des wirtschaftlichen Berufs der Hausfrau, der durch die Entwickelung des großstädtisch-industriellen Lebens bedroht wird, ist ein großes Stück der socialen Frage: die Herstellung wahrhaft menschlichen Lebens für die Massen der großstädtischen Arbeiter hängt wesentlich davon ab, daß die Fran dem Hause, die Mutter den Kindern zurückgegeben wird. Und wenn die Zukunft dahin führte, daß die niederen Schichten der Gesellschaft des hänslichen und familienhaften Lebens im vollen Sinne wieder teilhaft würden, vielleicht würde dadurch auch die "gebildete" Frauenfrage ihrer Lösung näher geführt. lettere beruht eigentlich darauf, daß die Arbeit mit der Hand für entwürdigend angesehen wird. Dadurch wird das Leben einer ge= bildeten Familie so kostspielig, daß sie aus dem Berufseinkommen des Mannes nicht bestritten werden fann. Würde die Arbeit wieder ehrlich, wie sie es vor 50 Jahren war, so wäre damit auch die Möglichkeit des Familienlebens für diese Schicht wieder hergestellt.

13. Inzwischen ist die Notlage allerdings vorhanden, und für die Einzelnen ist sie unabwendbar und unverschuldet. Und hier muß man nun freilich sagen: es ist durchaus gerechtsertigt, daß die Fran, die ihren natürlichen Beruf nicht findet oder bei der gegebenen Lage der Dinge auf ihn nicht rechnet oder von vornherein verzichtet, nach einer erusten Berufsthätigkeit, die ihr wirtschaftliche Selbständigkeit und gesellschaftliche Stellung giebt, strebt. In erheblichem Umfang haben diese Bestrebungen der Fran schon den Zugang zu den Erwerbs-

zweigen des Handels und Gewerbes verschafft; auch die Bureaus der Staatsverwaltung, namentlich des Verkehrswesens, haben sich ihnen zu öffnen begonnen. Unter den Berufen geistiger Arbeit find es besonders das Erziehungswesen und die Medicin, auf die sie ihr Angenmerk gerichtet haben. Den ersteren haben sie schon in erheb= lichem Umfang in Besitz genommen, in den zweiten sind erst vereinzelte Vorläuferinnen eingedrungen, es scheint aber nicht zweifelhaft, daß auch hier die Fran erobernd vordringen wird. Es ist, neben dem Erziehungsberuf, der Beruf, welcher sich am unmittelbarften an den natürlichen Beruf der Fran auschließt und für welchen sie eine befonders glückliche natürliche Ausstattung mitbringt. Wenn irgend ein Unterschied zwischen dem Mann und der Frau hinsichtlich der geiftigen Begabung stattfindet, so wird es der sein, daß die Fran durch schnellen Blick für verwickelte Thatbestände und durch sicheren Takt für die augenblickliche Anordnung des Notwendigen vor dem Manne fich auszeichnet: dieser ist langsamer, schwerfälliger, systematischer. Nun liegt auf der Hand, daß erfolgreiche Thätigkeit auf jenen beiden Gebieten, der Erziehung und der ärztlichen Kunft, wesentlich auf einem sicheren, divinatorischen Takt beruht. Wer hätte auf dem ersten Gebiet nicht die instinktive Sicherheit der Frauenhand kennen gelernt? Sie kommt, sieht und hilft, ehe der Mann auch nur gewahr geworden ist, wo es fehlt. Ich zweifle nicht im unindesten daran, daß dieselbe Frau auch als Arzt diese glückliche Hand beweisen würde; auf den ersten Blick, so wie sie in ein Hans tritt, würde sie tausend kleine Dinge sehen, die ein Mann nie bemerkt, gerade jene kleinen Dinge, die durch ihre beständige und gehänfte Wirkning für Wohlbe= finden und Gefundheit so wichtig sind. Es mag sein, daß der Mann geschickter ist, ein medicinisches oder physikalisches System zu bauen, Bacillen und Mikrokokken zu entdecken, dazu gehört Beharrlichkeit und die Kraft, mit Begriffen zu operiren; daß er dagegen in der Anffassung und Behandlung diätetischer, hygienischer, medicinischer Fälle der Frau durchweg überlegen sein sollte, glande ich nun nimmermehr. — Und jedenfalls hätte auf einem Punkt die Fran einen höchst bedeutsamen Vorzug, nämlich in der Behandlung von Frauen und Kindern. Daß die Behandlung der Franen durch männliche Arzte große Unzuträglichkeiten hat, liegt ja auf der flachen Hand; es leidet wohl keinen Zweifel, daß manches übel getragen wird und bestrohlich anwächst, nur weil die Frau sich nicht überwinden kann, darüber mit einem Arzt zu verhandeln.

Die Hauptschwierigkeit, welche dem Vordringen der Frau auf diesem Gebiet entgegensteht, ist das medicinische Studium. Die Zulassung von Frauen zum Studium an unseren medicinischen Fakulztäten mag in der That in mehr als einer Rücksicht Bedenken haben, obwohl — vielleicht ist es auch hier mehr das Ungewohnte, das die Sache unmöglich erscheinen läßt; ja, ob nicht die Anwesenheit ganzeinfach und ernsthaft studirender Frauen auch ihr Heilsames hätte? Ob nicht manches Stück renommistischer Rohheit und widerlichen Cynismus, das jetzt mit unterläuft, verschwände? Und was hindert, Anstalten zu begründen, in denen Frauen in geschlossenen Kursen für den medicinischen Beruf vorgebildet würden, ähnlich wie in den Lehrerinnenseminaren für den pädagogischen Beruf? Amerika ist auch hierin dem alten, durch Historie gebundenen Europa vorangegangen.

Mit einem Wort gehe ich noch auf die familienrechtlichen Forderungen ein. Mill äußert sich mit den schärfsten Ausdrücken über die unwürdige rechtliche Stellung der Fran in der Che nach englischem "Die Fran kann nichts thun ohne die wenigstens still= schweigende Erlaubnis des Mannes. Sie kann für sich kein Eigen= tum erwerben; in dem Augenblick, wo es ihr zufällt, selbst durch Erbschaft, wird es ipso facto das seine." Rur durch besondere Ab= machung kann ihr ein besonderes Vermögen gesichert werden: "nimmt er ihr aber das Einkommen aus demselben, sobald sie es empfangen, mit Gewalt ab, so kann er dafür weder bestraft noch zur Wiederer= stattung angehalten werden". Ebenso steht es mit der Gewalt über die Kinder; "sie find dem Gesetz nach seine Kinder; er allein hat ge= settliche Rechte über sie, sie kann nichts über sie bestimmen, ohne von ihm beauftragt zu sein. Selbst nach seinem Tode ist sie nur dann gesetzliche Vormünderin, wenn er sie in seinem Testament dazu be= stimmt hat." So hat die Fran rechtlich die Stellung der Sklavin. "Das Gesetz betrachtet die beiden als eine Person, um daraus die Folgerung zu ziehen, was ihr gehöre, sei auch das Seinige; der parallele Schluß: was sein sei, gehöre ihr, wird aber niemals daraus gezogen."

In Deutschland ist die rechtliche Stellung der Chefrau in mancher Hinsicht eine bessere, besonders mit Beziehung auf das Güterrecht; doch gilt im ganzen auch hier: der Chemann verfügt über das Einstennnen der Fran und in weitem Umfang auch über ihr Eigentum. Nicht minder ist er Herr über die gemeinsame Lebenssührung und über die Kinder.

Daß diese Rechtlosigkeit der Chefrau gegen den Mann ihre sehr bedenkliche Seite hat, wird nicht zu leugnen sein; man wird Mill zugeben müssen, daß der Besitz der Gewalt für manche Natur eine unwiderstehliche Aufforderung zum Mißbranch ist. Die abschenlichste Auspländerung und Mißhandlung der Frau ist ja auch bei uns keineswegs etwas Unerhörtes; soweit Trunksucht herrscht, ist sie Regel. Aber ist es möglich, die Sache durch Gesetz zu verhindern? Die Forderung des gleichen Rechts für beide Gatten, in der z. B. auch Höffding Mill zustimmt (Etik, S. 188) ist leicht auszusprechen und nicht schwer zu begründen. Aber wie sie in Einzelbestimmungen durch= führen? Weder Mill noch Höffding deuten an, wie sie die Sache sich denken. Soll Vermögen und Einkommen der Regel nach vollständig getreunt bleiben, sodaß Mann und Frau beide ihr Einkommen selb= ständig verwalten? Der, wenn dies bei gemeinschaftlicher Haushal= tung nicht thunlich ist, soll der Frau gegen jede wirtschaftliche Sand= Inng, sofern daraus der gemeinsamen Rasse Lasten erwachsen können. ein Einspruchsrecht zustehen? Und natürlich ebenso umgekehrt dem Mann? Und soll ebenso der Frau gegen den Entschluß des Mannes. eine Wohnung zu mieten oder zu kündigen, an diesen oder jenen Ort überzusiedeln, dieses oder jenes Geschäft zu beginnen oder auf= zugeben, die Kinder in diese oder jene Schule oder Lehre oder Stel= lung zu geben, ein Einspruchsrecht zustehen? soll die Sache, wenn Die Gatten nicht zu einem Bergleich kommen, von einem Richter ent= schieden werden? Der soll Nichtübereinkunft in solchen Dingen als Grund zur Scheidung anerkannt werden? Alles das sind ja augenscheinlich unmögliche Dinge. Und so wird es wohl dabei bleiben: da eine Familie in ihren Beziehungen nach Außen schlechterdings not= wendig als einheitliches Rechtssubjekt funktioniren muß, so muß bei einem der Gatten das Recht sein, auch einseitig für die Familie verbindliche Entscheidungen zu treffen. Und da der Natur der Dinge

nach die Beziehungen zur Anßenwelt der Regel nach durch den Mann verwaltet werden, so wird er auch der rechtliche Vertreter der Familie bleiben. Es wird Sache der Sitte und der öffentlichen Meinung sein, die Härte dieser Notwendigkeit zu mildern; aber sie selbst kann nicht beseitigt werden: jedes Hans ist notwendig eine Monarchie (μοναρχέτται γάρ πᾶς οἶχος, Aristot. Pol. 1255 b 19).

14. In der Wichtigkeit des Familienlebens für die moralische Entwickelung ist die große Bedeutung der Tugenden und Pflichten begründet, die sich auf das geschlechtliche Leben beziehen. Das geschlechtliche Leben ift der Naturboden, aus dem das Familienleben hervorwächst. Alles, was geeignet ift, jenes von der normalen Funktion abzuleiten, hat eben damit auch die Tendenz, das Familienleben zu untergraben. Gine wie außerordentliche Wichtigkeit diesem Gebiet von der Volksempfindung beigelegt wird, kommt in dem Sprachge= brauch zur Erscheinung, der geschlechtliche Vergehungen als Vergehen gegen die Sittlichkeit, als Unsittlichkeit schlechthin bezeichnet: es drückt sich darin die Lebenserfahrung der sprachbildenden Gesammtheit aus, daß das normale Verhalten zum geschlechtlichen Leben in einer be= sonders engen Beziehung zur Sittlichkeit überhaupt stehe, so daß ohne jenes diese überhaupt nicht vorhanden sein könne. Auch das ist bemerkenswert, daß die Sitte an keinem Punkt so sehr als absolut verbindlich empfunden wird; vielleicht ist auch in keinem Punkt eine so starke instinktive Grundlage der Sitte vorhauden: man denke an den Abschen vor Blutschande, an die ungeheuere Gewalt der Eifersucht und Ahuliches.

Es wird keinem Zweisel unterliegen, daß das Urteil der Sitte, wie es sich in der Sprache ausdrückt, ein wohlbegründetes ist. Überstretungen der Sitte rächen sich hier mit den schwersten Störungen sür das Eigenleben und für die Umgebung. Am sichtbarsten beim weiblichen Geschlecht: hier wird ein Fehltritt leicht zu unheilbarer Zerstörung des ganzen Lebens. Nicht eben so sichtbar und regelmäßig machen sich die Wirkungen geschlechtlicher Verirrungen bei dem anderen Geschlecht geltend; in dem Leben des Mannes hat die geschlechtliche Funktion überhaupt nicht eine so absolute Bedeutung, wie in dem Leben des Weibes. Und hierin liegt offenbar die Ursache, daß Verzgehungen des Mannes auf diesem Gebiet von der Sitte überall so

viel nachsichtiger beurteilt werden, als dieselben Vergehungen der Frau, eine Unterscheidung, welche die intuitive Ethik für eine sinnlose an= sehen nuß, während sie bei der teleologischen Auffassung als eine in der Natur der Dinge begründete erscheint. Doch kann man sagen, daß auch im Leben des Mannes die schwersten Störungen von diesem Punkt ausgehen. Abstumpfung für höhere Interessen, Schwächung des Willens, für große und ideelle Güter Kraft und Leben einzusetzen, sind die ersten Wirkungen. Der Freiherr von Stein sagte von einem zeitgenössischen Staatsmann (v. Hardenberg), der den Weibern ergeben war, geringschätzig: ihm fehle "die Klemme des Willens". Vernachlässigung auch der eigenen Angelegenheiten, Zerrüttung des Vermögens und der Gesundheit, endlich Verluft der Selbstachtung und Verachtung Anderer folgen als weitere Wirkungen der Zerrüttung des geschlechtlichen Lebens. Où est la femme? sagt der Franzose, wenn er einen Mann mit seiner Existenz Schiffbruch leiden sieht, ein Wort, das die Summe der Erfahrung eines auf diesem Gebiet nicht unerfahrenen Volkes unmißverständlich ausdrückt.

Auf der Wichtigkeit der Sittlichkeit beruht die Bedeutung der Schamhaftigkeit. Sie hält mit der Sicherheit und Kraft des Instinktes schon von jeder Annäherung an die gefährliche Klippe zurück. Deshalb ist Schamhaftigkeit und Sittsamkeit der Gesichtspunkt, von dem die Erziehung namentlich des weiblichen Geschlechts beherrscht wird; Ihering hat in dem zweiten Bande des Zwecks im Recht feinsimig gezeigt, wie die tausend großen und kleinen Gebote der Sitte, mit denen das Leben des Weibes von Jugend auf eingehegt wird, ihre teleologische Notwendigkeit darin haben, daß sie von fern allem vorbengen, wodurch die "Sittsamkeit", die Schutzwehr der sexuellen Reinheit, in Gefahr kommen könnte. — Bei dem Manne kommt ein Anderes hinzu: die Achtung vor der Frau, d. h. vor dem Wesen und Sinn der reinen Frau. Der Wandsbecker Bote giebt seinem Sohn ein gutes Wort mit auf den Weg: "Thue keinem Mädchen Leides und deuke, daß deine Mutter auch ein Mädchen gewesen ift".

Es ist eines der ersten und am meisten charakteristischen Symptome des Aufklärungszeitalters im Leben der Völker und der Einzelnen, daß an diesem Punkt allerlei skeptische Reslexionen gegen die

Sitte gerichtet werden. Sollte Gott wirklich verboten haben von diesem Baum zu essen? Ehe ist Vertrag, Konvention; wenn zwei übereinkommen, wer hat das Necht sich zwischen sie zu drängen? Die Hetären kommen in Griechenland mit der Aufklärung, und im Zeit= alter Voltaires gehörte es zu den Erkennungszeichen der Aufgeklärten, mit der Frau eines anderen Mannes zu leben; die gewöhnliche Che galt für altfränkisch und bäurisch. In Deutschland folgten die Höfe auch in diesem Stück dem französischen Vorbild. In den mittleren Ständen erhielt sich die Sitte, hier auch durch das firchlich = religiöse Leben geschützt, länger; erst die Romantiker, welche, so sehr sie die Anti= poden der Aufklärung sind, doch in mehr als einer Hinsicht auch als ihre Vollender angesehen werden können, holten die Befreiung des Individuums und seiner Triebe in der Poesie und im Leben nach. Und bis auf diesen Tag ist die freie Liebe, d. h. die Eman= cipation des geschlechtlichen Lebens von der Herrschaft der Sitte, ein Lieblingsthema der Aufgeklärten; die Sitte wird als hemmende Fessel, wodurch das Glück oder der Lebensgenuß oder die vollste und freieste geistige Entwickelung des Individuums ohne Not verkürzt werde, empfunden.

Es gehört kein tiefer Blick in menschliche Dinge dazu, um die Unzulänglichkeit dieser Philosophie zu erkennen. Die Geschichte zeigt mit hinlänglicher Deutlichkeit, wohin die Auflösung der Sitte führt. Hat eine Nation oder eine Klasse die Achtung vor der Sitte, durch welche die Heiligkeit des Familienlebens geschützt wird, verloren, so ist sie eben dadurch zum Untergang gezeichnet. Ernst und männliche Tüchtigkeit verschwinden, wo galante Abentener im Mittelpunkt des gesellschaftlichen Lebens stehen; die Nachkommen wachsen familienlos, ohne Zucht und Liebe, inmitten eines nichtsnutzigen Gesindes auf. Die liebelnde und philosophelnde Gesellschaft des Zeitalters Voltaires wurde durch die Revolution verschlungen. Man meint die Unfähigkeit dieser Gesellschaftsklasse zu irgend welchem ernsthaften Widerstand mit Händen zu greifen, wenn man H. Taines kundige Beschreibung ihres Lebens vor der Revolution liest.

Bemerkenswert ist, daß die Neigung zur skeptischen, aufgeklärten Denkweise besonders in den Kreisen der Künstler und Poeten ein= heimisch ist. Lebhafte Sinnlichkeit und Einbildungskraft, die zur

Naturansstattung des Künftlers gehört, scheint mit starker erotischer Erregbarkeit in enger Wechselwirkung zu stehen. Man weiß, daß hin und wieder für Künftler eine besondere Moral in Anspruch ge= nommen wird: gleichsam als ob ihr Beruf sie nötige, manches zu erleben, was mit der allgemeinen Moral nicht in Einklang sei. Dem entspricht, daß die Gegenstände der fünftlerischen und dichterischen Dar= stellung häufig die Beurteilung durch eine weitherzigere Moral, als die der Sitte, erfordern, wenn sie nicht anstößig befunden werden sollen. Die Macht und das Recht der Liebesleidenschaft gegen Vorurteile und Interessen, gegen Sitte und Verstand, ist bekanntlich ein bevorzugter Gegenstand des Romans, und in unseren Theateraufführungen tritt die Rechnung auf sinnliche Reizung nicht selten sehr unverhohlen zu Tage. Von den Moralphilosophen sind darum von jeher Zweifel an dem Beruf der Künstler, das Volk sittlich zu erziehen, geänßert Plato will, wie man sich erinnert, im Idealstaat die Dichter überhaupt nicht zulassen; und von den Künsten redet er im all= gemeinen mit Geringschätzung, fie stellen sich ihm dar als den Sinnen schmeichelnde Nachahmerinnen der gemeinen Wirklichkeit. Und sein mo= derner, positivistischer Kritiker giebt ihm hierin Recht. Laas bemerkt in dem zweiten Bande seines Werkes über Idealismus und Positivismus (S. 324): "Schwerlich ift zu leugnen, daß die häufige Hingebung an Die schwelgenden, romantischen, dämmerigen, elegischen und leidenschaft= lichen Situationen, wie sie zahlreiche Gesangstücke unserer Damen voraussetzen, eine bedenkliche und verführerische Wirkung ausübt. Immer wieder gefällt sich malerische und dichterische Phantasie an der Dar= stellung des Schlüpfrigen und Obscönen. Und die Dichtkunst hat mit ihrer einschmeichelnden und hinreißenden Rhetorik nur allzu oft das Verkehrte, Schwächliche und Verwerfliche ebenso eindringlich zu machen gewußt, als das Gesunde, Nütliche und Beifallswerte. Welche bedenklichen Bemühungen stellt z. B. Jahr aus Jahr ein die belletristische Muse an, um durch isolirte Behandlung des Liebesglücks phantastische Vorstellungen und geile Triebe zu erzeugen. Überhaupt liegt in der fünstlerischen Isolirung der Gefühlsobjekte eine gewisse Gefahr für die Ausbildung richtig abgewogener ethischer Wertschätzungen. Künftlern haftet in weitem Umfang so viel weltentfremdete, zügellose Schwärmerei, so viel weichliche Schönseliakeit, geniale Ungebundenheit, ja Lüderlichkeit, an, verbunden mit Gleichgiltigkeit gegen die ernsteren Interessen, daß man manchmal glauben möchte, es sei nicht blos platonische Auswahl, sondern auch eine besondere Disciplin der Kunstjünger notwendig." Welche Disciplin denn freilich, von der Erziehungspolizei des modernen Staates ausgeübt, das sicherste Mittelsein möchte, das Gegenteil des beabsichtigten Erfolges hervorzusbringen.

15. Ich füge hier eine Bemerkung über eine Angelegenheit ein, von der es schwer ist zu reden, schwer auch zu schweigen: die Prostitution. Dieselbe ist, besonders in den modernen Großstädten, zu einem unsgeheuren gesellschaftlichen Übel herangewachsen. Sie bildet einen wesentlichen Bestandteil jenes Bodensates der modernen Gesellschaft, in welchem Laster und Verbrechen gleichsam eine öffentliche Organissation angenommen haben; Dirnen und Ganner sind die beiden zussammengehörigen Hälsten dieser Gegengesellschaft. Die erste Hälste ist die gesährlichere, sie vergistet physisch und moralisch die in den großen Städten zusammenströmende Jugend, die Soldaten, die jungen Kausleute, die Studenten, und so wird Schung, Gemeinheit und Krankheit durch alle Kreise des Volkes und des Landes verschleppt.

Wie soll sich die Gesellschaft zu diesem übel verhalten?

Zwei Ansichten stehen sich hier gegenüber: die eine findet man öfter bei Arzten und Beamten, die andere bei Moralisten und Theo-Jene meint: man muß die Dinge nehmen, wie sie sind; das Übel ist da und kann nicht ausgerottet werden; es kann sich also nur darum handeln, ihm nach Möglichkeit die schädlichen Wirkungen zu nehmen. Das geschieht durch Überwachung und Regulirung. dieser Ausicht beruht das in den meisten Großstädten durchgeführte System: Die Prostituirten haben sich bei der Polizei zu melden und einzuschreiben, und dann regelmäßig zu ärztlicher Untersuchung sich Dagegen erhalten sie Freiheit vom Strafgesetzbuch. Das deutsche Reichsstrafgesetzbuch bestimmt in § 361, 6: mit Haft wird bestraft eine Weibsperson, welche polizeilichen Anordnungen zu= wider gewerbsmäßig Unzucht treibt. Die Einschaltung: polizeilichen Anordnungen zuwider, nimmt von der Strafbestimmung die Prostituirten, welche jenen polizeilichen Anordnungen genügen, aus. Prostitution wird dadurch also zu einem polizeilich regulirten und

gewissermaaßen konzessionirten Gewerbe. Einen Schritt weiter in dieser Richtung der Regulirung und Konzessionirung bezeichnen die Bordelle. Die günstigen Wirkungen, welche man von diesem Versfahren sich verspricht, sind: Schuß der Gesundheit, Schuß gegen Versführung durch Absonderung der Prostitution von der gesunden Besvölkerung, Schuß gegen Angrisse der unbefriedigten Begierde auf die Ehrbarkeit.

Von der anderen Seite wird dagegen geltend gemacht: daß alle diese Wirkungen höchst fraglich seien. Die sogenannte Regulirung der Prostitution sei niemals im Stande gewesen, die irreguläre Prosti= tution zu beseitigen. Vielleicht werde die letztere nicht einmal dadurch vermindert, sofern die regulirte Prostitution, namentlich die in Bor= dellen organisirte, als moralischer Austeckungsheerd wirke: die Zucht= losigkeit der männlichen Jugend werde durch derartige Veranstaltungen geradezu großgezogen, ganze Stadtteile würden dadurch zu Trägern giftiger Infektionsstoffe für die Phantasie. Auch die sanitätspolizei= liche Überwachung sei, was den beabsichtigten Erfolg aulange, nicht von unzweifelhaftem Wert, dagegen habe sie den unzweifelhaften Er= folg, daß sie die Sache mit dem Schein der Gefahrlosigkeit umgebe und dadurch die Versuchung vermehre. Hier gelte aber: plus de risque, moins de danger. Endlich habe jede Art von polizeilicher Licenziirung für die Inftribirten felbst zur Folge, daß sie ihnen die Rücksehr zu einem anderen Leben sehr erschwere.

Ich maße mir nicht eine Entscheidung in so schwieriger Frage an, gestehe aber, daß ich geneigt bin, den letzteren Betrachtungen mehr Gewicht beizulegen, als ihnen von praktischen Politikern beigelegt zu werden scheint. Die nächsten und sichtbarsten Übel mögen jene Ab-hülse immer wieder nahe legen; vielleicht sind aber die ferneren Übel, welche die Regulirung selbst wieder im Gesolge hat, wenn auch nicht so sichtbar, so doch nicht minder bedenklich. Vor allem ist eine üble Nebenwirkung von der Regulirung unabtrennbar: sie ist zugleich eine Art von Legitimirung des Lasters: es wird gleichsam mit hoher obrigkeitlicher Bewilligung geübt. Das unß auf die öffentliche Meinung irreleitend wirken, es sieht immer wie eine Anerkennung der Notwendigkeit der Sache aus. Dieser Schein kann nur dadurch vermieden werden, daß sich die Obrigkeit auf ein rein repressives

Verhalten beschränkt. Vielleicht wäre das angemessenste Verhalten dies: geschehen lassen, was man nicht hindern kann, aber nichts unter= lassen, was zu verhindern geeignet ist, daß Unzucht als eine not= wendige und anerkannte Lebensbethätigung in die Öffentlichkeit trete. Jedes öffentliche Argernis, jede Art von Schauftellung und Anlochung, mit dem ganzen Apparat derselben, öffentlichen Auschlägen, Bekannt= machungen u. f. w. zu unterdrücken, das wäre dann die einzige Auf-Würde dadurch das ganze Treiben mit dem gabe der Polizei. Charakter der Unehrlichkeit behaftet, so wäre das das höchste, was polizeiliches Einschreiten überhanpt erreichen kann. Wirkliche Heilung des übels kann nur von der Besserung der Sitte oder vielmehr von der Entfernung der Ursachen erwartet werden, welche das ehelose Leben überhaupt und im befonderen die Anhäufung familienlos leben= der junger Leute beiderlei Geschlechts in den Großstädten herbeiführen. Diese aber hängt von der Entwicklung des socialen und politischen Lebens überhaupt ab.

16. Die Dienstboten. Es giebt schwerlich ein Gebiet, auf dem die Klage, daß die Welt immer schlechter werde, mit so tieser Überzeugung ausgesprochen wird, als das Gesindewesen. Zede Hans-frau macht die Erfahrung, daß die Dienstmädchen täglich unzuver-lässiger und schlechter werden; wenig leisten und viel erbeuten, das sei ihr einziger Gedanke; Anhänglichkeit und Treue gebe es nicht mehr, sie kommen und gehen, lügen und stehlen, und lachen hinter-drein über die, die es sich gefallen lassen.

Die Klage wird nicht ohne Grund sein. Es ist auch nicht schwer die Ursachen zu entdecken. Nach der Regel des alten Aufsklärungspädagogen Salzmann sollen Erzieher, wenn in der Erziehung etwas nicht nach ihrem Wunsch und Willen geht, allemal zuerst bei sich selber die Ursachen suchen. Die Regel wird auch hier gelten. Die Hausfrauen haben die Dienstmädchen, die sie selbst sich erziehen und also zu haben verdienen; d. h. die Gesammtheit der Hausfrauen einer Zeit: die einzelne umß sie nehmen, wie sie sind. Es geht hierin, wie in allen andern Dingen: mit den Schuldigen werden auch die Unschuldigen gestraft. Wenn Dienstboten und Herrschaften jetzt sich ferner stehen als vor hundert Jahren oder als noch vor einem Menschenalter, wer hat die Kluft gemacht? Haben die Dienst=

boten den Herrschaften die Tischgemeinschaft gekündigt? Haben die Dienstboten den Herrschaften Unrede und Auskunft und menschlichen Lebensverkehr verweigert? Der rechten Regierung folgt Anhänglich= feit der Regierten zu aller Zeit; es giebt nichts, wofür im Grunde die menschliche Natur dankbarer ist, als für eine gute Regierung; rechte Fürsorge und rechte Anleitung zu tüchtiger Thätigkeit ist freilich auch das Beste, was ein Mensch dem anderen leisten kann. scheint es nun nicht zweifelhaft zu sein, daß die Generation unserer Mütter und Großmütter, um nicht weiter zurückzugehen, in den häus= lichen Regierungsfünsten dem gegenwärtigen Geschlecht sehr überlegen Vor allem besaßen jene, was das einfache Geheimnis aller Regierungskunst ist: überlegene Einsicht und Fertigkeit in den Dingen, 311 denen sie Andere anleiten und anhalten sollten. Die rasche Zunahme des sogenannten Nationalreichtums und der sogenannten Bildung seit dem letzten Menschenalter hat die Haushaltungsfünste in Verachtung gebracht. Es ist kein Wunder, daß Frauen, die als Mädchen nur mit Feder und Pinsel, mit Klavier und Grammatik Umgang gehabt haben, keine Dienstboten erziehen können. Arbeit ist nicht geraten: sie können nicht zeigen, woran es liegt und wie es besser zu machen sei, sondern nur hülflose Unzufriedenheit Und nicht einmal vermögen sie zur rechten Zeit zu koben und zu tadeln; sie schelten, wenn eine Sache gut und rechtschaffen verrichtet ist und sind ein andermal zufrieden mit lüderlicher Arbeit. Oder sie sehen überhaupt gar nicht hin, nur mit Widerwillen hören sie das Notwendigste und eilen, diese unwürdigen Dinge hinter sich an haben. Und da follen Fremde, die auf einen Monat gemietet find und als Fremde behandelt und gehalten werden, mit Eifer und Sorge der Dinge sich annehmen?

Es ist kein Wunder, daß in einem Hans ohne rechtes Regiment die Dienenden verdorben werden. Angen, die nicht sehen und unterscheiden können, sind eine Aufforderung zum lügen und betrügen, zum stehlen und hehlen. Ob es in der Großstadt ein einziges Haus giebt, in dem nicht jeden Tag in irgend einer Form gestohlen wird? Gelegensheit und Versuchung bietet sich sicher in jedem täglich; der ganze Hintertreppenverkehr hat sich daranf eingerichtet. Man kann beinahe sagen: die Sache verliert durch ihre Regelmäßigkeit etwas von ihrer Böss

artigkeit; was Alle thun, wird kann mehr als Unrecht empfunden. Es geht damit, wie mit "Usancen" aller Art in anderen Berufszweigen, es kann neben ihnen bis zu einem gewissen Grad Chrlichkeit und Redlichkeit in anderen Dingen bestehen. Freilich, schön ist es doch nicht. Und mir ist nicht zweiselhaft, daß das ganze Gesindewesen, wie es sich ausgebildet hat und täglich mehr ausbildet, ein sehr wirksames Element in der Austösung der Volkssittlichkeit ist, die wir als Rest eines ehedem größeren Erbes noch besitzen. Was die tausende von Dienstmädchen, die alljährlich vom Lande in die Großsstädte ziehen, um hier eine Reihe von Sahren von Hand zu Hand zu gehen, au Put und Flitter, au Findigkeit und Geschick mitbringen, wenn sie in die Heinat zurücksehren, ist wohl ein sehr fraglicher Ersat für das, was auf jener Wanderung eingebüßt wird.

Vielleicht muß man übrigens sagen: das ganze Verhältnis ist nicht mehr zeitgemäß. Das Gesindewesen ist eine Form der Dienst= barkeit, die eigentlich einem vergangenen Syftem, dem Syftem der Privatunterthänigkeit der arbeitenden Klasse gehört. Nachdem dieses beseitigt und das Arbeitsverhältnis sich überall in ein Kontraktver= hältnis aufgelöst hat, in dem sich "Arbeitnehmer" und "Arbeitgeber" als Gleiche gegenüberstehen, ist das Dienstbotenverhältnis eine Anomalie und wird als solche empfunden: wie komme ich, das freie vertrag= schließende Subjekt, eigentlich dazu, mich in eine fremde Hansordnung schicken zu follen? Gin Zeichen für das Absterben der Sache ift das Absterben der Namen: niemand will mehr Knecht und Magd heißen, und niemand trant sich, sie so zu nennen: Knecht wird in Kurzent nur noch als Scheltwort vorkommen, neben Sklave. An die Stelle des Gesindeverhältnisses wird mehr und mehr vertragsmäßige Arbeits= leistung ohne Einfügung des Arbeiters in den Haushalt treten. Woran schließlich die "Herrschaften" noch mehr interessirt sind als das Gesinde; denn was ist schwerer zu ertragen, als Mägde, die sich wie Fräulein gebärden und Diener, die Herren sein wollen? Möglicher= weise kann daneben dann die personliche Dienstleistung in einer freieren Form wieder mehr Raum gewinnen: in einfachen Berhältnissen findet noch hin und wieder Austausch jüngerer Familienglieder zu Erziehung und Dienst statt: ein sehr angemessenes und fruchtbares Verhältnis für alle Beteiligten.

# II. Geselligkeit und Freundschaft.

1. Der gesellige Verkehr ist dadurch von anderem Verkehr unterschieden, daß er nicht um eines äußeren Zweckes, sondern um seiner selbst willen stattfindet. Zwischen Kaufleuten findet Verkehr statt, hier ift das Geschäft Zweck, der Verkehr Mittel, er ift zu Ende, wenn das Geschäft abgeschlossen ift. Zwischen Lehrer und Schüler findet Verkehr statt, hier ift der Unterricht Zweck. Im geselligen Verkehr ist dagegen das Zusammensein und der Austausch von Rede und Gegenrede Selbstzweck. Als seinen eigentlichen Inhalt kann man mit Schleiermacher bezeichnen die gegenseitige Darstellung und Teil= nehmung an dem eigentümlichen Lebensinhalt. Seinem formalen Charafter nach gehört der gesellige Verkehr zum Spiel, sofern Spiel von der Arbeit sich eben dadurch unterscheidet, daß diese ihren Zweck außer sich hat, bei jenem dagegen die Bethätigung leiblich-geiftiger Kräfte Selbstzweck ift. Es ist daher auch nicht zufällig, daß das Spiel überall als Vehikel des geselligen Verkehrs auftritt; ja man fönnte geradezu als seinen Inhalt bezeichnen: gemeinsame, in ein= andergreifende Bethätigung der Kräfte im freien Spiel, sei es im Spiel der leiblich geistigen Kräfte und Fertigkeiten, sei es in dem intellektuellen Spiel der Unterhaltung und des Gesprächs.

Der engste gesellige Verkehrskreis ist die Familie. Der Sprach= gebranch hat jedoch die Bedeutung des Wortes Geselligkeit so aus= geprägt, daß der Verkehr der Familienglieder unter einander nicht hinein fällt; er bezeichnet den Verkehr mit Fremden, d. h. solchen, die nicht Hausgenossen sind. In der That bildet dieser Verkehr eine eigentümliche Lebensbethätigung; ich versuche ihre Bedeutung zu bezeichnen.

Wenn ein kleiner Kreis von Menschen lange Zeit abgeschlossen für sich lebt, dann vollzieht sich allmälig eine Art Abschleifung ihres Inneulebens an einander: ihre Gedanken und Vorstellungen, ihre Ansichten und Urteile passen sich so an einander an, daß keine Reibung mehr stattsindet. Nun seht alle Bewegung Widerstand oder Reibung vorans; auf geölten Schienen steht der Zug still. So seht auch die Bewegung des intellektuellen Spiels in der Unterhaltung Widerstand

und Reibung voraus; sonst konnut sie zum Stillstand. Überall, wo ein kleiner Kreis in enger Geschlossenheit, abgesperrt gegen die Außen-welt lebt, hat man Gelegenheit dies zu beobachten. In einem kleinen Städtchen sindet eine kleine Gruppe von Kollegen Jahr ein Jahr aus an demselben Stammtisch jeden Abend sich zusammen, jeder auf seinem angestammten Platz, jeder mit seinem angestammten Witzen und Geschichten. Dieselben Ansichten werden zum hundertsten Male zum besten gegeben, sie rusen dieselben Bemerkungen, Urteile, Widersprüche, und diese wieder dieselben Erwiderungen hervor, ähnlich wie zwei Schachspieler, die Jahre lang mit einander ihre Partie spielen, in denselben Spielverlauf salken. Die Folge ist, daß die Sache lang-weilig wird; das Gespräch schläft ein; man sieht sich genötigt zu den Karten oder Würfeln zu greisen, nu durch den wechselnden Infall ein wenig Leben in die Gesellschaft zu bringen.

Nun laffe man einmal einen Fremden dazu kommen. Er bringt neue Thatsachen und Ansichten herzu, und andererseits ist ihm neu, was er dort hört; er kennt die Geschichten noch nicht, die dort er= zählt werden; sie regen ihn zu einer wirklichen Erwiderung auf; diese ist wieder für unseren Kreis nen: so entsteht ein wirkliches Gefpräch, mit Überraschungen und Aufregungen, das Wort des Einen trifft den Geist des Anderen, wie der Stahl den Stein, und lockt Funken aus ihm hervor. Und bald findet man sich vortrefflich auf= gelegt; selbst die alten Gedanken und Beobachtungen glänzen in nenem Licht, sie sind in neue Beziehungen, freundliche und feindliche, getreten, und so sind sie wirklich selbst neu geworden. Und wenn am nächsten Abend der alte Kreis wieder mit sich allein ift, dann hat man sich noch viel zu sagen; die nenen Elemente haben über Nacht fortgearbeitet, Verbindungen und Trennungen zu Wege ge= bracht; und so dauert die wohlthätige Erregung noch Tage lang fort. Die Neigung der Bewohner kleiner Städte, zu jedem Zug schaarenweise auf den Bahuhof zu wandern, könnte man versucht sein als Ausdruck des Bedürfnisses nach der Berührung mit Fremden zu denten, um sich vor dem gänzlichen Einschlafen zu bewahren. Man kann die Wirkung des gesellschaftlichen Verkehrs mit der Wir= fung einer Reise vergleichen. Wer lange in demselben Städtchen wohnt, täglich durch dieselben Straßen geht, an denselben Häusern

und Läden vorüberkommt, an denselben Orten deuselben Menschen begegnet und mit ihnen dieselben Redensarten austauscht, der schläft dabei allmälig ein; die Dinge madzen auf den Geift keinen Eindruck mehr, nach dem allgemeinen psychischen Geset, daß Wiederholung den Eindruck abstumpft. Eine Reise giebt dem Leben einen neuen Austoß und bringt es wieder in Gang: neue Dinge, neue Menschen erregen Teilnahme oder Neugierde, man fragt und sucht sich zu unterrichten; der ganze Vorstellungsumlauf wird bereichert und beschleunigt, wie durch Bewegung und Nahrungsanfnahme der Blut= umlauf belebt wird. Am Ende kommt man verjüngt nach Haus. Und nun sind auch die heimischen Dinge neu, sie werden mit den neuen Anschammaen und Vorstellungen wie mit so viel neuen Angen gesehen. Man sagt, in der kleinen Stadt werden die Menschen früher alt, als in der Großstadt. Wenn es so ist, ist die Ursache offenbar die, daß sie hier gleichsam beständig auf der Reise sind, die Großstadt selbst ist täglich neu, sie wechselt ihr Außeres und Inneres von Tag zu Tag: täglich steht ein Neues im Mittelpunkt des Interesses und der Unterhaltung, beständig begegnen neue Menschen, treten neue Dinge in den Gesichtsfreis, die abstumpfende Wiederholung übt nicht ihre einschläfernde Wirkung auf die Lebensgeifter. — Die Wirkung des geselligen Verkehrs ist eine ähnliche. Das Ge= spräch mit Fremden gleicht der Reise in ein fremdes Land; wie ein dunkler unerforschter Kontinent ist das Innere eines unbekannten Menschen; allmälig dringen wir in der Unterhaltung in denselben ein, überraschende An= und Aussichten eröffnen sich im Vordringen; allmälig werden die Umrisse des Ganzen sichtbar. Bereichert und befriedigt kehren wir am Ende zu uns selber zurück.

So ift der gesellige Verkehr eine diätetische Notwendigkeit. Und wie er es für den Einzelnen ist, so scheint er es auch für die Völker zu sein. Das Leben der Völker, die sich von der Berührung mit Fremden absondern, stagnirt und erstarrt schließlich; man denke an China oder Indien und Ügypten und ihre Unveränderlichkeit durch Jahrtausende: die abgeschlossene Lage dieser von Wüsten und Gesbirgen umschlossenen Landinseln schützte sie vor der Berührung mit dem Fremden. Das lebhafte Pulsiren der Geschichte in der einespäschen Welt hängt offenbar aufs engste zusammen einerseits mit der

erregenden Wechselwirkung, welche zwischen seinen Völkern selbst stattfindet, andererseits mit dem Trieb zu Meerfahrten und Reiseabentenern, zu denen die oceanische Lage einladet.

Hierzu kommt nim noch ein Anderes. Dieselben Personen, die sich so an einander abgeschliffen haben, daß sie sich nichts Neues zu sagen haben, bieten einander nicht selten genug Reibung von einer anderen, aber nicht wohlthätigen Art. Es geschieht leicht, daß Haus= genossen gegen einander im Kleinen wenig rücksichtsvoll sind; Rücksichten, welche man gegen Fremde nie außer Augen setzen würde, vergißt man zu Hause; man läßt sich gehen, man braucht sich keinen Zwang anzuthun, sie wissen ja, wie man's meint. Es wird be= hauptet, daß Männer gegen jede Frau aufmerksamer sind, als gegen die eigene; und es fehlt wohl nicht an Franen, die es ebenso halten: draußen liebenswürdig und sehr bedacht zu gefallen, finden sie es gar nicht der Mühe Wert, zu Hause für gute Laune und Ammut der Erscheinung Sorge zu tragen. So entsteht im Hause allmälig eine dumpfe, eingesperrte Luft, die den freien Atem benimmt, und zwar nicht blos in Häusern, wo Personen, die einander überhaupt gleichgiltig ober zuwider sind, beisammen wohnen; Ansätze dazu giebt es auch unter solchen, die einander aufrichtig schätzen und wohlge= finnt sind.

Der gesellige Verkehr ist das beste Mittel, diese Malaria zu vertreiben. Kommen Gäste ins Haus, oder ist man zu Gaste im fremden Haus, dann ninmt man sich zusammen, man wünscht sich von der besten Seite zu zeigen, ist ausmerksam und verbindlich und nach Vermögen unterhaltend: und es ist wie wenn frischer Lustzug und heller Sonnenschein durch das geöffnete Fenster einfallen, die mürrische verdrießliche Laune verschwindet, man sühlt sich aufgelegt zu Mitteilung und Teilnehmung. Und auch diese wohlthätige Aufsstrischung des inneren Menschen wirkt noch Tage lang nach. Es wird niemand gut thun, sich dieser Sinwirkung gelinden Zwanges, den die Gesellschaft auflegt, ganz zu entziehen. Wie dem Leibe die Gymsnastik, so ist auch dem inneren Menschen die Disciplin unentbehrlich: sich gehen lassen bringt eine ähnliche Erschlassung und Verstimmung des moralischen Menschen hervor, wie sitzende Lebensweise zur Erschlassung und Verstimmung des körperlichen Lebens seihet. Und

selbst wo das nicht zu befürchten wäre, ist die Berührung mit dem Fremden notwendig, um durch den Kontrast des Daheim und des Draußen das Gefühl für den Wert des Daheim frisch und lebendig zu erhalten. Das volle Heimatsgefühl lernt man erst in der Fremde kennen; wie Mancher, der mit Verachtung und Haß die Heimat versließ, ist draußen anderen Sinnes geworden. So wird auch der Wert des hänslichen Heims erst voll empfunden im Gegensat zum Draußen.

2. Aus dem Wesen der Geselligkeit ergeben sich die geselligen Tugenden. Umgänglichkeit (εὐτραπελία) nennt Aristoteles die Tüchstigkeit zum geselligen Verkehr. Es lassen sich zwei Seiten an dersselben unterscheiden, wir wollen sie Offenheit und Verträglichkeit oder Liberalität nennen. Damit Darstellung und Teilnehmung an dem eigentümlichen Geistesleben, worin wir das Wesen des geselligen Verkehrs fanden, stattsinden könne, nuß auf beiden Seiten vorhanden sein einerseits die Neigung, aus sich herauszugehen und sich dem Anderen zu offenbaren, das ist Offenheit; andererseits wohlwollendsteilnehmendes Entgegenkommen gegenüber der Aufschließung des Anderen, das ist Liberalität. Beide Tugenden lassen swischen zwei Ertremen beschreiben.

Die Offenheit ist ein Mittleres zwischen der Verschlossenheit und der zudringlichen Gesch wäßigkeit oder Indiskretion. Es giedt Personen, die es überhaupt nicht über sich gewinnen, sich aufzuschließen; kaum dem Nächsten gestatten sie einmal einen Blick in ihr Inneres, vor einem Fremden ziehen siehen sie sich wie vor einem Späher und Horcher zurück. Ein solches Verhalten macht geselligen Verkehr unmöglich. Es kann die Folge ursprünglicher Naturanlage oder des Mangels an geselliger Gewöhnung sein; so tritt es leicht bei denen auf, die eine einsame Jugend verlebt haben. Es kann auch die Folge übler Ersahrungen sein, welche mit der Offenheit gemacht wurden; so sinder es sich bei solchen, die viel in der Gesellschaft gelebt haben und oft betrogen worden sind. — Es giebt umgekehrt Personen, die nichts bei sich behalten können. Was innner sie erlebt und ersahren haben, es wird sogleich jedem, ob er hören will oder nicht, vorgeslegt. Raum haben sie in der Eisenbahn oder am Tisch Platz geslegt.

nommen, so machen sie sich an ihren Nachbar, ergreisen ihn am Rocksnopf und beginnen ihn von ihrem Woher und Wohin, von ihrem Vorhaben und ihren Erfolgen zu unterrichten. In der zweiten Viertelstunde sind sie schon bei den Herzensgeheimnissen angelangt, und bald liegt ihr ganzes Herz bis auf den Grund vor dem neuen Freunde ausgepackt da. Es giebt keine Eigenschaft, die schneller einen Menschen bei seiner Umgebung unleidlich machte. Horaz hat den Typus in der 9. Satire des ersten Buchs mit guter Laune beschrieben. Die schlimmste Art ist die, die von ihren Sorgen und Schmerzen zu reden unwiderstehlich getrieben wird, wie sie versamt und unisverstanden, wie dies große Herz von der schnöden Welt verschmäht und betrogen worden. Im ganzen ist dieser Fehler häusiger bei Weibern als bei Männern; wie denn auch die zugehörige Kehrseite, die Fragesucht, bei ihnen öfter vorkommt.

In der Mitte zwischen den beiden Fehlern liegt die Tugend: Offenheit ohne Zudringlichkeit. Man kann sie als die Kunst, recht zu reden und recht zu schweigen erklären. Wer dazu noch die Kunst hat, recht zu hören, der hat darin jenen Ring, der seinen Träger bei allen Menschen beliebt macht. Die letzte Kunst aber ist die wichtigste: willst du das Lob eines angenehmen und geistreichen Mannes dir erwerben, so vergiß nie, daß man dir ein Opfer bringt, indem man dich anhört: Reden ist Silber, Schweigen ist Gold. Vor allem aber hüte dich, von deinen Gefühlen und deinem Herzen zu reden. Eher darfst du von deinen Ansichten und Meinungen sprechen, am leichtesten aber wirst du ertragen, wenn du Geschichten und Thatsachen bringst.

Auf dieselbe Weise läßt sich auch die Verträglichkeit oder Libe=ralität als die rechte Mitte zwischen zwei Fehlern beschreiben, der Nechthaberei und Intoleranz auf der einen Seite, der schmeichle=rischen Liebedienerei auf der anderen Seite. Es giebt Leute, die nichts gelten lassen als ihre eigene Art und Meinung. Wenn sie jemandem begegnen, der in irgend einem Stück es anders hält als sie selbst, machen sie sich alsbald über ihn her, ihn zu belehren und zu bekeheren: Sie machen das so? das umß man ganz anders machen; sehen Sie, ich mache das so. Sie lesen die Zeitung? Das ist ein elendes Blatt; ich begreife nicht, wie Sie das aushalten, oder wie Sie dies Buch lesen mögen; dagegen will ich Ihnen ein Werk neunen, das müssen Sie lesen.

— Alle ihre Ausichten und Urteile werden im Ton der Unfehlbarkeit ausgesprochen; sie beginnen ihre Sätze mit einem "ohne Zweifel"; wird eine entgegengesetzte Meinung laut, so wenden sie sich sogleich mit erhobener Stimme gegen den, der sie äußert. Sind es vorzugsweise die geringfügigen Kleinigkeiten, worin sich die Neigung zu rechthabe= rischer Belehrung äußert, so haben wir den Inpus des Pedanten. Jemand schreibt Virgil oder Göthe oder Bonifacius; alsbald ift er hinter ihm her: das ist eine veraltete Schreibart; durch neuere For= schungen ist es unzweifelhaft gemacht, daß die Schreibart Vergil ober Goethe oder Bonifatius die einzig richtige ist. Der Pedant hat seinen Namen vom Schulmeistern (naideveir), und da die Rolle des Schulmeisters in der Welt immer wichtiger wird, so scheint auch die Bedanterie aute Aussichten auf weiteres Gedeihen zu haben. Die dreifachen Brüfungen, mit denen nachgerade jede Lebensstellung umgeben ist, sind eben so viele Gelegenheiten zur Ibung und Anbildung der= felben, für Eraminatoren und für Eraminanden. Dabei lernt man auf Worte und Buchstaben schwören, und wer selbst auf diesem Wege zum Tempel der Gewißheit eingegangen ift, der wird denn auch darauf halten, daß Andere nach ihm durch dieselbe Pforte gehen.

Es giebt auf der anderen Seite Personen, die durch nichts dahin gebracht werden können, eine eigene Ansicht zu haben; sie teilen immer die gerade von dem Mitunterredner geäußerte Meinung; es sind molluskenartige Geschöpfe, die alles zugeben, immer ja sagen, so daß man ihnen gegenüber es gar nicht zu der Empfindung bringt, zu zweien zu sein. Wenn wir Shakespeare glauben, gedeiht diese Art an den Höfen; im Polonius hat er ein Exemplar derselben naturhistorisch beschrieben, und Rosenkrauz und Güldenstern gehören wohl auch zu der Sippe. Seht ihr die Wolke dort, beinahe in Gestalt eines Kameels? fragt Hamlet den Polonius. Beim Himmel, antwortet Polonius, sie sieht auch wirklich aus wie ein Kameel. Mich dünkt, ändert Hamlet seine Ansicht, sie sieht aus wie ein Wiesel. Und nun sieht sie auch dem Polonius so aus: Sie hat einen Kücken wie ein Wiesel. — Oder wie ein Wallsisch? — Ganz wie ein Wallsisch.

Zwischen diesen beiden Extremen, die übrigens gelegentlich von einer und derselben Person in verschiedenen Rollen gespielt werden,

liegt in der Mitte der Habitus der Liberalität. Liberal ist, wer fremdes Wesen und fremde Ansichten achtet und gelten läßt. Er hat eine eigene Ansicht und verhehlt sie nicht, aber er verlangt und er= wartet nicht, daß jedermann dieselbe habe; er ist erfreut, eigentümlich und fräftig entwickelten Gedanken und Anschauungen zu begegnen, auch wenn sie von den seinigen sich entfernen; er ist bereit, mit ihnen auf dem Fuß der formellen Gleichberechtigung zu verhandeln, Ver= tiefung und Bereicherung seines Gedankenkreises aus der Berührung mit dem Fremden erstrebend. In der Unterredung liebt er nicht, seine Ansicht mit dem "ohne Zweisel" oder "natürlich", sondern etwa in Form einer Frage oder eines Problems, mit einem: mir scheint, oder wollen wir fagen, einzuführen. Wer seine Meinung in Form einer apodiftischen Behauptung ausspricht, lehnt damit die gemeinsame Betrachtung von vornherein ab; es ist nichts mehr darüber zu sagen, da er die Sache gesagt hat: Widerspruch oder Zweifel wäre Beleidigung. Wer dagegen seine Ausicht, sie mag ihm selber durch= aus feststehen und begründet erscheinen, nur als eine mögliche hinstellt, der fordert damit den Mitunterredner auf, nun seinerseits die Sadje von seinem Gesichtspunkt aus zu beleuchten. Er hat dazu den Vorteil, zu nichts verpflichtet zu sein, er kann seine Ausicht aufgeben, verändern, verbessern, ohne daß er die peinliche Empfindung hat, geschlagen und zum Rückzug genötigt zu sein. Die meisten Menschen verstehen diese Behutsamkeit in der Gesprächführung nicht, sie stellen vor allem eine feste Behanptung auf und suchen durch Heftigkeit der Behanptung die überzeugende Kraft ihrer Ansicht zu steigern. Die Folge ist, daß der Mitunterredner es ebenso macht, und daher kommt es, daß unsere Gespräche so oft zum Streit aus= arten und mit Bitterkeit und Widerwillen enden. — In den plato= nischen Dialogen ist die Kunst des Gesprächs als gemeinsame Untersuchung gezeigt. Der Kunstgriff des Sokrates, des großen Dialektikers, ist, daß er niemals Behauptungen aufstellt, sondern Fragen vorlegt: wie ist es, wollen wir dieses sagen? Darum wird er nie aus der Fassung gebracht.

3. Wie jede eigentümliche Lebensbethätigung, so bringt auch der gesellige Verkehr ein System von Formen hervor, innerhalb deren er sich bewegt, das Verkehrsceremoniell. Durch dasselbe wird allgemein verbindlich vorgeschrieben, wie der Einzelne sich in allen möglichen Lagen, in die der gesellige Verkehr ihn führt, benehmen solle, wann und wie er zu reden und zu schweigen, zu nehmen und zu geben, Besuche zu machen und zu empfangen, zu essen und zu trinken, sich zu kleiden und zu verbeugen, Briefe zu schreiben und Aureden zu machen habe. Der Verstoß gegen diese Formen wird gar nicht glimpflich beurteilt, die Verletzung derselben wird manchmal härter getadelt und heftiger bereut, als die Übertretung aller zehn Gebote.

Die Bedeutung des Verkehrsceremoniells ift der Bedeutung des Rechts und seines Systems von Formeln und Formen zu ver= gleichen. Wie das Recht dazu dient, den wirtschaftlich-gesellschaftlichen Verkehr gegen die Störmigen zu schützen, welche Selbstsucht, Eigenunt, Unvorsichtigkeit verursachen, so ist die Aufgabe des Verkehrs= ceremoniells, den Störungen vorzubengen, welche im naturalistisch= ungeregelten gefelligen Verkehr Ungeschick und disciplinlose Selbstsucht hervorrufen würde. Der Verkehr der Staatsoberhäupter unter ein= ander und mit den Unterthanen ist mit einem besonders umständ= lichen und peinlichen Ceremoniell umgeben. Die Bedeutung des= felben ift offenbar, dem Souveran felbst und seiner Unigebung be= ftändig seine besondere Stellung und Würde vor Augen zu halten und ihn so davor zu schützen, daß er seiner Stellung Unziemliches oder Unwürdiges leide oder thue. Man kann nun sagen: jeder Mensch hat etwas von der Würde eines Souverans an sich; er ist, wie Kant sagt, Selbstzweck ober Person. Eine Sache, ein Tier ist Mittel zu einem Zweck oder wird doch von uns als solches angesehen und gebraucht. Darum werden mit Sachen und Tieren keine Umftände gemacht. Mit einem Menschen dagegen werden Umftände gemacht, eben diejenigen, welche das Verkehrsceremoniell vorschreibt. Durch dieselben wird beständig daran erinnert, daß man es mit einer Person, mit einem Wesen, das als Selbstzweck behandelt werden muß, zu thun habe. — Das Verkehrsceremoniell ist ein Teil des Ceremoniells, mit welchem sich das menschliche Leben auf allen Punkten umgiebt, gleichsam um sich selbst seine specifische Würde beständig vor Angen zu halten. Das ganze religiöse Ceremoniell gehört hierher: jedes wichtige Ereignis im Meuschenleben, Geburt, Che, Tod, wird

überall durch religiöse Ceremonien in seiner Bedentsamkeit hervorzgehoben; es wird dadurch auch dem Stumpssinnigen zum Bewußtsein gebracht, daß es nicht ein gemeines Naturereignis ist, das nach dem gewöhnlichen Lauf der Dinge eintritt, sondern ein Ereignis von überznatürlicher Bedeutung. — So dient das Verkehrseeremoniell dazu, die Begegnung mit Menschen aus der Masse der Begegnungen mit der umgebenden Welt hervorzuheben, und durch die Umstände, deren Innehaltung gesordert wird, an die besondere Wichtigkeit und Bedenztung dieser Begegnungen zu mahnen\*).

Die Erfüllung der Forderungen, welche die Sitte für den Um= gang mit Menschen vorschreibt, heißt Höflichkeit. Man kann mit v. Ihering an der Höflichkeit zwei Seiten unterscheiden, eine negative und eine positive: jene heißt Anstand, sie entspricht der Gerechtigkeit und ihrer Formel: niemanden verletzen! Der Anstand gebietet zu meiden, was dem Anderen abstoßend, widerwärtig, ekelhaft sein könnte. Die positive Seite ist die Höflichkeit im engeren Sinne (humanitas). Der Höfliche kommt dem Fremden mit Beweisen von Achtung und Wohlwollen entgegen und erklärt damit, daß er mit ihm auf einen friedlichen und freundlichen geselligen Verkehr einzugehen bereit sei. Ihering zeigt ebendort, wie alle Höflichkeitserweisungen Achtung, Bereitwilligkeit und Dienstfertigkeit ausdrücken. Schopenhauer definirt einmal vortrefflich Höflichkeit als systematische Selbstverleugung in Rleinigkeiten. — Das Gegenteil der Höflichkeit ist die Rücksichtslosigkeit, welche entweder als Rohheit, Ungeschliffenheit oder als Grobheit sich zeigt: Robbeit ist der Mangel an Höflichkeit, sei es, daß derselbe in dem Mangel an Erziehung, sei es, daß er in

<sup>\*)</sup> R. v. Ihering hat diesem Gebiet der Sitte im 2. Band des Zwecks im Recht eine eingehende Untersuchung gewidmet; womit zu vergleichen ist Wundt, Ethik S. 150 ff. Wundt bemerkt, daß J. die heutige Bedeutung und Wirkung der Umgangssormen seinsiumig darlege, dagegen oft sehlgehe, wenn er die Wirkung auch als bewußten Zweck oder Motiv der Einführung der Sitte ansehe. Wundt trennt die historischekansale Untersuchung von der teleologischen Betrachtung, den Ursprung sucht er auch hier meist im Gebiet des Kults und der Religion. In großem historischen Stil handelt W. Spencer im ersten Teil des dritten Buchs seiner Principien der Sociologie (On ceremonial Institutions) von der Entstehung und Bedeutung der Ceremonien überhaupt.

der Naturanlage begründet sei; Grobheit ist die absichtliche Vernach= lässigung der Höstlichkeitspflichten.

Höflichkeit ist eine Pflicht des Menschen gegen den Menschen als Nicht nur der Niedere ift dem Höheren, sondern ebenso der Höherstehende dem Niederen, der Herr dem Diener Höflichkeit schuldig. Es ift das die Anerkenning der zwischen ihnen bestehenden Wesens= gleichheit, weshalb der Lateiner sinnreich die Höflichkeit Menschlichkeit (humanias) neunt. Als Glieder der Gesellschaft sind sie nicht gleich; diese Ungleichheit wird durch die besondere Chrerweisung anerkannt, welche der Diener dem Herrn erweift. Indem aber der Herr dem Diener mit Höflichkeit begegnet, erkennt er an, daß es zufällige und nicht Wesensunterschiede seien, welche die gesellschaftliche Stellung bestimmen: an sich hätten die Rollen auch umgekehrt verteilt sein Wo die Naturunterschiede bedeutend werden, wie bei verschiedenen Racen, da wird auch die Höflichkeit schwierig: da tritt die Tendenz leicht hervor, die Angehörigen der niederen Race als Sache, als bloßes Mittel zu fremden Zwecken, d. h. als Sklaven zu gebrauchen; und mit Sklaven macht man keine Umftände.

4. Das Verhalten der verschiedenen Völker zur Höflichkeit und Gefelligkeit ist verschieden. Die germanischen Völker verhalten sich spröder dagegen als die romanischen. Im Deutschen, heißt es be= kanntlich, lügt man, wenn man höflich ist; die Sprache hat sich dem Gebrauch zum Austausch von Höflichkeiten noch nicht angepaßt, die Wörter sind zu vollwichtig, weshalb gern französische Wörter zu diesem Zweck verwendet werden: diese sind so abgeschliffen, daß sie wohlklingen, aber zu nichts verpflichten. Offenbar hängt die Sache damit zusammen, daß bei den romanischen Völkern der Zug zur Geselligkeit stärker entwickelt ist, als bei den germanischen; bei den letzteren tritt nicht selten ein entschiedener Hang zur Ginsamkeit oder weniastens zur Abschließung in der Familie hervor; er ist namentlich bei den Nordgermanen häufig; schon zwischen Nord- und Süddeutschen ist der Unterschied in dieser Hinsicht in die Augen fallend. damit die größere Rolonisationsfähigkeit der Germanen in Zusammenhang gebracht, gewiß nicht ohne Grund, sie setzt die Neigung voraus, einsam auf neuem Boden sein Heim zu gründen; ohne die Fähigkeit die Einsamkeit zu ertragen, ist Ausbreitung durch ackerbauliche Kolonisation nicht möglich. Den romanischen Völkern ist dagegen die Neigung zu städtischem Leben eigen; von dem Franzosen sagt man, daß er nur in Paris leben könne, sich selber darstellend in diesem Spiegel des Universums, auf den er die Augen der ganzen Welt gezichtet fühlt. Durch diese Richtung auf gesellige Darstellung ist das französische Volk zum Gesetzgeber Europas auf dem Gebiet des geselligen Lebens geworden. Das Nationalerbe des Franzosen ist liebenswürdige Höslichkeit.

Vielleicht sind wir ein wenig in Gefahr, den Wert der Sache zu unterschätzen. Für die schöne und erfreuliche Gestaltung des Lebens ist sie nicht ohne Bedentung. J. St. Mill, den man nicht für eine auf oberflächlichen Schein und Glanz gerichtete Natur halten wird, ftellt in seiner Selbstbiographie zwischen dem Ton des geselligen Ver= fehrs, der unter Engländern und unter Franzosen herrsche, öfter Vergleichungen an, und er verhehlt nicht, wie wohlthnend ihm jederzeit das offene, freundliche, herzlich = höfliche Entgegenkommen, das man in Frankreich überall finde, gewesen sei, gegenüber der mürrischen Zurückhaltung in England, "wo jedermann thue, als ob jeder Un= dere, mit wenigen oder gar keinen Ausnahmen, ein Feind oder ein mausstehlicher Mensch sei". Er spricht von dem niedrigen Ton dessen, was in England Gesellschaft heiße, von dem stillschweigenden Ein= verständnis darüber, daß jedermanns Streben auf niedrige und fünnnerliche Ziele gerichtet sei, von der Abneigung gegen alle Angerung höherer Gefühle und Bestrebungen, ausgenommen die feststehen= den Formeln bei feststehenden Anlässen; wogegen in Frankreich der Ausdruck eines gehobenen Gefühlslebens in der Schrift wie in der Rede gewöhnlich sei und auf das Leben und Empfinden auch der großen Masse wohlthätig zurückwirke.

Natürlich hat anch diese Sache ihre Kehrseite, wie auch Mill nicht entgeht. Die Stärke der Gefühle wächst nicht mit der Leichtigkeit und Lebhaftigkeit des Ausdrucks, ja, es giebt Gefühle und es sind nicht die geringwertigsten, welche gegen das Ausgesprochenwerden überhaupt sich stränden. Und das Prunken mit Gefühlen ist sicherlich die übelste Form, welche die Eitelkeit annehmen kann. — Vielleicht darf man übrigens sagen, das der dentsche Volkscharakter in dieser Hinsicht zwischen dem französischen und englischen einigermaaßen

die Mitte hält: erreicht der Deutsche nicht leicht die feine und versbindliche Höflichkeit des Franzosen, so ist auch die gesellige Eitelkeit und das epideiktische Wesen ihm fremder; erreicht er nicht leicht die herbe und stolze Selbständigkeit und Geschlossenheit des englischen Charakters, so sindet sich auch die abstoßende und mürrische Kälte des Wesens bei ihm seltener.

In einem Stück hat der Deutsche eine altbekannte und unbestrittene Überlegenheit über alle Nachbarvölker: in der Ausbildung des Titelwesens. Wo immer zwei Deutsche zusammenkommen, da werden sie in der längsten Unterhaltung nicht müde, ihre Titel sich gegenseitig vorzusagen, so lang und schwierig sie sein mögen: Herr Oberkonfistorialrat, Herr Ministerialdirektor; und wenn es zwei junge Leute sind, die gestern mit einander zu Doktoren gemacht wurden, so werden sie heute einander nicht anreden ohne das feierliche: Herr Doktor, und schreiben sie sich einen Brief, so lassen sie auch das Hodzwohlgeboren nicht fehlen. Offenbar eine lächerliche Unsitte; im amtlichen Verkehr hat man es mit der Würde und nicht mit der Person zu thun und da gehört der Titel hin; aber im geselligen Ver= kehr hat man es mit dem Menschen und nicht dem Amt zu thun! Und nun gar bei Frauen! — Vielleicht hat man übrigens Urfache auzunehmen, daß das Titelwesen auch in Deutschland den Höhe= punkt seiner Entwickelung hinter sich hat. Die Ausbildung desselben hängt offenbar geschichtlich mit der Zerbröckelung des deutschen Staates zusammen. In den kleinen Ländern und Ländchen, die im 17. Jahrhundert zu Duasi=Staaten wurden, kam das Unwesen auf: die Fürsten blieben ein Mittelding zwischen großen Grundherren und wirklichen Staatsoberhäuptern und die Unterthauen ein Mittelding zwischen Staatsbürgern und Privatunterthänigen. In dieser Gesellschaft entstand das Streben, aus der Stufe der gemeinen Unterthänigkeit sich herauszuarbeiten und durch einen Titel oder eine Würde sich als Specialbediensteten seiner Hoheit, sei es als Kammerlakai oder als Hofjägermeister oder geheimer Hofrat zu legitimiren. Mann ohne Titel war ein Mann ohne Beziehung zum Hof und Staat, also ein Nichts, ein Knecht, der keine Rnechte mehr unter sich hat.

Cessante causa, cessat effectus. Im neuen Reich wird sich

der Deutsche vielleicht allmälig auch der Titelsucht wieder entwöhnen. Großstadt und Eisenbahn helsen auch dazu.

Der Umgang mit der Natur. Hat der gesellige Verkehr wohlthätige Wirkungen, indem er erregend, belebend und befruchtend auf das Eigenleben wirkt, so hat die Sache auch eine Rehrseite. Der gesellige Verkehr, und das gilt vor allem von dem Verkehr in der großen Gesellschaft, nötigt beständig auf sich selbst Acht zu geben; er legt der Natur Zwang auf und setzt das ganze Wesen in einen Zustand eigentümlicher Spannung. Er fordert, daß man vieles von dem, was man sagen möchte, imterdrückt und manches sagt, was man lieber ungesagt ließe; simuliren und dissimuliren sind nun einmal in der Gesellschaft unvermeidliche Dinge. Man muß einem Menschen ein freundliches Gesicht machen, dem man lieber den Rücken zukehrte, man wird genötigt von ernsten und großen Dingen mit Personen, denen dieselben ein Geschwätz find, zu reden; man spricht von wichtigen Dingen scherzend und von nichtigen Dingen, als ob sie ernsthafte Un= gelegenheiten wären; man muß es duldend und schweigend anhören, wie vom Guten ohne Verehrung und vom Gemeinen mit Behagen und ohne Schen geredet wird; und das Ende ist eine peinliche Empfindung innerer Mißstimmung und Widerwärtigkeit. — Oder der gesellige Verkehr regt die Eitelkeit auf, die in einem Menschen ist: man wünscht sich zu zeigen, man hofft für seinen Witz, für seinen Geschmack, für seine Vornehmheit, für sein Ausehen, für sein Benehmen, für seinen Anzug oder was immer, Bewunderung zu ernten. frankt sich, wenn man übertroffen wird, man hat auf den ersten Plat gerechnet und wird auf den zweiten gesetzt; man möchte vor Bosheit und Neid zerspringen und nuß eine lächelnde Miene zeigen, ının es nicht merken zu lassen, wie sehr man sich ärgert und zu dem Schaden den Spott zu haben. So entsteht ein Zustand von Ge= spanntheit und überreiztheit, der zu einer wirklichen Krankheit werden fann; sie ist unter dem Namen der Nervosität bekannt.

Gegen diesen Krankheitszustand ist einsamer Umgang mit der Natur ein Heilmittel. Er hebt jenen Druck auf und der befreite Mensch atmet erleichtert auf. Berge und Meere, Felsen und Bäume regen die Citelkeit nicht auf, sie nötigen nicht zu scheinen und sich darzustellen. Sie selbst wollen nicht scheinen und gesehen werden. Die Blume blüht, auch wo niemand hinkommt sie zu sehen, die Sterne schimmern, unbekümmert darum, ob ein Auge zu ihnen aufblickt. Sie wollen nicht Dank und Bewunderung, sie wollen nicht überstroffen und beneidet werden, sie sind, was sie sind, und sind es sür sich. Und so auch die Tiere. Gewiß hat Schopenhauer recht, wenn er meint, was den Umgang mit Tieren so anziehend macht, das ist, daß sie so ganz wahr sind: sie geben sich, wie sie sind, sie haben nichts zu verbergen, sie wollen nichts aus sich machen. So ruft die ganze Natur dem Menschen zu: laß ab zu scheinen, du bist am Ende, was du bist!

Und die ungeheure Spannung läßt nach, in welcher die Rücksicht auf das Auge der Menschen in der Gesellschaft beständig erhält. Man fühlt sich frei und dehnt die Glieder, wie ein Gefangener, dem die Fessel abgenommen ist.

Daß die leidenschaftliche Naturempfindung und Natursehnsucht des Rulturmenschen hierauf wesentlich beruht, geht daraus hervor, daß sie nur da sich findet, wo jene Krankheit, welche durch den geselligen Verkehr erzeugt wird, vorkonunt. Den Naturvölkern ist sie fremd und auch bei den Klassen der Bevölkerung, die in einfachen Verhältnissen leben, kommt sie nicht vor. Der Bauer, der jenes viel= besungene und vielbeneidete Glück genießt, mit eigener Hand auf eigenem Acker seinen Kohl zu bauen, schätzt sich nicht eben glücklich darum; er lobt das Herrenleben in der Stadt, wo man lange schläft und nicht bei jedem Wetter hinaus nuß und alle guten Dinge im Überfluß hat; er freut sich auch an der Natur, aber mehr an einem fruchtbaren Kornfeld oder einer üppigen Weide, als an Heide und Felsen. Er liest auch keine Dorfgeschichten, er findet sie langweilig und geschmacklos, sondern Räuber= und Ritterromane; wie denn auch die Schäferspiele mit ihrer Poesie so fern als möglich von der Welt der wirklichen Schäfer ihre Heimat hatten. Das sentimentale Naturgefühl gehört durchaus den Klassen der Bevölkerung an, welche die sogenannte Gesellschaft ausmachen; und es entsteht bei einem Volk erst mit der Entwickelung des Gesellschaftslebens. Es tritt erst mit der Sehnsucht nach Einsamkeit und einfach natürlichen Lebens= verhältnissen auf, ein deutliches Anzeichen dafür, daß es zu dem Gesellschaftsleben sich verhält, wie der Durst zum Fieber.

6. Die Freundschaft. Man kann sie erklären als ein besonders inniges und individualisirtes geselliges Verhältnis. Wie alle Geselligeseit, sett sie Gleichheit und Verschiedenheit voraus: Gleichheit der tiefsten Willensrichtung und Gesinnung; in dieser ist Vertrauen und sympathisches Verständnis begründet: Freunde können, nach jenem griechischen Spruch, nur sein, die über dieselben Dinge sich freuen und betrüben. Andererseits Verschiedenheit des Lebensinhalts, der Ersaherungen, des Gesichtstreises, der Ansichten, der Thätigkeit, sie ist die Bedingung der gegenseitigen Ergänzung durch Austausch des Eigenstündlichen. Auch in der Freundschaft gilt, wie in der Liebe, innerhalb gewisser Grenzen, daß Gegensähe sich anziehen, wenn nur das Versbindende stark ist und kräftig gefühlt wird.

Die Bedentung der Freundschaft wird hiernach von derselben Art sein, wie die des geselligen Verkehrs überhaupt: die Berührung mit dem fremden Leben wirkt erregend und befruchtend auf das eigene zurück. Der Freund steht an einem anderen Punkte der Welt und daher kehren ihm alle Dinge eine andere Seite zu; er sieht Menschen und Verhältnisse, persönliche und allgemeine Angelegenheiten anders, als ich fie sehe. Aber die innerste, auf der Gleichartigkeit des Willens rnhende Verwandtschaft der Natur läßt zwischen uns ein vollkommenes Berständnis zu; er sieht die Dinge, wie ich sie sehen würde, wenn ich seine Augen hätte und von seinem Standpunkt ans sie sähe. so lebe ich durch die Teilnahme an dem innersten Leben des Freundes gleichsam zwei Leben, mein eigenes und das meines anderen Ich: einen wahren Freund haben heißt um ein Leben reicher sein. drückt die Sprache aus, wenn sie sagt, zwei Freunde seien ein Herz und eine Seele. Damit ist zugleich gesagt, daß man nicht viele Freunde haben kann; man kann mit Vielen freundschaftlich verkehren, aber eigentlicher Freunde kann man nur eine kleine Zahl haben. Das Verhältnis ist nicht so ausschließend, wie das eheliche, aber es nähert sich in gewisser Hinsicht diesem, wie ja denn auch die Eifersucht ihm nicht fremd ift.

Die Eigenschaften, welche zur Freundschaft geschickt machen, sind im wesentlichen dieselben, welche die Geselligkeit sordert, also Offenheit und Verträglichkeit oder Liberalität. Beide erscheinen in der Freundschaft gesteigert. Die Offenheit geht in der Freundschaft bis zur vollen Lebensgemeinschaft: Freunden ist alles gemein, sagt der griechische Spruch. Und die Verträglichkeit wird in der Freundschaft zur herzlichstem, innerlichstem Amerkennung der Eigentümlichkeit des Freundes; auf ihr beruht die Geduld mit seinen Eigenheiten, die Schonung seiner Schwächen, die Treue, die auch Kränkungen trägt und vergiebt.

Die Griechen, welchen die Freundschaft ein überaus wichtiges Lebensverhältnis war, offenbar mit darum, weil die Che für ihr per= fönliches Leben eine geringere Bedeutung hatte, als in der modernen Welt, haben über ihr Wesen und ihre Bedingungen viel nachgedacht; des Aristoteles Betrachtungen über die Sache findet man in dem 8. und 9. Budy der Nikomachischen Ethik. Eine eingehend erwogene Frage ift die: inwiefern der gegenseitige Nuten zu den Bedingungen der Freundschaft gehöre? Versteht man darunter die Förderung der äußeren Lebenszwecke, dann ist offenbar, daß derselbe keine wesentliche Bedeutung für die Freundschaft hat: das, was die Freundschaft als solche leistet, ist innerste, unmittelbarste Lebensförderung. Und daher betout Aristoteles mit Recht: nur zwischen Guten kann wahre Freundschaft sein. Schlechte kann gegenseitiger Rugen (zó zojowor) ober and die Lust am Zusammensein  $(\imath \delta \ \eta \delta v)$  zusammensühren; aber das ist keine eigentliche Freundschaft; sie überdauert nicht die gemeinsamen Zwecke oder die gemeinsame Lust. Die wahre Freundschaft beruht auf der Schätzung und Freude an dem bleibenden perfönlichen Wesen des Freundes, an seiner Tugend, wie Aristoteles sagt, und darum ist fie selbst ein bleibendes Lebensverhältnis. Allerdings wird man dem= selben Denker auch darin Recht geben müßen, daß der Rugen und Die Lust, wie sie nicht selten Die erste Veranlassung zu der Verbindung geben, woraus dann die Freundschaft erwächst, so auch als bleibende Bindemittel den Bestand der Freundschaft sichern helfen Dhne die Luft wird die Freundschaft bald zu kühler fönnen. Schätzung abgeschwächt; und ber Nuten kann, namentlich wenn er zu gemeinsamer Thätigkeit zusammenführt, zur Erhaltung und Belebung auch der persönlichen Empfindung für einander beitragen. Andererseits liegen freilich im Ungen für den Bestand der Freund= schaft auch Gefahren, sie treten hervor, sobald der Rugen aufhört gegenseitig zu sein. Wird die Ungleichheit der nützlichen Leiftungen eine sehr erhebliche, dann verliert das Verhältnis leicht seinen Charakter: der eine wird zum Gönner und der andere zum Klienten;
freilich ein Verhältnis, das zwischen alten Freunden nicht leicht entstehen kann: waren sie wirklich Freunde, dann wird eher Entfremdung
oder gar Feindschaft eintreten, als eine Umwandlung der Freundschaft
in Gönner- und Klientelschaft. Die Erinnerung an die ehemalige
Gleichheit läßt die neue Ungleichheit allzu peinlich empfinden.

Eben dies ist die Arsache, weshalb große Glückswechsel so leicht zu Klippen für die Freundschaften werden. Ja man kann sagen, jede, auch die weniger wichtige Veränderung in der Lebenslage und den Glücksumständen eines der Freunde hat eine Tendenz, das Freundsschaftsverhältnis zu lockern. Es ist daher in jedem Fall Vorsicht und Umsicht von beiden Seiten erforderlich, die schlimme Virkung abzuwenden. Das Verhalten, das geeignet ist, die Krisis überwinden zu helsen, kann man etwa durch folgende Regeln schematisch bestimmen:

1) Haft du Glück, gewinnst du das große Loos, oder eine reiche Fran, oder wirst du Geheimrat, während dein Freund noch unbesols deter Assession ist, so prahle nicht und verlange nicht, daß der Freund dich und dein Geschick und deine Verdienste bewundere; laß ihn aber teilnehmen an den günstigen Folgen deines Glückswechsels, doch mit Vorsicht, sonst möchte er dir mit deinem Angebot seine Freundschaft vor die Füße werfen.

2) Hat dein Freund Glück, so halte es umgekehrt: sei allezeit bereit, sein Glück dir zeigen zu lassen und dich mit ihm darüber zu freuen; aber sei nicht begierig es mit ihm zu teilen. Hältst du mit der Anerkennung und Freude zurück, so wird das leicht als Neid empfunden. Es mag schon manche Freundschaft durch die Unterslassung einer Gratulation den ersten Stoß erlitten haben.

3) Haft du Unglück, ist dir ein Wunsch, eine Unternehmung sehlgeschlagen, hast du Schiffbruch gelitten, suche es nicht äugstlich zu verbergen und weigere dich nicht, das Mitseid anzunchmen, wenn es auch nicht wohlthut. Dagegen die Folgen nimm auf dich selbst und thu im Übrigen, als ob nichts vorgefallen wäre.

4) Hat dein Freund Unglück, so halte es wieder umgekehrt: hilf die Folgen tragen oder abwenden, aber sei nicht allzu interessirt,

die Sache, ihren Hergang und ihre Ursachen dir erzählen zu lassen. Anch mit dem Mitleid gehe vorsichtig um. Vor allem aber hüte dich zu sagen: daran bist du selber schuld; hab ich nicht gesagt, daß es so kommen würde? Das erträgt kein Mensch, dem es schlecht geht, und wenn es hundertmal wahr ist, ja gerade dann nicht, wenn es wahr ist. Es zerfrißt wie Scheidewasser die stärkste Freundschaft. Der Mensch ist überhaupt nie leichter zu beleidigen, als wenn er sich selbst in Ungelegenheit gebracht hat. Er geht dann umher und sucht nach Einem, den er anschuldigen und kassen kann, um der Reue ledig zu werden.

Eine alte Beobachtung ift, daß in der Jugend Freundschaften am leichtesten geschlossen werden und daß Jugendfreundschaften die festesten und dauerhaftesten sind, sie überdauern oft sehr starke, aus ben späteren Lebensverhältniffen sich ergebende Spannungen. Es find die Sahre zwischen dem Heraustreten aus dem elterlichen Haus und dem Eintreten in Beruf und Familie, die in besonderem Maaße für die Freundschaft empfänglich sind. Die Ursachen liegen nahe: in der Jugend sind Offenheit und Vertrauen am größten; das Alter, durch manche Täuschung gewißigt, wird vorsichtiger und zurückhaltender: die Jugend, bisher im Elternhaus gehegt, hat ungünstige Erfahrungen noch nicht gemacht und kommt daher mit Unbefangenheit und Bertrauen dem Menschenantlitz entgegen. Dazu kommt ein lebhaftes, instinktives Bedürfnis, das den Jüngling treibt, die Berührung mit fremden Dingen und Menschen zu suchen; der Wandertrieb bricht mit Macht hervor und führt ihn aus dem schützenden Heim in die Weite. Er will die Welt kennen lernen und auf sich wirken lassen. Da begegnet er dem gleich empfindenden, Gleiches erstrebenden Alters= genoffen, auf der Wanderschaft, auf der Schule, auf der Universität, und leidenschaftlich schließen sich die Herzen zusammen, ganz sich gebend und ganz sich durchdringend, ganz bestimmbar und voll heftigen Dranges, auf das perfönliche Leben, Denken, Empfinden des Anderen zu wirken. Mit den zunehmenden Jahren nimmt der Trieb, Menschen zu suchen, ab; auch ber Drang, perfonlich auf das person= liche Leben zu wirken, wird schwächer; man wird zurückhaltender in der Mitteilung, vorsichtiger in der Einwirkung auf Andere: manche Enttänschung läßt ihre Spuren zurück; der Eifer zu belehren und zu

bekehren, der in der Jugend so groß war, läßt nach, man überzengt fich mehr und mehr, daß jeder selbst seinen Weg suchen und finden müffe, Enthusiasmus und Glanbe, die beiden Geschwifter, weichen fühlerer Auffassung. Dazn kommt, daß die Thätigkeit mehr und mehr befestigt und gebunden wird: der Bernf giebt tägliche Pflichten auf, die Familie nimmt den Menschen in Auspruch; so zieht sich das Leben aus dem Weiten allmälig ins Enge. Man sucht nun nicht neue Freunde, sondern strebt die alten zu erhalten. Gegen Unbekannte wird man zurückhaltender, vorsichtiger; die Wanderlust nimmt ab undmit ihr die Neigung, Fremdes und Fremde zu sehen. Sofern neue Freundschaften geschlossen werden, haben sie einen anderen Charafter; fie bernhen nicht so sehr auf der vollen Hingebung und Hinnehmung des persönlichen Lebens, als auf dem Zusammentreffen der Zwecke und Anschammgen auf einem beschränkten Gebiet. Die Geschäfts= freundschaften, die politischen Freundschaften, die Verschwägerungen, die gelehrten und litterarischen Bündnisse gehören dem vorgeschrittenen Alter an, wie schon Aristoteles gesehen hat: "Denn das Alter geht nicht der Lust, sondern dem Nuten nach". Treffend bemerkt H. Grimm in seinen Vorlesungen über Goethe (S. 359): "In jüngeren Jahren kommt es bei persönlichen Verbindungen mehr auf die Einwirkung eines Menschen im Ganzen an. Das, was man ift, alles mit einge= rechnet, bestimmt das Zusammengehen. Goethes frühere Verbindungen find alle Beispiele hierfür. In späteren Jahren dagegen ift nur noch das Einzelne wichtig, wobei es sich um Insammenarbeiten auf Zeit, um bestimmte Zwecke handelt und wobei die Totalität des Menschen ausdrücklich ignorirt wird. Wie follte man sonst im Leben auskommen? Bierfür find eine Külle der späteren Verhältniffe Goethes Belege."

# III. Das wirtschaftliche Leben und die Gesellschaft.\*)

Erstes Kapitel.

### Das Gigentum und die Gigentumsordnung.

1. Die Naturgrundlage des wirtschaftlichen Lebens sind die animalischen Bedürfnisse. Durch dieselben wird das Tier angetrieben für sich und seine Nachkommen Nahrung und Schutzu su suchen. Der Bethätigung, wodurch die Mittelzur Befriedigung erlangt werden, solgt unmittelbar die Verwendung. Das ist der einfache Kreislauf.

Im menschlichen Leben findet eine Entwickelung dieser Funktionen statt, die man als sortschreitende Erweiterung und Systematisirung beschreiben kann. Die systematisirte Bethätigung, durch welche die Mittel zur Befriedigung der Bedürfnisse erworben werden, heißt Arbeit. Vom Tier sagen wir nicht, daß es arbeitet; die Erwerbung

<sup>\*)</sup> Es ist natürlich nicht meine Absicht, hier das Technische der politischen Stonomie abzuhandeln; ich gebe auf bas wirtschaftlich gesellschaftliche Leben nur soweit ein, als es selbst ein moralisches Phänomen ist und moralische Probleme aufgiebt. Es ist übrigens bemerkenswert, daß nenerdings auch die Nationalbkonomen felbst, namentlich in Deutschland, über die einseitig technische Behandlung der isolirten wirtschaftlichen Erscheinungen mehr und mehr hinausgeben und fie im Ganzen ber Entwicklung eines Bolfslebens zu betrachten beginnen. Go vor allem A. Wagner und A. Schäffle. Des Ersteren allgemeine Bolkswirtschaftslehre (2. A. 1879) hebt namentlich den engen Zusammenhang des Wirtschaftslebens mit dem Necht und Staat hervor, worans sich benn auch fur die Zukunft bie Möglichkeit ergiebt, burch Neubildungen auf dem Gebiet des Rechts regulirend in die wirtschaftlichen Borgange einzugreifen. Schäffle's Sauptwerk, Ban und Leben bes jocialen Körpers (4 Bb., 2. Al. 1881) ift ein groß angelegter Berfuch, bas ganze menschliche Gemeinschaftsleben in allen seinen Funktionen als organische Ginheit zu begreifen, wobei die Analogie der physischen Biologie als henristisches Princip dient. Unter den englischen Nationalökonomen ift es besonders 3. St. Mill, ber in seinen Principien ber politischen Dtonomie (tentich von Soetbeer, 3 Bte.) Die wirtschaftlichen Erscheinungen auch unter den Gesichtspunkt der Moral und Politik bringt. — Als ein hülfreiches Werk beim Studium der wirtschaftlich-gesellschaftlichen Vorgänge nenne ich ferner noch 2B. Roschers System ber Bolfswirtschaft (4 Bte.), und die Sammlung von Ginzeldarstellungen, welche G. Schönberg in dem Sandbuch der polit. Dfonomie, (2. A. 1885, 3 Bbe.) vereinigt hat.

fällt hier wesentlich in zusammenhangslose, durch angenblicklich wirkende Triebgefühle verursachte Bethätigungen auseinander. Der Meusch arbeitet, d. h. er bestimmt seine Thätigkeit unabhängig von den angensblicklichen Triebgefühlen durch dauernde Zwecke. Ebenso wird die Verwendung systematisirt. Das Erzengnis der Arbeit wird nicht, wie die tierische Bente, sogleich nach der Erlangung verzehrt, sondern aufgehoben und in einem Reservoir angesammelt. Dies Güterreservoir ist das ursprüngliche Eigentum; die Arbeit schöpft beständig in dassselbe, die Verzehrung wird aus ihm gespeist. Arbeit und Eigentum machen also die specifischen Unterschiede des Menschen als wirtschaftslichen Wesens aus. Es entsprechen ihnen als sekundäre Triebe Erswerbssund Besitztrieb.

Die Bedentung des Eigentums für die menschliche Lebensgestalstung wurde schon oben (S.411) berührt: durch dasselbe wird zusammenshängendes, eigentlich menschliches Leben erst möglich. Indem es von der Tyrannei des Augenblicksbedürfnisses, welcher das Tier unterworsen ist, besteit, schafft es Raum für die Entstehung höherer Bedürfnisse und Bethätigungen. Alles, was wir geistiges Leben neunen, hat zur Boranssehung eine relative Freiheit von der durch die Notdurst erswungenen Bethätigung. In tierischen Leben bildet die Sorge für Erhaltung und Fortpslanzung beinahe den ganzen Lebensinhalt. Der Inhalt menschlichen Lebens wird reicher und freier in dem Maß, als durch sossenschlichen Fürsorge Unabhängigkeit von der Notdurst erreicht wird.

Han als Maßstab der Kulturhöhe einer Bevölkerung dienen könne. Man pflegt vier Stufen in der Kulturentwickelung zu unterscheiden: Jagd und Fischerei, Heerdenhaltung, Ackerbau, städtisches Leben. Sie sind durch die Entwickelung der Arbeit und des Eigentaus unterschieden. Auf der untersten Stufe, auf welcher Fischer= und Jägerstämme stehen, ist die Erhebung über die tierische Form der Lebensfürsorge noch gering; Eigentum und Arbeit ist nur in ersten Aufängen vorhanden, einige Waffen und Geräte, nebst Zelt oder Hüch der Befriedigung des augenblicklichen Bedürsnisses; der Wilde lebt von der Hand in den Mund. Auf der zweiten Stufe, dem

Nomadenleben, ist Eigentum und Arbeit höher entwickelt: in der Heerde, deren Aufzucht und Erhaltung Gegenstand zusammenhängender Thätigkeit ist, haben wir zugleich das Güterbehältnis, aus dem die Berzehrung gespeist wird; die Unabhängigkeit von der Natur hat damit einen ansehnlichen Fortschritt gemacht. Auch die Entwickelung gesellschaftlich-staatlichen und geschichtlich-geistigen Lebens macht auf dieser Stufe die ersten großen Fortschritte. — Ein neuer Typus des wirtschaftlichen Lebens tritt mit dem Ackerban auf. wird komplicirter und sustematischer, das Eigentum mannigfaltiger und für die Gütererzengung wichtiger, die Unabhängigkeit der Berforgung von der Natur größer; und jede weitere Entwickelung des Ackerbaus führt in jeder dieser Beziehungen weitere Steigerung herbei. Als Ackerbauer wird der Mensch zum Herrn der Erde, während er als Jäger und Fischer noch wesentlich Produkt der Zone ist. Der Ackerbaner hat sein Schicksal selbst in die Hand genommen; er lebt nicht mehr von Geschenken der Natur, sondern schafft sein Leben selbst, die Natur als Eigentum und Werkzeng benutend. Mit dem Ackerbau beginnt daher das eigentlich geschichtliche Leben; die danernde Ansiedelung auf dem heimischen Boden führt zum Ban von dauernden Heimstätten; Haus, Dorf, Stadt, Tempel werden zu bleibenden Denkmälern des danernden Lebens der Volkseinheit, an ihnen findet das geschichtliche Selbstbewußtsein Anknüpfungspunkte. In fortschreitender Entwickelung sich steigernd, treibt der Ackerban das städtische Leben hervor, in welchem Handel und Gewerbe sich sammeln und entwickeln. In ihm erreichen auch Arbeit und Eigentum eine höhere Entwickelung und Syftematisirung: die lang dauernde Einübung technischer und intellektueller Fertigkeiten, die Specialifirung und Socialifirung der Arbeit, die Ausbildung des Verkehrs und Credits, des Rechts und des Staats, der Wissenschaften und Künfte werden auf dieser Stufe zugleich erforderlich und möglich.

Das also wäre die teleologische Notwendigkeit der Entwickelung des wirtschaftlichen Lebens mit Arbeit und Eigentum: sie ist die Grundslage sür die Entwickelung geschichtlichsgeistigen Lebens überhaupt.

2. Wir werfen von hier-aus einen Blick auf die alte und vielerörterte Frage nach dem Ursprung des Eigentums oder genauer nach dem ursprünglichen Grunde des Eigentumsrechts. Und diese Frage löst sich wieder in zwei Fragen auf, die Frage: worin der Auspruch einer Person, über eine gewisse Sache ausschließlich zu verfügen, ursprünglich begründet sei? und die Frage: welcher Grund die Gesammtheit bestimme, diesen Auspruch unter ihren Schutz zu stellen?

Auf die erste Frage halfen sich die Römischen Juristen mit dem Hinweis auf die Okkupation. In einem vorausgesetzten Urzustand gab es noch kein Eigentum, alle Dinge gehörten Allen und also niemandem besonders, sie waren res nullius. Diesem Zustand wurde ein Ende gemacht durch Besitzergreisung; wie nach Römischem Recht eine Sache, die niemandes Eigentum war, durch Okkupation zu rechtzlichem Eigentum wurde, so sollte es auch ursprünglich geschehen sein: indem die Einzelnen einzelne Dinge für sich besonders nahmen, wurden dieselben aus herrenlosem Gut Eigentum.

Aber, so ift hiergegen geltend gemacht worden, Besitzergreifung ist nichts anderes als die durch eine Handlung ausgedrückte Erklärung: die Sache haben und alle übrigen von der Verfügung über diefelbe ausschließen zu wollen. Wie kann aus einer solchen Erklärung für die Anderen eine Verbindlichkeit erwachsen, den Auspruch anzuerkennen? Hierfür mußte erft ein in der Sache und ihrem Verhältnis zu dem Offupanten liegender Grund aufgezeigt werden. — Einen solchen Grund hat man in der Bearbeitung der Sache gefunden. 3. Locke, der diese Frage in dem zweiten Buch seiner beiden Abhand= lungen über die Staatsregierung (§§ 25 ff.) erörtert. Ursprünglich hat jeder ein absolutes Eigen an seinem Leibe, seinen Gliedern, seinen Rräften und deren Bethätigung. Wenn er nun durch seine Arbeit ein Ding verändert, so ist seine Thätigkeit gleichsam an dem Dinge befestigt worden, und da sie ursprünglich sein eigen war, so wird auch das, womit sie unablösbar vereinigt ift, sein eigen. Die Dinge werden, sofern sie durch die Arbeit Form erhalten, zu Werkzengen und gleichsam zu Gliedern des Leibes; damit werden sie zugleich in ben Kreis der ausschließlichen Verfügung, die jeder über seinen Leib hat, hineingezogen. Es wäre frankende Unbill, wenn ein Anderer fie ihm entrisse, nicht anders, als wenn er in sein leibliches Leben selbst eingriffe.

Man kann diese Betrachtung gelten lassen, muß aber freilich sich hüten, in ihr eine historische Beschreibung der Entstehung des Eigentums zu erblicken; die Geschichte zeigt vielmehr am Ansang eine andere Erwerbungsart in großem Umfang herrschend, die Gewalt. Mit Recht bemerkt A. Wagner, daß ein Zustand, in dem Arbeit die allein rechtsziltige originäre Erwerbsart von Privateigentum für das Individuum ist, nicht als der Ausgangspunkt, aber vielleicht als der Zielpunkt der Entwickelung der Eigentumsinstitution angesehen werden könne (Allg. Volkswirtschaftslehre I, § 272).

Damit wäre also ein moralischer oder naturrechtlicher Anspruch auf die ausschließliche Verfügung über eine Sache begründet: es ist billig, daß der die Sache genieße, der sie durch seine Arbeit geformt oder hervorgebracht hat.

Nun bleibt aber noch die weitere Frage: warum übernimmt die Gesammtheit die Gewährleiftung dieses Anspruchs? Erst hierdurch entsteht das rechtliche Eigentum. Was für ein Grund bestimmt die Gesammtheit, sich die Verpflichtung aufzuerlegen, Gingriffe Anderer in jenes naturrechtliche ober moralische Eigen mit Gewalt zu verhindern oder zu bestrafen? Die Sadje ist nicht selbstverständlich. Mag die Billigkeit immer fordern, daß jemand auch genieße, was er durch seine Arbeit erzeugt hat; es giebt unendlich viele Dinge, die die Billigkeit fordert, ohne daß die Gesammtheit dafür eintritt, wie auch tausend unbillige Dinge geschehen, ohne daß die Gesammtheit bagegen einschreitet. Auch kommt der Eigentumsschutz gar nicht ausschließlich oder auch nur vorzugsweise dem durch Arbeit, sondern eben so gut dem durch Spiel und Ausbentung Erworbenem zu Gute. Was kümmert es also die Gesellschaft daß A. eine Sache, die sein eigen ist, auch ferner besitze und nicht B., der sie ihm entwendet? Die Sadje kommt ja nicht fort, die Gesellschaft wird durch den Ortstausch derselben nicht ärmer, vielleicht hat B. sie viel nötiger als A., dem sie gang entbehrlich ist; sie scheint also durch den Ortstausch an Gebrauchswert lediglich zu gewinnen. Was für ein Grund bestimmt die Gesellschaft dennoch einen derartigen Ortstausch eines Guts ohne Einwilligung des Eigentümers zu verhindern?

Es ist ein doppeltes Interesse. Das erste ist das Interesse an der Friedensbewahrung. Es wurde schon oben (S. 477 ff.) aussgeführt, daß jeder Eingriff in die Interessensphäre eines Stammessgenossen sich zugleich gegen die Lebensbedingungen der Gesammtheit richtet, indem er inneren Unfrieden erregt und damit die Kraft der

Gesammtheit nach außen schwächt. So gut als die Tödtung eines Stammesgenossen giebt daher auch die Veraubung zur systematisirten Abwehr Aulaß. Die Beraubung eines Fremden dagegen wird ursprünglich durchaus nicht für verwerslich und strasbar angesehen; Seerand an fremden Küsten galt überall für eine ehrliche Handstierung. Die Billigkeit, menschlich gesprochen, wurde dadurch wohl gröblich genng verletzt, aber nicht der Schutz der Villigkeit, sondern der Schutz des eigenen Interesses gab zur Entstehung des Rechtssystems die erste Veranlassung.

Dazu kommt, mit steigender Kultur immer dentlicher hervortretend, ein anderes Interesse der Gesammtheit: das Interesse an der Güter erzengung. Reichtum ist Macht, das gilt für die Gesammtheit wie sür den Einzelnen. Run ist einleuchtend, daß Sigentumsschutz die wirksamste Ermutigung zum Eigentumserwerb ist; Unsicherheit darüber, ob das, was ich erwerbe und erspare, mir oder einem Anderen zu Gute kommen wird, hemmt den Erwerbstrieb. Durch die Hervorsbringung der Eigentumsordnung schützt denmach die Gesellschaft auch in dieser Hinsicht ihr eigenes Lebensinteresse.

Es wäre die anziehende Anfgabe einer Nechtsphilosophic, zu zeigen, wie die Eigentumsordnung im Einzelnen durch diese Interessen der Gesammtheit thatsächlich bestimmt worden ist. Trendelenburg, obwohl von einer anderen prineipiellen Betrachtung ausgehend, kommt doch, indem er die Wirksamkeit des Zwecks in einzelnen Punkten der Eigentumsordsung aufzeigt, in mehreren Stücken hierauf zurück (Naturrecht § 93 ff.).

3. Damit ist gegeben, daß die Eigentumsordnung nicht etwas absolut Festes und Starres, sondern wie jede Institution durch die praktischen Zwecke Bedingtes und darum mit diesen selbst Wandelbares ist. Wer Eigentümer sein, welche Güter Eigentum werden können, welche Besugnisse durch das Eigentumsrecht einer Sache verliehen werden, das solgt nicht aus einem a priori sestes stehenden Begriff des Eigentums in analytischen Urteilen, es wird vielmehr durch positive Sahung, sei sie als Sitte, sei sie auch als Rechtssah vorhanden, bestimmt. Die Sahung aber wird instinktiv oder bewußt von der Nücksicht auf das Zwecknäßige geleitet, und da dieses für verschiedene Kulturzustände und Lebensumgebungen verschieden ist, so wird auch die Eigentumsordnung für die verschiedenen

Völker und wieder für die verschiedenen Kulturstufen desselben Volkes sich verschieden gestalten und gestalten müssen. Gewisse Gleichförmig= feiten, entsprechend der allgemeinen Gleichartigkeit der menschlichen Natur und ihres Verhältnisses zu Gütern, werden überall wieder= kehren, sie werden aber die Grundlage sehr verschiedener Ausgestaltung in einzelnen Instituten und Rechtssätzen über das Eigentum sein. Bei den Juristen ist die formalistische Betrachtung herkömmlich. wurde eine Definition des Eigentums als eines absoluten Begriffs gesucht, Eigentum wurde etwa erklärt als die absolute Herrschaft der Person über eine Sache, und nun aus dem Begriff die einzelnen Befugnisse als logische Folgerungen gezogen: es sei darin enthalten das Recht, die Sache zu gebrauchen oder nicht zu gebrauchen, zu mißbrauchen oder zu zerstören, zu verschenken, zu verkaufen, zu ver= pfänden, zu vermieten, durch Teftament über sie zu verfügen u. f. f. Und es sind dann diese logischen Schemata vielfach gegen das bestehende Recht selbst gewendet worden und haben es umgebildet. Es ist die abstract-logische Methode des Rationalismus, die metaphysische Stufe des Denkers, mit A. Comte's Ausdruck, die hierin erscheint. Die historische oder positive Methode, welche im 19. Jahr= hundert jene allmälig verdrängt, ist zugleich die teleologische. wir ein Beispiel: das Eigentum an Grund und Boden. foll Eigentümer sein? die Gesammtheit? oder die einzelnen Familien? oder das einzelne Individuum? Und wenn letzteres, welcher Umfang von Befugnissen soll damit den Einzelnen oder den Familien beigelegt werden? Das sind Fragen, die nicht durch logische Ableitung von Konsequenzen aus einem absoluten Begriff des Eigentums, sondern aus den konfreten Verhältnissen entschieden werden umssen und trot der Juristenlogik im wesentlichen immer entschieden worden sind: die Selbsterhaltung und Wohlfahrt der Gesammtheit ist überall das zulet Ausschlag gebende. In schematischem Entwurf kann man die historische Entwickelung des Grundeigentums etwa in folgender Weise Auf den untersten Stufen ist das Eigentum an Grund darstellen. und Boden, so weit überall davon die Rede sein kann, bei der Gefammtheit, der Stamm hat Jagd= und Weidegründe inne und ver= teidigt sie gegen Eindringlinge; die Glieder des Stammes haben un= bestimmte und unbegrenzte Nutnießung. Mit dem Ackerbau und

der festen Ansiedelung sindet eigentlich erst feste Besitznahme des Bodens als solchen statt, und zwar wiederum zunächst in Kollektiv= eigentum. Die Dorfgenossenschaft ist Eigentümerin der Feldmark, ein Teil derselben wird, jährlich wechselnd, zum Ackerbau bestimmt und den einzelnen Familien zur Sondernutzung überwiesen, Weide und Wald bleiben in gemeinschaftlicher Nutzung. Das ist die Eigentumsordnung an Grund und Boden, die wir bei den arischen Bölkern zur Zeit ihres Eintritts in das geschichtliche Leben überall finden. In dem lehrreichen Werk des Belgiers E. de Lavelege über das Eigentum und seine ursprünglichen Formen (deutsch herausgegeben und vervollständigt von K. Bücher, 1879) findet man die eingehendsten Nachweisungen über diese Eigentumsordnung und ihre ehemalige und gegenwärtige Verbreitung; sie besteht bei den flavischen Völkern noch heute in weitem Umfang, und nicht ganz unerhebliche Reste sind in Gestalt der Allmenden auch bei den germanischen Bölkern übrig geblieben. Der Fortschritt der landwirtschaftlichen Technik, der übergang zu intensiverem Anbau des Bodens führte allmälig zu einer neuen Ordnung des Eigentums an Grund und Boden, zum dauern= den Privateigentum der Einzelfamilie und Einzelperson, zunächst mit vielfachen Beschräufungen "in Gestalt von Lehnsrechten, Fideikommissen, Erblosung, Erbpacht, Flurzwang; erst nach einer letten, nicht selten sehr langen Umwälzung, erlangte es seine endgültige Gestalt und den Charafter jenes absoluten, unbeschränkten, individuellen Rechts, wie es gegenwärtig das bürgerliche Gesetz definirt" (Laveleye S. 4). Es war das Interesse der Gesammtheit, welches, zusammenfallend mit dem Interesse der tüchtigsten und thätigsten Einzelnen, zum Zweck der Kulturförderung die Aufteilung des Gemeindelandes in Sonder= eigentum durchsetzte: das Privateigentum begünstigt die rationelle Bewirtschaftung, Gemeineigentum den Raubbau.

Es ist denkbar und möglich, daß die gegenwärtige Gestalt des Grundeigentums nicht die endgültige ist, daß die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse in der Zukunft eine Form annehmen, welche zu einer neuen Gestaltung der Eigentumsordnung für Grund und Boden führt. Es ist möglich, daß diese Zukunstsordnung der Urform des Kollektiveigentums sich wieder annähert. Es ist denkbar, daß dieselbe Ursache, welche zur Austeilung führte, unter veränderten

Umständen zur Zusammenlegung zurückführt, nämlich die Möglichkeit intensiveren Anbaus. In dem beginnenden Maschinenbetrieb und in der Verbindung des Ackerbaus mit der Fabrikation liegen offenbar Antriche, welche der Zerstückelung des Bodens im Rleinbetriebe ent= gegenwirken. Sollte einmal die Frage sich erheben, ob es nicht ge= boten sci, den Grund und Boden behufs vorteilhafterer Bewirtschaf= tung aus dem Privateigentum wieder in Rollektiveigentum in irgend einer Form überzuführen, oder wenigstens seine Bebanung irgend welchen allgemeinen Vorschriften zu unterwerfen, so würde dagegen nicht aus dem Begriff des Eigentums, sondern nur aus der voraus= sichtlichen Unzweckmäßigkeit derartiger Maßregeln wirksamer Wider= spruch erhoben werden können. Übrigens ist ja auch gegenwärtig das Eigentum an Grund und Boden nicht ein absolutes: die Expropriation zu Gunften notwendiger Zwecke der Gesammtheit ist ja thatfächlich nichts anderes, als die Nichtigkeitserklärung des Auspruchs des Einzelnen auf absolute Verfügung über den Ernud und Boden in dem Fall, daß sein Recht mit wescutlichen Interessen der Gesammt= heit in Widerspruch kommt. Es tritt hier gleichsam die stillschweigende, dem Eigentumsrecht auhängende Rlausel in Wirkung: sofern nicht die Wohlfahrt der Gesammtheit eine anderweite Verfügung notwendig Diese Klausel tritt auch in manchen anderen Beschränkungen zu Tage: in der Beschränkung der Verfügung über den Wald, in der Gestattung des Schürfens nach Mineralien auf fremdem Grund und Boden n. f. w.

Wie das Eigentum an Grund und Boden nicht eine logische Folge aus einem absoluten Begriff des Eigentums, sondern in seiner jeweiligen Gestalt und mit seinen jeweiligen Beschränkungen eine Ordnung ist, deren letzter Grund in dem Interesse der Gesammtheit an der Bewirtschaftung des Bodens liegt, so steht es schließlich mit der gesammten Eigentumsordnung: jedes Volk und jede Zeit bildet dieselbe angemessen zu seinen Bedürsnissen und Zwecken, so gut es dieselben erkennt und soviel ihm die Anpassung der Rechtsformen an die Wirklichkeit gelingt. Daher auch mit der Fortbildung des Kulturslebens beständig neue Rechtsgebiete entstehen: so in jüngster Zeit das Recht des geistigen Eigentums und das Patentrecht.

#### Bweites Kapitel.

## Gesellschaft und Gesellschaftsordnung.

1. Wesen der Gesellschaft. Mit dem Namen Gesellschaft wird die Organisation einer Gesammtheit für die wirtschaftlichen Funktionen bezeichnet. Sie steht neben dem Staat, der zunächst als die Organisation eines Volkes für die Selbsterhaltung nach außen und die Friedensbewahrung nach innen anzusehen ist. Der Staat hat eine Tendenz, sich als Einheit des Volkstums und als einheitliches Wirtschaftsgebiet abzuschließen; das erstere Bestreben tritt in Nationalistrungsbemühungen oder in Eroberungstendenzen hervor, je nachdem bie Staatsgrenzen über die Grenzen des Bolkstung übergreifen, ober hinter ihnen zurückbleiben; das lettere Bestreben erscheint in der Er= richtung von Zollgreuzen, welche das Wirtschaftsgebiet abschließen. Die wirtschaftliche Organisation dagegen hat die Tendenz sich über die Grenzen des Volkstums und Staates auszubreiten, ihr letztes Biel ift, durch Handel und Verkehr alle Völker in eine einheitliche, gegliederte Gesellschaft hineinzuziehen. Co erscheint schon hier ein Antagonismus von Staat und Gesellschaft, der uns in der Folge noch öfter begegnen wird.

Um das Wesen der Gesellschaft dentlich zu machen, nehmen wir einen singirten vorgesellschaftlichen Zustand zum Ausgangspunkt der Betrachtung. In diesem vorgesellschaftlichen Zustand sollen lauter in sich geschlossene Einzelhaushaltungen völlig isolirt neben einander bestehen; jede Haushaltung erzeugt alle Güter, deren sie bedarf, durch eigene Arbeit, und jede erzeugt dieselben Güter wie alle übrigen; ein Austausch von Gütern und Leistungen sindet nicht statt. Die Gesaumitheit der Haushaltungen bildet ein rein äußerliches Nebeneinander. Fischers und Jägerstämme stehen diesem singirten Urzustand ziemlich nahe, der Familienhaushalt bildet hier eine im wesentlichen in sich geschlossene Wirtschaftseinheit. Ja selbst eine bänerliche Gesellschaft eutsernt sich noch nicht so gar weit von jenem singirten Ausgangspunkt. Eine Bauernhaushaltung, wie sie in abgelegenerer Gegend noch vor 50 Jahren bestand, brachte im wesentlichen auch noch selbst die Güter hervor, die sie verbrauchte: Korn, Obst, Genüse, Fleisch,

Mild, Butter, Rase, Holz, Torf, Wolle, vielleicht auch Flachs, wurden in der Wirtschaft erzeugt; im Hause wurde geschlachtet, gebacken, ge= braut, gewaschen, gesponnen, gewoben, gefärbt, Hemden und Rleider genäht u. f. w. Ein paar Reisen nach dem nächsten Markt im Frühjahr und Herbst genügten, die weuigen Dinge, die der Haushalt nicht selbst hervorbrachte, einige Pfund Kaffee, Thee, Zucker, Seife, einiges Gerät für Rüche und Ackerban u. s. f. herbeizuschaffen. Dazu kam allerdings im Dorf die Aushülfe des Schuhmachers, Zimmermanns, Schmieds, Müllers und Schullehrers. In einer großstädtischen Haushaltnug dagegen wird von den tansend Dingen, die sie verbraucht, gar nichts oder so gut wie nichts erzeugt. Täglich wird Fleisch, Gemüse, Brod, Butter, Milch, Bier u. f. w. ins Haus gebracht, nicht minder wird Kleidung, Wäsche, Feuerung u. s. w. dem Markt ent-Die wirtschaftliche Arbeit in der Haushaltung eines Beamten, Raufmanns, Rentiers beschränkt sich auf Rochen, Aufwaschen und Stubenkehren; die Arbeitsleiftung des Familienhauptes steht mit der inneren Haushaltung in gar keiner Verbindung als der, daß sie das Geld dafür hergiebt.

Wodurch unterscheidet sich das Leben in der Gesellschaft von dem vorgesellschaftlichen Leben? Man kann es mit einem Wort sagen: durch die Organisirung der Arbeit. Diese aber hat, wie alle Organisirung, zwei Seiten, die Differenzitrung und die Soeiali= sirung oder Integrirung. In der Gesellschaft ist die Arbeits= leistung der Einzelnen verschieden: einer macht Schuhe, ein anderer Uhren, ein dritter Ziegelsteine u. s. w. Und zwar schreitet mit der Entwickelung der Gesellschaft auch die Differenzierung fort: in der Großstadt giebt es nicht blos Schneider überhaupt, sondern Herren=, Damen- und Rinderschneider, und wieder Schneider für Röcke und für Westen u. f. f. Mit der Differenziirung ist die Socialisirung als notwendige Rehrseite gegeben: arbeitete in dem vorgesellschaftlichen Zustand jeder Haushalt für den eigenen Bedarf, so arbeitet in der Gesellschaft der Einzelne nicht direkt für seine Bedürfnisse, der Bäcker ist nicht selbst das Brot, das er backt, sondern für das Bedürfnis der Gesellschaft. Umgekehrt versorgt die Gesellschaft den Bäcker mit Schuhen, Uhren u. f. f. Und auch in dem Sinne findet Socialifirung der Arbeit statt, daß an demselben Produkt viele zusammen arbeiten:

zur Herstellung einer Uhr oder einer Lokomotive wirken vielleicht hundert Personen, neben und nach einander arbeitend, zusammen.

Man kann denmach sagen: in der Gesellschaft sind die Einzelnen zu einem Organismus höherer Ordung zusammengefügt. organisches Wesen ist dadurch charakterisirt, daß Teile von ungleicher Struktur und Funktion zur Erhaltung des Ganzen zusammenwirken und ihrerseits von dem Ganzen erhalten werden. Ange, Dhr, Hand, Herz, Magen sind verschieden nach Struktur und Leistung; sie arbeiten als Organe oder Werkzeuge für den ganzen Leib, dafür werden sie, die als vereinzelte überhaupt nicht sich zu erhalten vermöchten, von dem Leibe unterhalten: durch den Blutumlauf wird von der Nahrung, zu deren Beschaffung sie zusammengewirkt haben, jedem sein Anteil zugeführt. Ganz ebenso verhalten sich die Ginzelnen zur Gesellschaft: sie bringen zusammenwirkend hervor, was zur Erhaltung des Lebens des Ganzen notwendig ist; sie erhalten durch den Güterumlauf jeder aus dem Gesammtertrag das ihm Notwendige zugeteilt. Schäffle hat in seinem großen Werk über Ban und Leben des socialen Körpers diese Betrachtung, die sich schon Plato aufgedrängt hatte, mit den Mitteln der modernen Biologie und Sociologie durchgeführt.

Mit der Organisation der Arbeit entsteht als eine neue gesell= schaftlich notwendige Funktion der Handel. Seine Aufgabe ift, den Austausch der einseitigen Arbeitsprodukte zu vermitteln. Der kauf= männische Verkehr wird dann zum bewegenden Princip für die fortschreitende Ausbildung der Gesellschaft. Der Großhandel ist unab= lässig bemüht, neue Verkehrsgebiete aufzusuchen und an das alte System anzuschließen. Seit dem 16. Jahrhundert hat er nach und nach alle vier Weltteile in das enropäische Wirtschaftsleben hinein= gezogen. Er macht die Länder und Völker zu differenziirten Gliedern eines allumfassenden Wirtschaftssustems, indem er jedem die besondere Ausbildung der Leistungen, zu denen er durch seine Naturausstattung am meisten befähigt ist, möglich macht. Der Kleinhandel arbeitet nicht minder raftlos an der immer genaueren Durchführung der Gliederung im Einzelnen. Der Hausirer ist sein Pionier. In die entlegenen und abgeschlossenen Gebiete vordringend, weckt er durch Angebot Bedürfnisse und ermuntert durch Nachfrage zur Ent= wickelung der produktiven Kräfte. So ist der Kaufmann der große Pauljen, Ethit.

Draanisator der Gesellschaft, der Erreger der Thätigkeit, der Bermehrer des Genusses. — Dieselbe Thätigkeit, die sich unter dem Gesichtspunkt der Entwickelung des Gesammtlebens als eine überans fruchtbare darstellt, gehört zu den unfruchtbarsten, wenn man die Rückwirkung auf die Lebensgestaltung des Handelsmannes in Betrach= tung zieht. Da sie nicht Dinge erzeugt oder gestaltet, wie Landban und Handwerk, sondern lediglich den Ortswechsel fertiger zum Gegenftand hat, so ist das innere Interesse an ihr das geringste, ihre Seele ist das äußere Interesse: der Gewinn. Indem sie beständig auf diesen den Sinn richtet, wirkt sie leicht ungünftig auf die Entwicklung des Gemüts und des Willens; ein niedrig berechnendes Wesen entwickelt sich, das Dinge und Menschen nur nach Geldwert schätzt, und aus der Richtung auf den Gewinn entspringt die Reigung zur Übervor-Indem der Handelsmann überall zu Hause ist, erwirbt er eine gewisse Gleichgültigkeit gegen Heimat und Volkstum, vorurteils= frei und aufgeklärt, löst er sich von heimischer Sitte und Denkart und wirkt als auflösendes Element auf alle Kreise, mit denen er in Berührung kommt, zurück. (Tönnies, Gemeinschaft u. Gesellschaft, S. 66 ff.)

2. Betrachten wir unnmehr die Rückwirkungen der gesellschaftlichen Organisation auf die Lebensgestaltung der Einzelnen.

Die zunächst in die Augen fallende Wirkung ist die Steigerung des Ertrags der Arbeit nach Quantität und Qualität: die Speciali= sirung der Arbeit steigert das personliche Geschick und ermöglicht die Anwendung immer genauer angepaßter Werkzeuge. Daffelbe Princip, das die Gliederung des Handwerks durchgeführt hat, führt auch die großindustriellen Unternehmungen zu immer weitergehender Speciali= sirung: die Vorteile in technischer und kaufmännischer Rücksicht wachsen mit der Specialifirung. Selbst auf dem Gebiet geistiger Arbeit zeigt sich das Princip wirksam: die großen Fortschritte der Wissenschaft seit dem 17. Jahrhundert bernhen auf der Arbeitsteilung. An einer mittelalterlichen Universität las jeder Magister der freien Künste über alle Fächer, die das Lehrgebiet der philosophischen Fakultät ausmachten, dieselben wurden aufangs oft durch das Loos ver-Für die allseitige Bildung der Person war diese Einrichtung vielleicht günftig, aber für die Wissenschaft blieb die geistige Arbeit beinahe unfruchtbar.

Die Steigerung des Ertrages der Gesammtarbeit macht Steigerung der Lebenshaltung des Einzelnen möglich: Glieder der organisirten Gesellschaft erhalten mehr und bessere Güter, als sie durch isolirte Arbeit sich hätten verschaffen können. Und zwar gilt das in einigem Maße für Alle. Wenn man die durchschnittliche Lebenshaltung des deutschen Volks in der Gegenwart mit derjenigen vergleicht, die Tacitus beschreibt, oder auch nur mit der vor 400 Jahren herrschenden, so wird nicht zweifelhaft sein, daß bei allen Klassen eine erhebliche Steigerung stattgefunden hat. Gegenwärtig wohnt auch die ordentliche Tagelöhner= oder Arbeiterfamilie in einem Haus mit festen Mauern, sie hat im Winter eine warme Stube, der Sonnenschein fällt durch helle Glasfenster in die Wohnung; die Kleidung ist zier= licher und wärmer; auf dem Tisch der Familie findet man täglich frisches Brot und frische Milch. Die Kinder gehen täglich in die Schule, sie lernen Künste, die vor tausend Jahren Fürsten und Herren noch häufig fremd blieben. Der Bücherschatz auch einer wenig bemittelten Familie hätte vor 500 Jahren noch einem Gelehrten Neid erwecken mögen.

Es sind diese Dinge, um deren willen die Gegenwart von ihren Lobrednern glückselig gepriesen wird vor allen Zeiten. Es fehlt jedoch nicht die Kehrseite.

Zunächst ist zu bemerken, daß es natürlich eine Täuschung sein würde, wenn man die Steigerung der Lebenshaltung ohne weiteres für eine Steigerung der Glücksempfindung ansehen wollte. sind zwei durchaus nicht notwendig zusammenfallende Dinge. Mit der Steigerung der Lebenshaltung steigen die Bedürfnisse: fie werden mannig= Steigt damit die Mannigfaltigkeit und Intenfaltiger und feiner. sität der Befriedigungen, so steigt natürlich auch die der Entbehrungen und Enttänschungen, sofern die Bedürfnisse nicht befriedigt werden. Und schwerlich ist die Steigerung auf der letzten Seite kleiner. Masse der Menschen sieht sich gegenwärtig überall von Gütern um= geben, die sie nicht besitzt und genießt. In einfachen Berhältnissen, in einer Bauernhaushaltung vor hundert Jahren, sah man wenig, das die Begierde gereizt hätte: wie zieht dagegen das gegenwärtige großstädtische Leben die Begehrlichkeit groß, wie viel schwerer ist es dem Kellerbewohner des Mietspalastes gemacht, die Zufriedenheit 42\* mit Wenigem zu bewahren. — Und auch darin ist der letztere gegen den Bauern im Nachteil, daß dieser einen großen Teil seiner Lebens= und Genußmittel selbst erzeugt: wer wüßte nicht, wie viel größer die Kraft, Befriedigung hervorzubringen, bei den Erzeugnissen der eigenen Hand, als bei den auf dem Markt eingekauften Dingen ist?

Hierzu kommen Rückwirkungen der gesellschaftlichen Organisation auf die Gestaltung des persönlichen Daseins.

Die Specialifirung der Arbeit giebt dem Menschen eine Ein= seitigkeit, die bis zur Verkümmerung gehen kann. In der Anthro= pologie der Naturvölfer von Wait wird irgendwo erzählt, daß ein schwarzer Eingeborener einem Europäer, der ihn zur Arbeit dingen wollte, eine ablehnende Antwort gegeben habe: ein Schwarzer sei dafür zu vornehm (white fellow works, black fellow not works, black fellow gentleman). Der Stolz des Schwarzen gegenüber dem Weißen kommt uns lächerlich vor, und doch ist etwas ganz Richtiges in seiner Empfindung; es ist im Grunde dieselbe Empfindung, mit welcher der Grieche auf das Handwerk herabsah: dem freien Mann steht es nicht an, Knecht einer Arbeit zu sein, er würde dadurch an Würde und Bildung des menschlichen Wesens Einbuße erleiden; ihm ziemt es Mensch, Bürger, Krieger, Staatsmann, Redner zu sein. Derfelbe Grieche würde, in unsere Welt versetzt, gesagt haben: wir alle seien Banausen ohne Humanität; der moderne Mensch leiste als gesellschaftliches Arbeitsorgan außerordentliches, aber ihm fehle die allseitige Entwickelung des menschlichen Wesens. Und könnten wir ihm ganz Unrecht geben? Unsere Eisen= und Kohlenarbeiter, unsere Spinner und Weber leiften ungeheure Arbeitsquanta, aber leben sie ein volles menschliches Leben? sind sie volle Menschen? Und steht es anders in anderen Berufen? Bei unseren Kaufleuten und Fabri= kanten, unseren Beamten und Bureauarbeitern? Wir sind stolz auf unsere Wissenschaft; würden nicht viele unserer Gelehrten neben griechischen Philosophen eine halb lächerliche, halb bemitleidenswerte Figur gespielt haben? Gleichen nicht manche Bergwerksarbeitern, die föstliches Gold und Gestein zu Tage fördern, aber selbst es nicht nuten? Wie häufig sind denn die Gelehrten, die aus der wissen= schaftlichen Forschung für ihr persönliches Leben an Weisheit gewinnen? Giebt es nicht manche, die sich ihrer erakten Arbeit in Aus=

drücken rühmen, mit denen man sich auch des Verzichts auf eigenes Denken rühmen könnte? — Damit hängt ein Anderes zusammen; durch die Arbeitsteilung wird die innere Beziehung zur Arbeit ver= ändert. Die Frende an der Arbeit als solcher beruht wesentlich darauf, daß durch eine Mannigfaltigkeit von Thätigkeiten ein Ganzes voll= Aus manchem alten Werkstück spricht uns die Liebe, mit endet wird. welcher der Meister daran gearbeitet, vernehmlich an. moderne Organisation der Arbeit ist dem Arbeiter das Ganze aus der Hand genommen; er hat nur eine bestimmte einzelne Leistung, vielleicht einen kunftlosen, in ewigem Einerlei wiederkehrenden Sand= griff zu verrichten. Er ist zu einem lebenden Werkzeug, zu einem Glied einer Maschine geworden; Tag aus, Tag ein, Jahr aus, Jahr besteht seine ganze Arbeitsleistung barin, etwa ein Stückchen Blech unter einen Prägestempel zu schieben. Welche Mannigfaltigkeit von Aufgaben, welche Abwechselung von Thätigkeiten bietet dagegen Ackerban und Viehzucht, Fischfang und Jagd. — Besonders charakteristisch ist für die moderne Arbeitsgestaltung die Trennung der Kopfarbeit von der Handarbeit. Ein Unternehmer arbeitet mit taufenden von "Händen", wie in der englischen Fabrikantensprache bezeichnend genng die Arbeiter genannt werden; diesen ist nichts zu überlegen, nichts zu versuchen übrig gelassen; es wird von ihnen niemals Gebrauch des Verstandes, sondern nur sinnliches Aufmerken und medjanische Zuverlässigkeit einfacher Handgriffe gefordert. Diese Loslösung der Kopfarbeit von der Handarbeit wird durch die fort= schreitende Technik überall durchgeführt, nicht blos in der Fabrik, sondern in jedem Arbeitsbetrieb; man vergleiche die Arbeitsleistung des ehemaligen Fuhrmanns auf der Landstraße mit der des Ange= stellten an der Eisenbahn, die Arbeit des Matrosen auf dem Segel= schiff mit der des Heizers auf dem Dampfschiff, die Aufgabe des alten Zimmermanns und Maurers mit der des jetzigen Banarbeiters, der sein Leben lang von einem Baumeister, der den Kopf dazu giebt, als Hand beschäftigt wird. Die Mechanisirung der Arbeitsleistung ift das große Mittel die Arbeit produktiv zu machen: je mabhängiger der Erfolg von der Einsicht und dem guten Willen des Arbeiters, um so besser für die Unternehmung. Aber um so schlimmer für den Arbeiter als Menschen; es gilt auch hier: nicht gebrauchte Organe verkümmern.

Endlich ift vermehrte Abhängigkeit eine notwendige Folge der Organisirung der Arbeit. Ein Baner oder Handwerker ift in seiner Berufsarbeit unabhängig; er folgt seiner eigenen Einsicht und Der Fabrikarbeiter, der Angestellte, der Beamte dagegen steht unter einer durch Willfür gemachten Arbeitsordnung, er arbeitet unter beständiger Aufsicht, er ist gebunden im Kommen und Gehen, er wird beobachtet im Thun und Lassen, nicht selten über das Gebiet des wirtschaftlichen Lebens hinaus, die begründete oder unbegründete Unzufriedenheit eines Mannes wirft ihn aus Brot und Stellung. Die Folge liegt in der Natur der Organisation der Arbeit. ist auf allen Gebieten sichtbar. Man blicke in die Schule. 100 Jahren war es gewöhnlich, daß die Lateinschule einer kleinen Stadt nur einen studirten Lehrer hatte, den Rektor. etwa an J. H. Boß in Otterndorf, er übernahm die Anaben, nach= dem sie die Elemente gelernt hatten und war nun eine Reihe von Jahren hindurch der einzige Lehrer und Führer des kleinen Hänfleins; er lehrte sie Lateinisch und Griechisch, Deutsch und Religion, Geschichte und Geographie, nach Neigung und Vermögen. Ihn band keine Schulordnung, ihn beaufsichtigte und revidirte kein Meusch, er selbst suchte nach eigener Einsicht und Neigung das Mögliche und Gute. Jett dagegen arbeitet an einem Enunasium ein Collegium von 10—20 Lehrern. Jedem wird jedes Halbjahr sein Unterricht bestimmt, er übernimmt diese und diese Klasse, unterrichtet sie in diesem und diesem Fach, das heißt absolvirt das durch die allgemeine, vom Ministerium gegebene Lehrordnung vorgeschriebene Klassenpensum. Von jedem Tag, von jeder Stunde wird Rechen= schaft abgelegt; jedes Jahr kommt der Schulrat und prüft in der Abiturientenprüfung die Leistungen der Schule und der Lehrer. ganze Schule hat eine gewisse Ahnlichkeit mit einer Fabrik: wie eine Stecknadel oder eine Stahlfeder durch eine ganze Reihe von Händen geht: der macht die Spitze und jener setzt den Knopf auf, so geht auch der Schüler durch eine große Neihe von Händen: der lehrt ihn Latein, ein Anderer Dentsch, ein dritter Griechisch, und im nächsten Jahr in jedem Fach wieder ein Anderer. Dabei ist denn eine Fabrifordnung mentbehrlich, wenn die ganze Sache nicht auseinander fallen soll. Ordnung besteht in Einschränkung der Freiheit des Einzelnen, eigene Wege zu suchen und zu gehen: und gerade von dem Kräftigsten und Thätigsten wird solche Beschränkung am meisten drückend empfunden.

3. Die Gesellschaftsordnung. Die gesellschaftliche Organissation führt zu einer doppelten Gliederung: der Gliederung nach der Art der Arbeitsleiftung und der Gliederung nach dem Besitz; durch jene entstehen die Berufsstände, durch diese die gesellschaftslichen Klassen. Die Beziehung der letzteren zu einander wird mit dem Namen der Gesellschaftsordnung bezeichnet.

Die Klassenteilung entspringt aus dem Verhältnis der Arbeitsstraft zu dem Arbeitsmitteln. Bei jeder Produktion, so lehrt die Nationalökonomie, wirken drei Faktoren zusammen: Arbeit, Naturskraft und Kapital. Die beiden letzten Faktoren kann man als Arsbeitsmittel der Arbeit selbst gegenüberstellen. Wenn Arbeitskräfte und Arbeitsmittel stets in einer Hand beisammen wären, dann gäbe es keine Klassenteilung, sondern nur Berufsgruppirung. Die Geschichte zeigt uns keinen derartigen Zustand; überall sinden wir den socialen Gegensat von Besitzenden und Richtbesitzenden: den Besitzen von Arbeitsmitteln, Grundbesitzern und Kapitalbesitzern, stand jederzeit eine Gruppe von besitzlosen Arbeitern gegenüber. Da es ohne Verfügung über Arbeitsmittel nicht möglich ist, Güter hervorzubringen, so entsteht notwendig eine Abhängigkeit der Inhaber von Arbeitskräften von den Besitzern der Arbeitsmittel. Die Form dieser Abhängigkeit ist es, die das Wesen der Gesellschaftsordnung ansmacht.

In schematischer Konstruktion kann man drei Grundformen der Gesellschaftsordnung unterscheiden: die Sklaverei, die fendale und die kapitalistische Gesellschaftsordnung. Dieselben solgen in dieser Ordnung im allgemeinen auch zeitlich anseinander, obwohl, wie es bei allen geschichtlichen Lebenssormen der Fall ist, auch hier das Frühere und Spätere nicht nur vielkach änßerlich neben einander vorkommt, sondern auch innerlich durch manche Übergangsstusen versbunden wird.

Die erste Form der Gesellschaftsordnung ist die Sklaverei. Sklaven arbeiten mit den Produktionsmitteln des Herrn, ihm gehört das Erzengnis ihrer Arbeit; er giebt ihnen den Lebensunterhalt. Sie haben aber ihm gegenüber keinen Rechtsanspruch, sie sind überhaupt

nicht Rechtssubjekte, sondern lediglich Rechtsobjekte, sie gehören selbst zum Eigentum des Herrn, sie bilden einen Bestandteil des Betriebs= kapitals. — Sklaverei tritt, wie es scheint, auf einer gewissen Kultur= ftufe überall auf. Jägerstämme haben keine Sklaven, sie könnten dieselben nicht verwenden und nicht halten, sie tödten daher die Rriegsgefangenen, wenn sie dieselben nicht in die Stammesgemeinschaft aufnehmen. Mit der Viehzucht beginnt die Sklaverei möglich und müglich zu werden und mit dem Ackerbau erreicht sie ihre volle Entwickelung. Ohne Zweifel ist die Sklaverei ursprünglich im Sinne der Kulturförderung wirksam. Sie befreit die Herren von der Arbeit für das Bedürfnis und ermöglicht dadurch die Entwickelung neuer und höherer Bedürfnisse und Kräfte. Darin liegt ihre teleologische Notwendigkeit und Nechtfertigung für ihre Zeit. So sah Aristoteles die Sache an: ohne Sklaven gabe es auch keine Freien, sondern Alle würden in gleicher Weise durch die Notdurft unterdrückt und es fäme zu eigentlich menschlichem Lebensinhalt überhaupt nicht. Erst wenn die Werkzeuge von selbst sich bewegen würden, bedürfte es keiner Sklaven mehr, d. h. Sklaverei wird stets die notwendige Grundlage höherer geiftiger Kultur sein.

In der fendalen Gesellschaftsordnung, wie sie im Mittel= alter zu eigentümlicher Ansbildung gelangte, nimmt die Abhängigkeit der Arbeiter von den Besitzern der Arbeitsmittel neue Formen an. In dem System der Frohnarbeit bauen grundbesitzlose Arbeiter den Boden des Grundherrn für dessen Rechnung mit begrenzten oder unbegrenzten Hand= und Spanndiensten; sie erhalten von ihm zum Lebensunterhalt einen Teil des Bodens zum Anbau für eigene Rech= nung und mit eigenem Betriebskapital angewiesen. Die rechtliche Stellung der Frohnbauern ift eine mittlere zwischen Sklaven und Freien: sie sind nicht Sklaven, nicht rechtloses Eigentum Grundherrn, sie haben Rechte und stehen unter dem Schutz des Rechts; boch sind sie auch nicht freie Leute, sie sind durch das Verhältnis zum Herrn oder vielmehr zum Ermostück gebunden (glebae adscripti), ein Verhältnis, das sie selbst nicht lösen können. — Teilbau, Erb= pacht, Zeitpacht führen über zu einer neuen Gesellschaftsordnung. (Roscher, Sustem der Volksv. II, Kap. 5). — Die teleologische Bedentung auch dieser Gesellschaftsordnung liegt darin, daß der Grund=

herr von der gemeinen Arbeitsleistung frei gemacht wird und sich den höheren socialen Funktionen widmen kann; Wassendienst und Handhabung des Rechts waren die Gegenleistung, worin nach optimistisch-idealer Auffassung die mittelasterlichen Grundherren ihre wirtschaftliche Ausstattung der Gesammtheit vergalten. Übrigens war das Rittertum im früheren Mittelaster auch Träger der höheren geistigen Bildung, sowohl der kirchlichen als der weltlichen. Noch ist hinzuzusügen, daß die ganze Gesellschaftsordnung durch das Lehens-wesen zugleich öffentlich-rechtlichen Charakter hatte: die Grundherren selbst besaßen den Grund und Boden größtenteils nicht als absolutes Gigentum aus eigenem Recht, sondern als Lehen, welches mit den Rechten zugleich Pflichten auserlegte.

In der Nenzeit hat sich in allmäligem Fortschreiten eine neue Gesellschaftsordnung ausgebildet, die kapitalistische. Das Ver= hältnis der Arbeitskräfte zu den Besitzern der Arbeitsmittel hat hier folgende Geftalt: der Arbeiter steht dem Besitzer der Produktions= mittel als Freier mit gleichem formellen Recht gegenüber; die Ar= beitsverpflichtung entspringt lediglich aus dem zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer geschlossenen Vertrag. Das Arbeitsprodukt fällt dem Besitzer der Arbeitsmittel zu; der Arbeiter empfängt für die Arbeitsleiftung einen verabredeten, in Geld zahlbaren Lohn. Mit dieser gegenseitigen Leistung ist das Verhältnis durchaus erschöpft: Eine dauernde und öffentlich-rechtliche Abhängigkeit des Arbeiters von dem Herrn, wie sie in der Sklaverei und dem Fendalsystem stattfand, ist hier überhaupt nicht vorhanden. — Die teleologische Notwendig= feit dieses Systems für seine Zeit beruht wieder darauf, daß die wirtschaftliche, politische und geistige Kultur die Differenzierung der Gesellschaft zur Voraussetzung hat. Namentlich hat auch die Ent= wickelung höherer wirtschaftlicher Kultur die Bildung des Gegen= sates von Kapitalisten und Arbeitern zur Voraussetzung. "Boben, Kapital und die unmittelbaren Arbeitsprodukte dürfen den Arbeitern nicht zu eigen gehören, wenn die Teilung der Arbeit im produktions= wirtschaftlichen Sinn zu Stande kommen und über die Gesellschaft das Füllhorn ihrer Schätze ausgießen foll" (Rodbertus). "Der Kapitalist ninunt dem Gemeinwesen die Organisation und Leitung der Produktionsanstalten ab, verbürgt unter eigener Verantwortlich=

feit mit seiner ganzen materiellen Existenz die Wirtschaftlichkeit der Produktion und des Umlaufs der Güter; er sümt auf die möglichst wohlseile, wie auf die höchst gebrauchswerte Güterhervordringung; er klassirt die dienenden Arbeitskräfte, disciplinirt und kontrolirt sie; er wickelt den ungeheuer verschlungenen Proceß der Erzeugung, Orts-veränderung, Veräußerung und Einkonnnenszuteilung der Güter in verhältnismäßig einfacher, die anderen Socialfunktionen wenig störender Weise ab. Dafür bezieht er den Kapitalprosit, wenn er geschickt und glücklich im Dienst des Ganzen operirt." So bezeichnet Schäffle die große geschichtliche Ausgabe und Leistung des Kapitals. Daß auch hier die Erscheinungen hinter ihrem Begriff vielsach zurückbleiben, ist nicht überraschend und dem scharfen und scharssiunigen Kritiker der bestehenden Gesellschaft natürlich nicht entgangen.

4. Ursprung und Entwickelung der kapitalistischen Prosduktionsweise. Der Boden, auf dem dieselbe entstanden ist, ist das städtische Leben mit gewerblicher Produktion und Geldwirtschaft, während die feudale Ordnung auf dem Boden des Ackerbaues und der Naturalwirtschaft gewachsen ist. Ihr Wesen und ihre Entstehung deutlich zu machen, ist es zweckmäßig, zuerst auf die Form der gewerblichen Produktion im Mittelalter einen Blick zu wersen.

Die Urform der industriellen Produktion ift das Handwerk. Im frühen Mittelalter finden wir dasselbe als unfreie Hofarbeit. Mit dem Aufschwung der Städte seit dem 12. und 13. Jahrhundert ent= wickelte sich das freie Handwerk und gewann allmälig in der Zunft seine eigentümliche Form. Die Zunft war die Genossenschaft freier Handwerksmeister zur gemeinsamen Durchsetzung ihrer wirtschaftlichen, socialen und politischen Interessen. Der Handwerksmeister war Kapitalist und Arbeiter in einer Person; er producirte mit eigenen Arbeitsmitteln in eigener Werkstatt für eigene Rechnung. Es gab nicht neben dem Meister als Unternehmer eine gesell= schaftliche Klasse besitzloser Arbeiter; Lehrlings= und Gesellenschaft in ber Regel, wenn auch zahlreiche Ausnahmen vor= famen, die Durchgangsstufe zur Meisterschaft. Das Handwerk arbeitete zunächst für den lokalen Absatz. Doch fehlte es in der zweiten Hälfte des Mittelalters nicht an einer Produktion großen Maßstabes für den Großverkehr. Die Tuchweber 3. B. in den

niederländischen und rheinischen Städten arbeiteten nicht für den Absatz an persönliche Kunden, sondern für den ganzen west= und nordeuropäischen Markt. Der Großbetrieb hatte aber nicht die Form des kapitalistischen Betriebs; der einzelne Meister arbeitete mit wenigen Gehülfen, die in seinem Haushalt Unterkunft und Kost hatten, für eigene Rechnung. Die erforderlichen größeren Auftalten, Wollfüchen, Walkmühlen, Waarenniederlagen, Verkaufshallen u. f. f. errichtete die Zunft oder die Stadt, der einzelne Meister benutte sie gegen Ge= bühren. So war, mit Schmollers Worten, die Zunft "eine Organisation zu Gunsten des arbeitenden Mittelstandes, zu Ungunsten des Kapitals und des großen Besitzers; sie war eine Friedensstation in dem großen weltgeschichtlichen Kampf zwischen Arbeit und Besitz, aber eine solche, die der mit dem kleinen Rapital verbundenen Arbeit ant günstigsten war\*)."

Die Zunft war übrigens nicht blos Erwerbs= und Arbeits=, sondern Lebensgemeinschaft. Die Gesammtheit derer, die dem Handwerk zugethan waren, bildete eine Bruderschaft mit religiöser Grund= lage und einem auf das ganze Leben gerichteten Zwecke; in den Statuten wird der letztere wohl dahin bezeichnet: "Liebe und Leid mit einander zu leiden, bei der Stadt und wo es not gesche" (Roscher III, § 131). Eigene Lebensformen und ein eigentümliches Verkehrsceremoniell faßten auch änßerlich die Genoffen zusammen. Der Konkurrenzkrieg war durch die Statuten untersagt: eine Menge ins einzelne gehender Vorschriften, z. B. über die Zahl der Gesellen, die ein Meister haben darf, zielen dahin, das friedliche Nebeneinander Gleicher zu erhalten und die Ausdehnung des einen Betriebs auf Kosten des anderen zu verhindern. Nicht minder übte die Zunft eine Aufsicht über die Arbeit der Genoffen; sie gab Vorschriften über die Art des Betriebes, über die Beschaffenheit und Maße der Erzeugnisse u. s. f., alles im Interesse zugleich der Käufer und des Hand= werks, daß nicht der Einzelne durch unehrliche Praktiken den Kredit

<sup>\*) &</sup>amp;. Schmoller, Die Straßburger Tucher- und Weberzunft (1879) S. 532. Siehe auch A. Thun, Die Industrie am Niederrhein und ihre Arbeiter 1879; ein lehrreiches Buch, das über Vergangenheit und Gegenwart der industriellen Produktion und ihren Ginfluß auf die Geftaltung des perfonlichen Lebens der in ihr Beschäftigten zu orientiren vorzüglich geeignet ift.

des Handwerks untergrabe. Die Zunft sorgte auch für die Erhaltung des Handwerks; sie gab Vorschriften über die Erlernung, über die Haltung von Lehrlingen und Gesellen, sie machte den Ausgelernten, der sich über die Erfüllung seiner Pflichten ausgewiesen hatte, zum Gesellen und dann zum Meister. Sie übte endlich über das ganze Leben der Genossen die Aufsicht, schlichtete Streit, strafte Unbill und rügte alles, was dem löblichen Handwerk zur Unehre gereichen möchte.

Diese in ihrer Art großartige Organisation der industriellen Thätigkeit ist seit dem Beginn der Neuzeit mehr und mehr in Verfall geraten: an ihre Stelle ist die kapitalistische Produktionsweise und Gesellschaftsordnung getreten, die dadurch charakterisirt ist, daß Rapital und Arbeit von einander getrennt sind: Rapitalisten und Unternehmer auf der einen Seite und besitzlose Arbeiter auf der anderen Seite stehen als zwei scharf unterschiedene gesellschaftliche Klassen einander gegenüber.

Eine Reihe von Ursachen haben zusammengewirkt, diese Wand= lung der Dinge herbeizuführen. Sie ist vorbereitet worden durch die großen Revolutionen in der geistigen und politischen Welt, mit welchen die Neuzeit vom Mittelalter sich ablöste. Die Reformation zerstörte in erheblichem Umfang die alte Kirche und die Lebensformen, welche sich im Auschluß an Dieselbe gebildet hatten. Sie lockerte den Bestand der Zünfte, sofern dieselben Bruderschaften mit kirchlich=religiöser Grundlage waren. In demselben Sinne wirkte die Entwicklung des modernen Staats in Gestalt des fürstlichen Absolutismus. Die fürst= liche Gewalt duldete keine politische Selbstständigkeit neben sich, sie zerbrach die Antonomie der Städte, sie zerstörte so viel als möglich alle selbstständigen Körperschaften, um keine Autorität als die eigene übrig zu lassen. Das Beamtenregiment trat überall an die Stelle der Selbstverwaltung. — Die innere Entwicklung der Zünfte kam den auflösenden Tendenzen von außen entgegen; sie entgingen nicht bem Schicksal aller menschlichen Einrichtungen, aus Organen, die der Wohlfahrt der Gesammtheit dienen, in Anftalten zum Schutz enger selbstsüchtiger Interessen umgebildet zu werden. Die Ausschließung des Mitbewerbes frischer Kräfte, die Festhaltung des Handwerks als eines vermögensrechtlichen Vorteils in der Hand der besitzenden Familien, die übrigens diesen Interessenverbänden natürlich nie ganz

freind gewesen war, wurde zuletzt zur Hauptsorge der Zimft, so daß am Ende die Zerbrechung der alten Form durch den Staat als Bestreiung der Arbeit von sinnlos gewordenen Monopolen erschien (Roscher III, § 134).

Die eigentlich bewegende Urfache, welche die neue Gesellschafts= form herbeigeführt hat, war jedoch die große Wandlung in den wirtschaftlichen Verhältnissen, welche sich seit dem 16. Jahrhundert zutrug. Die großen geographischen Entdeckungen, durch welche all= mälig Amerika, Hinterasien, West- und Südafrika nebst Anstralien in ben Gesichtskreis und in das wirtschaftliche Leben der europäischen Welt hineingezogen wurden, hatten jene große äußere und innere Umgestaltung des Welthandels zur Folge, durch welche die deutschen Städte, Hauptsitze der mittelalterlichen Industrie, ihre Bedeutung verloren; an ihre Stelle traten die Niederlande und England. der ungeheuren Erweiterung des Markts und der Umwandlung des alten Überlandverkehrs in den oceanischen Schiffsverkehr, mit der gleichzeitigen Entwickelung des Geld= und Kreditwesens ging die Um= bildung des wirtschaftlichen Lebens Hand in Hand. Die kaufmännische Funktion gewann mehr und mehr die Herrschaft über die gewerbliche Produttion. Unter diesen Umständen entwickelte sich im Verlauf des 17. und 18. Jahrhunderts eine neue Form der industriellen Produktion für den großen Verkehr, die Hausindustrie. Der Handwerksmeister ging dazu über, für Rechnung des Kanfmanns zu arbeiten. eigenem Hans und mit eigenem Werkzeng producirte er auf Bestellung des Kanfmanns, von dem gewöhnlich auch das Nohmaterial geliefert wurde; das ist die erste Form der kapitalistischen Produktionsweise.

Bur vollen Ausbildung kam dieselbe im 19. Jahrhundert. Es geschah unter dem Einfluß der gewaltigen Umgestaltung der industriellen Technik, welche durch die neuen Naturwissenschaften ermögslicht wurde. Das Maschinenwesen hat die eigentlich moderne Form des industriellen Betriebs, die fabrikmäßige Produktion, herbeigessihrt. Hier ist die Trennung von Arbeitskraft und Produktionsmitteln vollständig durchgeführt: der Kapitalist stellt das Rohmaterial, die Werkzeuge und den Arbeitsraum, der Arbeiter bringt nichts als die nackte Arbeitskraft hinzu.

Die Fabrik mit Maschinenbetrieb drängt nun fortschreitend den

Handwerksbetrieb zurück. Die Vorteile der Fabrik nach der tedj= nischen wie nach der kaufmännischen Seite sind so groß, daß überall da, wo der fabrikmäßige Betrieb überhaupt möglich ist, der Handwerksmeister zur Aufgebung der Konkurrenz genötigt wird. Daher der nicht selten sich zeigende grimmige Haß gegen die Maschine als den siegreichen Feind. Wo die Natur des Produkts oder der Arbeit die fabrikmäßige Produktion nicht zuläßt oder begünstigt, da sucht sich wenigstens die hansindustrielle Form der Produktion auf Kosten des selbstständigen Handwerks auszubreiten. So kann man es z. B. im Schuhmacher= und Schneidergewerbe gegenwärtig beobachten; die Arbeit des Handwerkers für den einzelnen Kunden auf persönliche Bestellung wird mehr und mehr zurnäckgedrängt durch die Arbeit für das Magazin. Der Ladeninhaber läßt Stoffe, die er liefert, von Handwerkern in ihrer eigenen Wohnung und mit eigenen Werkzeugen gegen Stücklohn verarbeiten. Das großstädtische Leben begünftigt diese Entwickelung; es zerftört durch den unaufhörlichen Wohnungs= wechsel die dauernden Beziehungen des Kunden zum Meister; es ver= lockt durch Reklame und Ladenauslage mit billigen Preisen den Runden ins Magazin; und manche Handwerker, den Wert dauernder Verhältnisse nicht mehr kennend, befördern den Abfall der Kunden burch Unzuverläßigkeit und Prellerei. Wer hätte mit großstädtischen Handwerkern zu thun gehabt, ohne daß ihm einmal der Wunsch aufgestiegen wäre, dieser Notwendigkeit überhoben zu sein? Sicherlich giebt es unter ihnen auch tüchtige, ehrliche und bescheidene Leute; aber allzu häufig findet der Kunde schnelles Versprechen, langsames Halten, ungenügende Arbeit, endlich unverschämte Forderung und zulett grobe Behandlung. Was Wunder, wenn er solchen Erfahrungen fünftighin auszuweichen bestrebt ist und lieber im Laden fertig fauft? Indem er so das ganze Geschäft mit dem arbeitenden Hand= werker auf den Händler abwälzt, erspart er sich wenigstens verdrießliche persönliche Berührungen. So drängt sich der Kaufmann zwischen dem Konsumenten und dem Producenten ein, und das Handwerk verliert mehr und mehr die volle wirtschaftliche Selbstständiakeit, welche auf der Arbeit für eigene Nechnung beruht.

In Wechselwirkung mit der kapitalistisch konstituirten Großindustrie steht die Entwickelung des Verkehrswesens und des Handels. Nachdem das 17. und 18. Jahrhundert den Bau von Kanälen im Großen ausgeführt und den Chauffeeban begonnen hatten, brachte das 19. Jahrhundert die neuen großen Verkehrsmittel: die Dampfschifffahrt seit dem zweiten, die Gisenbahnen seit dem dritten, die elektrischen Telegraphen seit dem vierten Jahrzehnt. Es ist da= durch eine vollständige Veränderung aller Verkehrsverhältnisse herbei= geführt worden, deren Folgen sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt fühl= barer gemacht haben. Die europäischen Hauptstädte, Berlin, Wien, Paris, London sind dadurch zu Nachbarstädten geworden; Amerika und Asien, Australien und Afrika sind dem alten Europa vor die Thore gerückt. Die Entstehung der gewaltigen Städte, in denen sich mehr und mehr das wirtschaftliche Leben concentrirt, ist dadurch möglich geworden. Durch die Eisenbahnen ist auch das Binnenland dem großen Ver= kehr aufgeschlossen, in den fortgeschritteneren Ländern giebt es kaum noch eine nennenswerte Stadt, die nicht durch eine Eisenbahn mit dem Weltstraßennetz verbunden wäre. Der Transport von Massen= lasten ist dadurch von ihren natürlichen Verkehrswegen, den Wasser= straßen, unabhängiger, der Vorteil der oceanischen Lage vor den Binnenländern etwas gemindert worden. Für Deutschland ist in einigem Maaße die ungünstige Verschiebung, welche seine Weltlage durch die neuen Seehandelswege seit dem 16. Jahrhundert erlitt, wieder ausgeglichen worden.

So ist es geschehen, daß das Kapital die herrschende Macht im wirtschaftlichen Leben der modernen Zeit geworden ist. Der ländliche Grundbesitz, der im 17. und 18. Jahrhundert wenigstens in Deutschsland noch fast ausschließlich die Grundlage socialer Macht war, ist in seiner Bedeutung gegen das Kapital mehr und mehr zurückgetreten; in großem Umsang auch durch Verschuldung in direkte Abhängigkeit von ihm gekommen. Das Kapital ist gegenwärtig im wirtschaftlichen Leben der herrschende Faktor, Arbeitskräfte und Naturkräfte sind ihm

dienstbar.

5. Vielleicht sind dem einen und andern Leser ein paar Zahlen, welche das Wachstum des Kapitals, des Verkehrs und der industriellen Produktion im 19. Jahrhundert darstellen, an diesem Ort nicht uns willkommen. Ich entnehme sie dem Werk von Neumann-Spallart, übersichten der Weltwirtschaft, Jahrg. 1883/84, Stuttgart 1887.

Das Anlagekapital aller Eisenbahnen der Erde betrug im Jahre 1885 104,216 Millionen Mark. Das Anschwellen der Flut zeigt folgende Tabelle:

| Jahr                             | Europa                               | Umerifa                   | Asten                     | Auftralien              | Afrika             |
|----------------------------------|--------------------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------------|--------------------|
| 1860<br>1867/8<br>1876/7<br>1885 | 15,240<br>28,192<br>48,422<br>59,268 | 7,350<br>22,613<br>38,444 | —<br>1236<br>2453<br>3490 | —<br>397<br>823<br>1624 | 125<br>625<br>1390 |

Von den 59,268 Millionen, die auf Europa fallen, kommen auf Großbritannien 16,317, Dentschland 9630, Frankreich 9473, Hiterreich-Ungarn 6636, Rußland 4820, Italien 2300, Spanien 1677, Belgien 1346, die drei skandinavischen Königreiche 860, Schweiz 841, Niederlande 545 Millionen. Von dem Rest kamen allein auf die Berein.-Staaten über 32,000 Millionen Mark. in der Ausdehnung der Linien standen diese obenan mit 204,366 Kilometern. Es folgte Deutschland mit 36,779, Frankreich mit 32,491, Großbritannien mit 30,843, Rußland mit 25,620, Öfterreich-Ungarn mit 22,341, Stalien mit 10,354 Kilometern. Ende 1886 betrug die Ausbehnung des gesammten Eisenbahnnetzes der Erde ca. 508,000 Kilometer. Die Zahl der beförderten Personen betrug im Jahre 1884 in Europa 1502 Millionen (Großbritannien 697, Dentschland 247, Frankreich 218, Belgien 66, Österreich-Ungarn 59, Rußland 37, Italien 36 Millionen); an Gütern wurden befördert 781 Millionen Tonnen (15,620 Millionen Ctr.). Auf den außereuropäischen Bahnen 529 Millionen Personen und 480 Millionen Tonnen Güter.

Gleichzeitig fand ein außerordentliches Wachstum des Materialsfür den Seeverkehr statt. Die Tragfähigkeit der gesammten Handels= flotte wird auf etwa 33 Millionen Tonnen geschätzt, 12 bis 13 Millionen Tonnen mehr, als die sämmtlichen Betriebsmaterials aller Eisenbahnen beträgt. Die Steigerung betrug in dem Jahrzehnt von 1875—85 52%, 1865—75 42,2%, 1855—65 41,9%; in den beiden letzten Jahrzehnten ist die Steigerung allein auf Seiten der Dampfer= flotte. Das Telegraphennetz der Erde hatte 1885 eine Ausdehnung von ungefähr 1½ Millionen Kilometer Linien=, und 3 Millionen Kilometer Drahtlänge, auf denen 183 Millionen Telegramme befördert wurden. Davon kamen auf Europa gegen ½ Million Kilometer Linienlänge mit 1½ Millionen Kilometer Drahtlänge und 118 Milslionen Telegrammen. Der Weltpostverkehr wird auf 11,320 Milslionen Sendungen im Jahre 1885 berechnet, davon 5600 Millionen Briefe (1873 etwa 3300, 1865 2300 Millionen). — Der Umfang des Welthandels (des Außenhandels aller Staaten) erreichte in den Jahren 1882/83 seinen Höhepunkt mit etwa 67,000 Millionen Mark, während er für 1860 auf etwa 29,000 Millionen Mark geschätzt wurde.

Die Rohlenproduktion aller Länder der Erde betrug 1885 8260 (davon Europa 5960) Millionen Etr. Am Anfang des 19. Jahrhunderts noch mierheblich — nur England producirte etwa 200 Millionen Etr. — betrug sie im Jahre 1860 2720, 1872 5200 Millionen Etr. Das Wachstum des Verbrauchs in den einzelnen Hauptländern, welches das Wachstum der Industrie und des Versfehrs anzeigt, kommt in folgenden Zissern zur Auschauung. Es versbrauchten Millionen Etr. Kohlen:

|                | 1865 | 1874 | 1884 |
|----------------|------|------|------|
| Großbritannien | 1808 | 2258 | 2802 |
|                | 533  | 927  | 1380 |
|                | 370  | 468  | 618  |
|                | 101  | 234  | 362  |
|                | 152  | 206  | 268  |
|                | 21   | 46   | 104  |
|                | 376  | 1085 | 1962 |

Die Eisenproduktion zeigt ein ähnliches Wachstum. Wäh= rend sie am Anfang dieses Jahrhunderts etwa 10 Millionen Etr. be= trng, erreichte sie im Jahre 1883 den Höhepunkt mit 430 Millionen Etr. Es producirten Millionen Etr.

|                 | 1869 | 1874 | 1885                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------|------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Großbrit        | 110  | 121  | 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Berein. Staaten | 37   | 49   | 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Deutschland     | 28   | 38   | 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Frankreich      | 27   | 28   | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Belgien         | 11   | 11   | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ÖsterrUngarn    | 8    | 10   | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Rufland         | 7    | 8    | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Schweden        | 5    | 16   | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                 |      | 1    | The same of the sa |

Gleichzeitig fand auch eine ungehenere Steigerung der Produktion von Edelmetallen statt. Die Produktion von Gold wird für die Zeit von 1851—1885 auf 6,383,388 Kilogramm im Wert von 17,810 Millionen Mark, die des Silbers auf 57,563,631 Kilogramm im Wert von 9598 Millionen berechnet. Die Gesammtausbente von der Entdeckung Amerikas dis 1851 dagegen wird geschätzt auf 4,752,070 Kilogramm Gold im Wert von 13,258 Millionen, und 149,826,750 Kilogramm Silber im Wert von 29,434 Millionen Mark. Der Gesammtwert der jährlichen Produktion von Edelmetallen ist von etwa 250 Millionen in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts auf etwa 1300 in der zweiten Hälfte gestiegen.

Endlich mögen noch ein paar direkte Vermögensabschätzungen erwähnt werden. Das gesammte Volksvermögen ist geschätzt worden:

|                | 1800 | 1840 | 1860   | 1880               |
|----------------|------|------|--------|--------------------|
| Großbritannien | 1800 | 4000 | 6000   | 9000 Mill. Lft.    |
|                | 1072 | 3764 | 16,159 | 43,642 Mill. Doll. |
|                | 202  | 220  | 514    | 870 Dollars.       |

So unsicher manche dieser Rechnungen und Schätzungen sein mögen, so zeigen sie doch alle übereinstimmend den ungeheneren Zu-wachs an Neichtum, zunächst an Kapitalreichtum, welchen das 19. Jahr-hundert den europäischen Völkern gebracht hat. — Übrigens ist ja die ellenlange Liste von Rententiteln, welche alle Zeitungen jeden Tag in ihrem Vörsenteil bringen, jedermann täglich vor Augen. Die

Milliarden von Anlagewerten, welche hier verzeichnet sind, stammen fast ausnahmslos aus dem letzten Menschenalter. Der jährliche Renten= und Dividendenertrag aus diesen Titeln rechnet selbst wieder nach Milliarden. — Anch das mag noch erwähnt werden, daß nach der Berufszählung vom Jahre 1882 in Preußen allein sich die stattliche Zahl von 387,353 Personen mit 403,378 Angehörigen als Rentmer und Pensionäre bezeichnen konnte (Statistisches Handbuch für den preuß. Staat 1888, S. 123).

6. Mit der Entwickelung der kapitalistischen Produktionsweise geht die Entwickelung der liberalistischen Politik Hand in Hand. Das Zusammentreffen ist nicht zufällig; die Socialpolitik des Liberalismus — derfelbe hat auch andere Seiten, die firchlich-religiöse und die rein politische, von denen hier abgesehen wird — ist die Politik des Großkapitals, das in Großindustrie und Großhandel angelegt ift. Die Großstädte erscheinen als die Burgen des Liberalismus, bis neuerdings gegen den Vater die Tochter, die Socialdemokratie, sich zu erheben begonnen hat. Das socialpolitische Programm des Libera= lismus fordert: 1) Verkehrsfreiheit: Beseitigung der Zollgrenzen und der Verkehrshemmnisse aller Art, Einheitlichkeit der Verkehrsein= richtungen, der Maaße, der Münze, des Verkehrsrechts. 2) Gewerbe= freiheit: Beseitigung der Beschränkungen in der Berufswahl und Berufsübung durch Zunftprivilegien, Standesrücksichten, Befähigungs= nachweise, Polizeivorschriften und f. f.; jeder treibe, was ihm zusagt, und wie es ihm zusagt. 3) Niederlaffungsfreiheit: Beseitigung ber bänerlichen Abhängigkeitsverhältnisse, der Beschränkungen der Niederlassung durch Bürgerrecht, Anzugsgelder u. f. f.; jeder wähle unbehindert den Ort seiner wirtschaftlichen Thätigkeit. 4) Bertrags= freiheit: Beseitigung der Lohn= und Preistaren, der Polizeivor= schriften über Dienst= und Arbeitsverträge, überhaupt aller Einmischung des Staats in das Verhältnis zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer. 5) Beseitigung oder doch möglichste Ginschränkung der wirtschaft= lichen Thätigkeit des Staates und der Gemeinde; der Staat foll sich auf die Erhaltung und Durchführung des Rechtszustandes, Schutz der Person und des Eigentums, zurückziehen, und die wirt= schaftliche Thätigkeit den Einzelnen überlassen, welche wohlfeiler und produktiver arbeiten. 43\*

Es ist leicht zu sehen, daß alle diese Freiheiten zunächst und immittelbar im Interesse des in Handel und Industrie angelegten Rapitals liegen: Mobilisirung aller Arbeitsfräfte und aller Güter ist seine Forderung, sein Ideal eine vollkommene Verkehrsfreiheit und Verkehrseinheit unter allen Völkern der Erde. — In zwei wichtigen Epochen der prenkisch=dentschen Gesetzgebung hat der Liberalismus die wesentlichen Stücke seines Programms durchgesetzt. Die Stein-Hardenbergsche Gesetzgebung löste die Fesseln, in welcher die bäuer= liche Bevölkerung durch die Hörigkeit und andere Reste der fendalen Gesellschaftsordnung, die städtische durch Reste des Zunftwesens und Gewerbezwangs, die ganze Bevölkerung durch Reste des altständischen Socialprincips gehalten wurde. Es folgte die fortschreitende Beseiti= gung der inneren Zollschranken, zuerst in Preußen, sodann im Zollverein. Es sind dies Maßregeln, wodurch der Aufschwung der industriellen Produktion in der langen Friedensperiode ermöglicht wurde, indem sie die überschüffigen Kräfte der Landbevölkerung in die Stadt zogen und zugleich die Zurückbleibenden konsumtionsfähiger machten. Das fräftig entwickelte Bürgertum setzte dann, nachdem es sich 1848 direkten Anteil an der Gesetzgebung verschafft hatte, in der Epoche neuen Aufschwungs, mit welcher, nach der rückläufigen Bewegung der 50er Jahre, das neue Reich anhob, die Fortführung der liberalistischen Gesetzgebung durch; die Herstellung der Einheit des Verkehrswesens und des Verkehrsrechts, der Freizügigkeit und der Gewerbefreiheit war unter den ersten Stücken des gesetzgeberischen Programms des norddentschen Bundes, das dann vom neuen Reich übernommen wurde. — Inzwischen ist freilich eine Reaktion einge= Außer der Zurückführung eines Schutzollsnstems für die nationale Produktion, namentlich für die Landwirtschaft, hat durch die Verstaatlichung der Eisenbahnen eine gewaltige Ausdehnung der wirtschaftlichen Unternehmung des Staates stattgefunden, und zugleich ist der Aufbau einer neuen Gesetzgebung begonnen worden, welche die Arbeitermassen gegen die Vertragsfreiheit und ihre Folgen zu schützen bestimmt ist.

7. Ziehen wir nun die Wirkungen der kapitalistischen Produktions= weise für die Lebensgestaltung der Gesellschaft in Betracht, so tritt als die nächste und am meisten in die Angen fallende die gewaltige

Steigerung des Reichtums und der Lebenshaltung uns entzegen. Dieselbe erstreckt sich in gewissen Maaße auf die ganze Bevölkerung, vorzugsweise aber wird sie bei einem Teile der Gesellschaft sichtbar, demjenigen nämlich, der an der Kapitalbildung und dem Rentenbezug Anteil hat. Was man Nationalreichtum neunt, ist eigentslich der Ertrag des in der Großindustrie und im Handel angelegten Kapitals. Im vorigen Jahrhundert und noch vor 50 Jahren war England das klassische Land des Nationalreichtums. Reisende, die von jenseits des Kanals zurückfamen, wurden nicht müde von der Größe und Pracht der Paläste und Landhäuser des Adels und der Kansherren, von dem Reichtum ihrer Einrichtungen, der Schönheit und Größe der Parks, der Üppigkeit der Diners zu erzählen. Und gegen das Einkommen, welches dort Sachwalter und Ärzte, Schriftsteller und Gelehrte bezogen, gegen den Komfort, mit dem sie ihr Leben umgaben, erschien das, was die Heimat bot, dürftig und ärmlich.

Wer für die Erscheinungen des gesellschaftlichen Lebens Augen hat, dem ist gegenwärtig Gelegenheit geboten zu beobachten, wie Deutschland mit Erfolg bemüht ist, den voraufgeeilten westlichen Ländern nachzueifern. Seit dem Wiener Frieden und in schnellerem Schritt seit 1848 hat ein ungemeines Wachstum des Kapitals und des Kapitalsertrags stattgefunden. Seit 1870 beginnt der neue Reichtum in der Steigerung der Lebenshaltung sichtbar zu werden. Wer durch die Straßen der Reichshauptstadt wandert, dem drängt sich an allen Punkten die Vergleichung des Chemals und Jetzt auf. Die Häuser aus der Zeit Friedrichs des Großen, Friedrich Wilhelms III., ans benen die älteren Straßen bestehen, werden erdrückt durch Reubanten, die sich überall zwischen sie drängen und sie in den Haupt= straßen bald verdrängt haben werden. Der dürftige Mörtelbewurf mit den üblichen Putmotiven sticht kläglich von den neuen Sand= stein= und Ziegelsteinfaçaden ab; die niedrigen Stockwerke mit den fleinen Fenstern scheinen sich vor Scham in die Erde verkriechen zu wollen. Tritt man ein, so begegnet man überall demselben Unterschied. In das alte Haus führt eine allem Wind und Wetter stets geöffnete, schmutige Durchfahrt, von der eine schmale und dunkle Treppe zu den oberen Stockwerken geht; das neue hat ein elegant ausgestattetes Treppenhaus, das durch einen Angestellten geöffnet wird. An der

breiten, hellen, mit Läufern belegten Treppe erblickt man oft eine bemerkenswerte Inschrift: "Nur für Herrschaften". Sie zeigt an, daß in dem Hause zwei Klassen von Meuschen wohnen, Herren und Dienftbare, zu welchen letzteren der Zugang über den Hof und die Hintertreppe führt; eine Einrichtung, welche dem bürgerlichen Haus des vorigen Jahrhunderts noch unbekannt war. Wie das Haus, so die Wohnungen: in den Zimmern, wenigstens den Vorderzimmern, den Ausstellungsräumen für den Nationalreichtum, findet man statt der alten Papierbeklebung zierliches Holzgetäfel und Ledertapeten, statt der frostigen weißen Rachelöfen Kannine und Majolikaöfen. und gepolsterte Möbel, Gemälde und Musikinstrumente, Porzellan und Silbergerät gehören nicht minder zu der Ausstattung einer "bürgerlichen" Wohnung. Wie einfach sieht ein Stück, mit dem vor 50 Jahren die Großmutter Staat machte, neben der neuen Ausstattung der Enkelin aus, die im übrigen auf derselben gesellschaftlichen Stufe steht. Man vergesse auch nicht die Hochzeitsgeschenke zu besehen, welche von Freunden und Freundinnen dem jungen Baar gebracht werden: die gemalten, geschnitzten, gespritzten, gestickten, gewirkten Tischchen, Deckchen, Rästchen, Rähmchen, Bilder, Schirme, Teppiche, Körbchen und andere Niedlichkeiten, zu allem tanglich, nur nicht zu einem wirklichen Gebrauch, oder vielmehr nur zu einem tauglich, nämlich zur Ausstellung in den für die Schauftellung des Nationalreichtums bestimmten Räumen, welche sich zu beschaffen, nebst einem Stubenmädchen als Aufseherin dieses Museums, das junge Paar denn auf diese Weise zugleich augehalten wird. Der Großmutter wurden von Verwandten einige nütliche Stücke in die Wirtschaft geschenkt, ein feineres Stück Weißzeug, ein paar filberne Löffel, Dinge, die jett besorgen müßten, als beleidigend zurückgewiesen zu werden: als ob man das Notwendige nicht selber beschaffen könne.

Der Einrichtung entspricht natürlich die Lebensweise. Man giebt Gesellschaften, Bälle, Diners, man hat eine Dienerschaft, wenigstens leihweise, man macht alljährlich im Sommer seine Badereise, dieselbe gehört zu den gesellschaftlichen Anstandspflichten der "bürgerlichen" Familie, über deren Erfüllung Bescheinigungen ausgestellt werden; ich wüßte wenigstens die Täschchen und Körbchen mit Juschriften: Heringsdorf, Friedrichsroda u. s. w., die gegen Ende des Sommers

von Frauen und Kindern auf den Straßen Berling zur Schau ge= tragen werden, nicht anders zu deuten. Un den Rändern aller deutschen Gebirge und Meere sind plötlich in kleineren und größeren Gruppen städtische Häuser entstanden; es sind Sommerhäuser, welche Berliner, Handburger, Leipziger, Münchener Familien sich erbaut haben oder zur Miete bewohnen. Vor dreißig Jahren war hier noch Wald und Wüste.

Oder man blicke in das Erziehungswesen, überall hat man die Spuren derselben Erscheinung. Die "bürgerliche" Tochter, deren Großmutter in ihrer Jugend mit Ruche und Wäsche umgehen lernte, lernt jetzt als höhere Töchterschülerin statt der nützlichen die "freien" Künste, Musik und Malerei, Französisch und Englisch und ohne Zweifel wird sich Italienisch auch bald als unentbehrlich erweisen. Die Söhne dieser selben Klasse besuchen das Ghunasium und dienen im Heere als Einjährig-Freiwillige und Neserveofficiere. Die Zahl der Gymnasialschüler hat sich in dem letzten halben Jahrhundert im Verhältnis zur Bevölkerung verdoppelt: auf 100 000 Einwohner Preußens kamen in den 30er Jahren an Realschülern 85, an Symnafial= schülern 165, im Jahre 1880 178 Real= und 324 Enunasialschüler (3. Conrad, das Universitätsstudium in Deutschland während der letten 50 Jahre, 1884). Und man versämme nicht, auch die änßere Erscheinung und die Einrichtung der Schulgebäude zu besehen. Man vergleiche die Gebäude und die Einrichtungen der Straßburger oder Marburger Universität mit denen einer älteren Mitteluniversität, oder die technische Hochschule zu Charlottenburg mit der Berliner Univer= sität; und so herab bis dur Gemeindeschule, die an die Stelle der Armenschule getreten ist.

Es ift eine breite Schicht der Bevölkerung, welche an dieser Steigerung der Lebenshaltung Teil hat. Außer den Fabrikanten und Raufleuten, den Bauquiers und Nentiers, den ländlichen und städtischen Grundherren, hat auch der am Kapitalgewinn nicht unmittelbar beteiligte Mittelstand, die kleinen selbständigen Handwerker und Händler, Bauern und Pächter, nicht minder auch die Gruppe der Beamten und Arzte, Lehrer und Geistlichen ihre Ansprüche an das Leben er= heblich steigern können; ganz ausgeschlossen von dieser Steigerung ist

wohl überhaupt keine Gruppe der Bevölkerung.

8. Die Sache hat aber auch eine andere Seite. Der gesellsschaftlichen Gruppe der Inhaber von Rententiteln, des reich oder wohlhabend gewordenen Bürgertums, steht eine andere in derselben Zeit neugebildete sociale Gruppe gegenüber: die der besitzlosen großsindustriellen und großstädtischen Arbeiter. Die Massen der von Kapital besitzenden Unternehmern beschäftigten und ohne wirtschaftliche Selbständigkeit von dem jeweiligen Arbeitslohn lebenden Arbeiter bilden ein nicht minder hervortretendes Element in der modernen Gesellschaft, als der Rentier. Beide Gruppen gehören notzwendig zusammen, Renteneinkommen ist nur dadurch möglich, daß auf der anderen Seite Lohnarbeiter mit fremdem Kapital arbeiten. Beide Gruppen wachsen mit einander, natürlich die Gruppe der Lohnarbeiter in sehr viel größeren Zissern als die der Renteninhaber; ein Renteneinkommen von 10 000 Mark zu schaffen, müssen wielleicht 20 Arbeiter beschäftigt werden.

Inwachsen Bedistum der größstädtischen Bevölkerung stellt sich das Anwachsen dieser neuen gesellschaftlichen Gruppe greisdar dar. Nach S. Schmoller, dem kundigsten Beurteiler dieser Verhältnisse, hat seit dem Beginn der jüngsten Periode der Gesellschaftsentwickelung der in der Landwirtschaft beschäftigte Teil der preußischen Bevölkerung in solgender Progression abgenommen: im J. 1816 betrug derselbe 78%, 1849 64%, 1858 58%; 1867 48%, 1882 41% der gesammten Bevölkerung\*). Nach der jüngsten Volkszählung vom J. 1885 zeigten von den 508 preußischen Kreisen (mit Einschluß der Stadtsreise) 204 eine Abnahme der Bevölkerung, die in einigen die enorme Honden Söhe von beinahe 6% erreichte. Es sind die Ackerbaudistrikte von Pommern, Posen, Preußen, Schleswig-Holftein, die am stärksten betroffen sind. Die entsprechende Zunahme zeigen die großen Städte mit ihren nächsten Umgebungen, sowie die Kohlen= und Eisenbezirke; sie beträgt 10, 20,

<sup>\*)</sup> Schmollers Jahresbücher für Gesetzgebung und Verwaltung Jahrg. 1883, 3. Heft S. 289 ff. Die Verussstatistik vom J. 1882 giebt folgende Verteilung der Verölkerung des Deutschen Reichs auf die großen wirtschaftlichen Gruppen: 1. Lande und Forstwirtschaft, Jagd und Fischerei 40,67%; 2. Industrie, Verge, Hüttene und Vanwesen 31,51%; 3. Handel und Verkehr 7,73%; 4. Wechselnde Lohnarbeit 1,96%; 5. Öffentlicher Dienst, liberale Veruse 5,08%; 6. ohne Verus 6,35%; 7. Handegesinde 6,52%.

ja in einem Fall sogar 39%. Die Großstädte saugen also nicht nur den natürlichen Überschuß der ländlichen Bevölkerung auf, sie vermindern (neben der überseeischen Auswanderung) unmittelbar ihren Bestand.

Ein ansehnlicher Teil dieser vom Lande und der kleinen Stadt in die Großstadt gezogenen Bevölkerung findet in dem kleinbürgerlichen Mittelstande Unterkunft; der größere Teil vermehrt ohne Zweisel die Klasse der besitzlosen Lohnarbeiter der Industrie, der Bauunternehmung, des Berg= und Hüttenwesens, des Verkehrswesens, endlich der Dienstboten.

Was übrigens als subjektiver Beweggrund die ländliche Arbeitersbevölkerung so unwiderstehlich in die Großstadt zieht, das ist, außer dem höheren Geldlohn, in erster Linie die größere Freiheit des Lebens. Die Gebundenheit und Abhängigkeit von einem Herrn, die in den Gegenden des Großgrundbesißes noch vielsach an die Zeit der rechtslichen Unfreiheit erinnert, wird von jeder neuen Generation schwerer ertragen. Dazu kommen die tausend geselligen Vergnügungen, welche die Großstadt der jungen, ledigen Arbeiterbevölkerung in versührerischem Reichtum andietet, dieselben Vergnügungen, die auch die Herren allzährlich in die Stadt ziehen. Endlich wirkt wohl eine undestimmte Hoffnung mit, in der Stadt sein Glück zu machen; haben doch so viele es dort gesunden. Übrigens hilft auch der Staat dazu, der jährlich Tausende als Soldaten in die großen Städte zieht, von denen ein erheblicher Teil bleibt.

Fassen wir um die wirtschaftliche, gesellschaftliche und persönliche Lebenslage dieser Massen großstädtischer Lohnarbeiter ins Auge. Von liberalistischen Nationalökonomen ist dieselbe wohl als vorteilhafter beschrieben worden, als die des ländlichen Tagelöhners oder des kleinen Handwerkers: bessere Lebenshaltung und Freiheit von Sorge und Nissto zeichne sie aus. Der kleine Handwerker sei in beständiger Sorge um Arbeit und Kundschaft, um Kredit und Zahlung. Der Fabrikarbeiter beziehe seinen Wochenlohn und damit sei sür ihn alles erledigt.

Was die bessere Lebenshaltung anlangt, so wird sich hiersiber schwerlich etwas sicheres ausmachen lassen. Daß der durchschnittliche großstädtische Lohnarbeiter in mancher Hinsicht besser lebt, als der

ländliche Tagelöhner und vielleicht auch als mancher kleine selbständige Handwerker, ist wohl nicht zu bezweifeln; es gilt namentlich von den unverheirateten Arbeitern, für die Familie liegt die Sache etwas anders. Was aber das andere anlangt, die gerühmte Sicherheit und Sorglofigkeit des Lohnarbeiters gegenüber dem Handwerker, so wäre hier zuerst zu sagen, daß die Freiheit vom Risiko doch nur scheinbar ist. Es ist wahr, er hat keine Unternehmersorgen und Kapital kann Dafür ist seine ganze wirtschaftliche ihm auch nicht verloren gehen. Eriftenz in der akutesten Form dem Umsturz ausgesetzt: die Kündigung des Arbeitgebers kann ihn jeden Tag arbeits= und brodlos machen. Mit Recht hebt A. Lange (Arbeiterfrage S. 242) es als sehr bezeichnend für die Anschauungsweise einer Epoche der Kapitalherrschaft hervor, daß die Aussicht des Arbeiters, bei jeder Geschäftsstockung brodlos zu werden, für gar nichts geachtet werde, daß Risiko lediglich die Möglichkeit eines Kapitalverlustes bezeichne: das Kapital ist alles, der Mensch ift nichts.

Aber selbst zugegeben, daß die Stellung eines Fabrikarbeiters als dauernde Verforgung angesehen werden könnte, so würde ihr, ver= glichen mit der des kleinen Handwerkers oder Bauern, dennoch ein höchst Wesentliches fehlen: eben die wirtschaftliche Selbständig= keit mit ihrer Sorge und Hoffnung. Der kleine Handwerker weiß, daß sein wirtschaftliches Schicksal wesentlich in seiner eigenen Hand liegt. Er selbst ist seines Glückes Schmied. Er darf hoffen durch Fleiß, Geschick, Zuverlässigkeit, Sparsamkeit in die Lage zu fommen, seinen Betrieb zu erweitern, sein Ginkommen zu verbessern, ein kleines Vermögen zu erwerben, ein sorgenfreies Alter sich zu verschaffen, seine Kinder in eine gesicherte Lebensstellung zu bringen. Der kleine Bauer hofft sein Gütchen zu verbessern, einen Acker, eine Wiese dazu zu kaufen; die Hoffnung mag merfüllt bleiben, sie war doch nicht umsonft, sie hat ihn bei der Arbeit belebt und in den Feierstunden erquickt. Dem Fabrikarbeiter dagegen liegt seine ganze wirtschaftliche Lausbahn von Anfang an klar vor Angen: er wird, wenn es gut geht, so lange er Kräfte hat, dieselbe Arbeit und denselben Lohn haben; seine Lage im ganzen zu verbessern ist von Anfang an so gut wie keine Aussicht vorhanden. Die Wahrscheinlichkeit, selbständiger Unternehmer zu werden, ist für ihn gleich Rull.

Man hat wohl darauf hingewiesen, daß die Begründer der bestehenden großen Unternehmungen zum Teil mit ganz geringen Mitteln ihre Laufbahn begonnen und damit den Beweiß geführt hätten, daß Tüchtigkeit und Betriebsamkeit die großen Vermögen begründeten. Man kann dem Einzelnen nur wünschen, daß er sich dadurch ermutigen lasse, jene Eigenschaften sich zu erwerben, aber eine nennenswerte Wahrscheinlichkeit, daß der Erfolg derselbe sein werde, wird auch der größte Optimist ihm kann in Aussicht zu stellen wagen. Jene Fälle des Emporkommens sind ausgewählt unter unzähligen tausenden: die Glücklichen werden gesehen, die ungezählten Mitbewerber, die an persönlichen Eigenschaften hinter jenen nicht zurückstanden, die aber weniger günstige Umstände antrafen oder durch ein kleines Fehlschlagen am Anfang zurückgeworfen wurden, die bleiben in ihrer Dunkelheit unbeachtet. Und angerdem ist es wohl zweifellos, daß die Begründung nener Unternehmungen das, was der Arbeiter eben nicht hat, nämlich Kapitalfraft, in dem Maaße mehr voraussetzt, als die Groß= industrie sich inzwischen ausgebildet und befestigt hat. Am leichtesten wird der kleine Handwerker oder kapitallose Arbeiter zum industriellen Unternehmer sich in dem Angenblick aufschwingen, wo ein Produktionszweig erst im Begriff ist, zur Form des Großbetriebes überzugehen. Von einem englischen Nationalökonomen wird den Arbeitern zugernfen: "Wer da fagt, daß ein Mensch anders zu Wohlstand gelangen könne, als durch Fleiß und Sparsamkeit, dem glanbt nicht, der ist ein Giftmischer". Ganz recht und gut; obwohl es allerdings Ausnahmen giebt und diese Ausnahmen zahlreich und sichtbar sind: Spekulation, Börsenjobberei, Lotteriespiel, von Erbschaft nicht zu reden, sind ja auch Mittel zu Reichtum zu gelangen. hinzuzufügen wäre noch ein Anderes: wenn euch jemand sagt, daß Fleiß und Sparsamkeit unter allen Umständen zu Wohlstand führen, dem glaubt auch nicht, er ist ein Betrüger oder ein unverbesserlicher Optimist.

Diese Lage unß offenbar auf die Lebensstinnung und Lebensstührung des Arbeiters eine bedeutsame Rückwirkung üben. Man kann vielleicht sagen: es giebt nichts in der Welt, was der Mensch weniger entbehren kann als Sorge und Hoffnung. Ohne sie wird das Leben geschmacklos und unbedeutend. Ein Leben, dem sie ganz genommen

sind, ist das Leben eines Sklaven, der arbeitet und gefüttert wird und an morgen nicht deuft. Die wirtschaftlichen Tugenden und Tüchtigkeiten verkümmern. Für Unternehmungsgeift und Betriebsamkeit ist kein Ranm zur Bethätigung, sie bleiben, auch wo fie in der Natur liegen, unentwickelt. Selbst Sparsamkeit und umsichtige Verwendung des Einkommens gedeihen schwer auf diesem Boden. Bei günftiger Konjunktur, guter Gefundheit und kleiner Familie erlaubt der Lohn vielleicht nicht ganz unbeträchtliche Ersparnisse zu machen. Aber in seiner ganzen Lage findet der großstädtische Lohnarbeiter wenig Aufforderung und Ermutigung hierzu. Für einen selbständigen Handwerker sind 100 oder 500 Mark schon eine Summe, womit er etwas madzen kann: er kann damit verbesserte Werkzeuge kaufen, einen günstigen Einkauf von Rohstoffen machen, der ländliche Tagelöhner fann seine Hanshaltung verbessern. was soll der Fabrikarbeiter damit machen? Die Summe in die Sparfasse tragen? Es ist sehr vernünftig, wenn er es thut, aber sehr begreiflich, wenn er es nicht thut. Was helfen, so argumentirt die Begierde, die paar Groschen? Rentier kannst du doch nicht werden. So thut er sich gütlich, so weit es reicht, und leidet nachher Not, so viel er muß; zulett giebt es ja auch noch eine Armenversorgung. Ein solches Leben von der Hand in den Mund ohne Zusammenhang und ohne Fürsorge der guten Tage für die bosen wird ohne Zweifel durch die ganze wirtschaftliche Lage des Fabrikarbeiters begünstigt. Von Kundigen wird behanptet, daß die Unfähigkeit, heute für morgen zu sorgen, in diesen Kreisen gewöhnlich oder doch häufig so weit gehe, daß schon am Montag Morgen von dem am Sonnabend Abend empfangenen Wochensohne nichts mehr übrig sei; die Folge sei die Notwendigkeit, beim Bäcker, Krämer, Wirt zu borgen und damit eine neue und ärgere Knechtschaft auch in der Konsuntion\*).

<sup>\*)</sup> E. Bamberger erzählt in seinem Buch über die Arbeiterfrage (1873), dessen Abssicht ist, die Verwerslichkeit der sogenannten Kathedersocialisten darzuthun und zu zeigen, daß die Arbeiterfrage nicht in dem, was die Arbeiter entbehren, sondern in dem, was die Kapitalisten und Unternehmer nicht entbehren, ihren eigentlichen Grund habe, wie ein Professor der Nationalösonomie seine Studenten in eine Fabrif geführt und zum Schluß die Vortresslichkeit der Leistungen ihnen daraus erklärt habe, daß der Fabrikant den Arbeitern Gewinnanteil gebe. Worauf der

Dieselbe Unfähigkeit, die Gegenwart durch die Rücksicht auf die Zukunft zu bestimmen, bringt sich auch bei der Familieugründung zur Geltung. Bei den Klassen der Bevölkerung, die durch wirtschaftliche Selbständigkeit erzogen werden, wirkt gerade an diesem Punkt die Rücksicht auf die Zukunft entscheidend mit: man heiratet erst, nachs dem die standesgemäße Haushaltung und Erziehung der Kinder einigersmaßen gesichert erscheint. Für die Lohnarbeiter fällt diese Rücksicht fort: die Zukunft verheißt nicht günstigere Lebensumskände, das Lohumarinnum ist bald erreicht; was könnte also abhalten, lieber heute als morgen ein Weib zu nehmen, das selbst als Fabrikarbeiterin ganz in derselben Lage ist?

Damit haben wir die Merkmale, die das proletarische Leben kennzeichnen: ein Leben ohne Zusammenhang, ohne Umsicht, ohne Hoffmung, ohne Zukunft, weder für sich selbst noch für die Nach-kommen, lediglich darauf bedacht, dem Augenblick so viel Genuß als

möglich mit so wenig Leistung als möglich zu verschaffen.

Und also muß man sagen: die kapitalistische Produktions=

Fabrikant heransgeplatt fei: "fällt ihm gar nicht ein und kann ihm nach feinen bisherigen Erfahrungen auch nicht einfallen. Seit Jahren habe ich eine aufehnliche Prämie jedem jugefagt, ber von feiner jum Teil fehr bedeutenden löhnung die Summe von 15 Thalern bei mir als Ersparnis anlegt. Und noch nicht ein einziges Mal bin ich in die Lage gekommen, diese Belohnung zu geben. Die freien Stunden und der überschniffige Lohn werden meistens vertrunken". Bamberger bemerkt dazu: Die kleine mahrhafte Geschichte sei Die "kernigste" Illustration zu dem Begriff Kathedersocialismus. Ich deuke, sie illustrirt noch andere Dinge, 3. B. die Unfähigkeit des Erzählers, zu sehen, was es eigentlich ift, was ber großstädtische Lohnarbeiter entbehrt: nämlich gunftige oder nur leidliche Bedingungen für die Entwickelung seines ganzen wirtschaftlichen und moralischen Wesens. Freilich Bamberger will von der Moral in der Nationalökonomie nichts wissen, für ihn ist das Wort: der Mensch lebt nicht vom Brot allein, nicht geschrieben. Da die Arbeiter Brot haben — eigentlich wohl etwas zu viel, wenigstens mehr als früher, wie ans ihren Klagen felbst hervorgehe, tenn Klagen seien immer bas Symptom, daß es besser geworden sei (S. 21.) — was wollen sie benn noch? ebenso gut leben, wie die Rentiers? Nun ja, aber es können doch nicht alle Rentiers fein. Die Arbeiterfrage, auf biefen Sat fommt die Betrachtung immer wieder zurud, bas ist ber Neid, besonders der Neid der Herren Agitatoren von der Bolksversammlung und vom Ratheder, gegen die besser situirte Minderheit der Millionäre.

weise hat die Tendenz, einen beständig anwachsenden Teil der Bevölkerung zu Proletariern zu machen.

9. Die Proletarisirung zu befördern tragen weitere ungünstige Lebensbedingungen bei. Die Wohnungsverhältniffe der Großstadt haben die Tendenz, das Heimwesen und das Familienleben zu Die Arbeiterwohnungen sind schon an sich zum großen Teil durchaus ungenügend, indem sie für die ganze Familie nur einen Raum zum Wohnen und Schlafen bieten, der manchmal noch After= mieter dazu beherbergen muß. Es giebt kein Gut, das von der Masse weniger nach seinem wahren Wert für das Lebensglück geschätzt wird, als eine angemessene und behagliche Wohnung. Dazu kommt der beständige Wechsel: auf die reichlich 300,000 Berliner Wohnungen kommen jährlich 120—130,000 Umzüge, natürlich zumeist auf die kleinen Wohnungen; was für eine ungeheure Last von Rosten, Verlusten und Plagen ist mit dieser Ziffer ausgedrückt! Und auf welche Verhältniffe der Mieter zu den Mietsherren laffen die jähr= lichen 10,000 Berliner Mietsprocesse schließen! Von einem Heim= gefühl wird unter solchen Umständen nicht die Rede sein können; die Wohnung ist der augenblickliche Unterschlupf, den jedes Glied der un= geheuren flottirenden Masse im Drang und der Not des jedesmaligen Umzugstermins findet. Damit verschwinden alle die dauernden perfönlichen Beziehungen, wie sie der seßhaften Bevölkerung erwachsen; die Nachbarschaft mit ihrer hilfreichen Nähe, die dauernden Beziehungen zu Lehrer und Pfarrer; alles wälzt sich in ödem Wirrsal aneinander Die Kinder, oft von kleinauf sich selbst überlassen, werden verwahrlost. Wohl nimmt die Schule sich ihrer an; aber die wichtigen Dinge, welche das Haus lehrt, das zu Spiel und Arbeit von Kind= heit an Rann und Gelegenheit bietet, für den ganzen Menschen leicht wichtigere Dinge, als die Schulwissenschaften zusammen, lernen sie überhaupt nicht.

Ebenso wenig entspringen aus dem Arbeitsverhältnis selbst bleisbende persönliche Beziehungen. Der Arbeitgeber und der Arbeitnehmer bleiben sich menschlich in der Regel völlig fremd; ihr Verhältnis erschöpft sich in der verabredeten Leistung und Gegenleistung; die Emspfindungen, die das Verhältnis erst zu einem menschlichen machen würden, Trene, Anhänglichkeit, Scham, selbst Furcht, und von der

anderen Seite persönliche Leitung und erziehende Fürsorge, haben wenig Raum sich zu entwickeln. Der Arbeiter dient nicht einem Herrn, sondern dem Kapital als solchem, völlig rein ist das Verhältnis in der Aftiengesellschaft dargestellt. Auch die Beziehung zu den Arsbeitsgenossen ist eine zufällige und vorübergehende. Die Meister und Gesellen des Mittelalters bildeten Körperschaften, der Einzelne hatte im Kreis der Genossen bestimmte Nechte und Pflichten, er hatte Teil an der gemeinsamen Ehre, Teil an gemeinsamer Feier. Alles das ist verschwunden; die Fabrikordnung, an welcher die Arbeiter nur passiv beteiligt sind, regelt während der Arbeitszeit ihr Insammensein und unabhängig von ihrem eigenen Willen; sonst besteht zwischen ihnen kein Zusammenhang.

Alle diese Umstände haben zusammengewirkt zu jener furchtbaren Anonymität, in der das Leben der zusammengehäuften Massen untersgeht. Keiner weiß von dem Anderen; man arbeitet und schläft heute neben diesem, morgen neben jenem, man weiß nicht, von wannen er ist und wohin er geht. So kommen auch Mann und Fran zusammen, sie wissen nichts von einander, als — nun, daß sie verschiedenen Geschlechts sind.

10. Die Proletarisirung zu vollenden, kommt endlich noch Eines hinzu: die großen wirtschaftlichen Krisen. Unter der Herrschaft des Kapitals und der hiervon unabtrennbaren Spekulation nimmt die Produktion die Gestalt einer Wellenbewegung an. Perioden des Aufschwungs, beginnend mit steigender Nachfrage, Leichtigkeit des Kredits, Vermehrung der Unternehnungen aller Art, Steigerung des Arbeitslohns und der Preise für Rohmaterial, Wachstum der Städte, Ausdehnung der Verkehrsmittel, reger Bauthätigkeit führen in immer schnellerer Bewegung auf einen schwindelnden Höhepunkt, von dem dann ein plötlicher jäher Absturz stattfindet; das Creditsustem bricht zusammen, zahlreiche Bankerotte treten ein, das Kapital zieht sich ängstlich zurnck, die Waarenpreise fallen, die Fabriken setzen die Löhne herab und entlassen die Arbeiter, andere gehen ganz ein, die in ben Unternehmungen angelegten Kapitalien werden entwertet, die Ma= gazine entleeren endlich die entwerteten Erzeugnisse in Schleuder= ausverkaufen. Nach längerer oder kürzerer Zeit beginnt allmälig die Erholung, die Nachfrage fängt an wieder zu wachsen, die Spekulation schöpft Mut, die Fabriken nehmen die Arbeit wieder auf, und der Kreislauf beginnt von Nenem. So wechselt Syftole und Diastole.

Die Folgen dieser Gestaltung der Dinge für das Leben der Ar= beiter sind von A. Thun in seinem Werk über die Industrie am Niederrhein an dem Beispiel der großen Krisis der 70 er Jahre eingehend dargelegt worden. Die aufsteigende Entwicklung der dortigen Tuchindustrie begann mit dem Ende des siegreichen Kriegs. französische Industrie war durch den Krieg schwer geschädigt, die Lage des deutschen Volkes dagegen erschien in jeder Hinsicht ungemein hoffnungsreich, der Geldüberfluß wirkte ernmtigend auf die Spekulation, die Konfuntionsfraft schien sehr gesteigert. So fand eine rasche Vermehrung der Produktion statt, die bestehenden Betriebe wurden erweitert und zahlreiche neue gegründet. Von allen Seiten wurden Arbeitsfräfte herbeigezogen. Agenten bereiften die landwirt= schaftlichen Distrifte, Oftpreußen, Pommern, Posen und warben durch Versprechen hoher Löhne und bereitwilligst angetragene Vorschüffe Arbeiter an. Da der Markt willig auch minderwertige Erzeugnisse aufnahm, so wurde auf die Qualität wenig Gewicht gelegt. neuen Arbeiter wurden daher bald voll und mit vollem Lohn beschäftigt. Der wenigstens für ihre Begriffe hohe Lohn reizte zur Vergendung, um so mehr, als die Ankömmlinge für ihre Aufnahme nichts vorbereitet fanden, keine Wohnungen, keine festen Verhältnisse. Unter diesen Umständen verlotterten sie vielfach und mit ihnen dann auch der alte Stamm, deffen Mißstimmung schon durch die Zuführung immer neuer Konkurrenten und durch die Gleichstellung der= felben im Lohn mit den alten Arbeitern erregt wurde. So war schon die Wirkung der aufsteigenden Bewegung für die Arbeiter keines= wegs durchweg günstig; für viele wurde sie die Ursache eines zucht= losen Lebens.

Mit dem Jahre 1873 begann der Rückschlag. Eine große Anzahl von Fabriken gingen ein, die Fallissements vermehrten sich rasch, die Banthätigkeit kam zum Stillstand, die Arbeitslöhne gingen um ein Drittel und mehr herab, die Arbeiter wurden in Masse entslassen, zunächst natürlich diesenigen, deren Arbeit relativ die tenerste war, die Unzuverlässigen, die nicht mehr voll arbeitsfähigen Alten

und Schwachen, die am wenigsten Genbten, darunter auch die erst fürzlich aus dem Ackerban angeworbenen. Ein kleiner Stamm der besten und zuverlässigsten Arbeiter blieb, oft bei herabgesetzter Arbeit3= zeit, bis auf beffere Zeit; sie schränkten sich aufs äußerste ein, die etwaigen Ersparnisse wurden zugesetzt, die während der besseren Zeit angeschafften Sachen wanderten ins Leihhaus; es wurden Schulden gemacht, beim Krämer, beim Bäcker, die Miete blieb im Nückstand, und so war das Elend überall. Was wird aus den entlassenen Arbeitern? Die aus der Fremde herbeigezogenen kehren zum Teil in die Heimat zurück und suchen, so gut es gehen will, in der Land= und Forstwirtschaft oder als Gesinde wieder Unterkunft, ihren alten festen Platz finden sie freilich nicht oft wieder. Andere bleiben zurück und vermehren dauernd das einheimische Proletariat. Für dieses wird von den Gemeinden und vom Staat nach Möglichkeit Arbeit beschafft, Wege=, Straßen= und Erdarbeiten aller Art werden unter= nommen, um nur die Armenkasse zu entlasten; Subskriptionen für Suppenvereine u. f. f. werden ins Werk gesetzt; eine Menge fällt schließlich doch der Armenversorgung anheim. Ein Bruchteil sinkt noch tiefer, er verfällt dem Bettel, der Landstreicherei, dem Berbrechen\*).

\*) Thun (I, 53) giebt aus den Aften der Stadt Nachen folgende statistische Daten:

| in ben | öffentlich unter=<br>ftützte hausarme | Zuschilsse der<br>Stadt zur Armen= | Aufgegriffene |            |               |  |
|--------|---------------------------------------|------------------------------------|---------------|------------|---------------|--|
| Jahren | Familien                              | verwaltnug                         | Bettler       | Obbachlose | Landstreicher |  |
| 1870   | 1691                                  | 158,348 Mf.                        | 47            | 112        | 16            |  |
| 1871   | 1487                                  | 191,619                            | 33            | 112        | 7             |  |
| 1872   | 1413                                  | [198,897]                          | 76            | 103        | 3             |  |
| 1873   | 1364                                  | [198,666]                          | 40            | 89         | 10            |  |
| 1874   | 1511                                  | 198,198                            | _             |            |               |  |
| 1875   | 1608                                  | 188,553                            | _             | _          | _             |  |
| 1876   | 1767                                  | 249,968                            | 151           | 128        | 25            |  |
| 1877   | 2255                                  | 275,056                            | 328           | 113        | 34            |  |

So entsteht, was R. Marx die Reservearmee der Industrie genannt und als einen wichtigen Faktor bei der Bildung des "Nationalreichtums" nachgewiesen hat (das Rapital, 24. Rap.): eine fluktui= rende Bevölkerung ohne feste Heimat, ohne festen Boden für ihre wirtschaftliche Eristenz. In ungünstigen Zeiten wird sie auf öffent= liche Kosten, sei es durch private oder öffentliche Armenunterstützung, sci es durch Bezahlung unproduktiver Arbeit, sei es endlich in Gefängnissen und Korrektionsanstalten durchgefüttert; sobald die Konjunktur günstiger wird, steht sie dem Unternehmer zur plötzlichen Steigerung der Produktion und zugleich zur Niederhaltung der Arbeitslöhne zur Verfügung. So gelingt es dem Kapitalisten, der angeblich das Risiko trägt, den Mehrertrag der Arbeit bei günftigen Konjunkturen sich zuzuwenden, den Fehlbetrag bei ungünstigen Zeiten durch Entlassung der Arbeiter auf die Gesammtheit abzuwälzen. "Die armen Nationen, citirt Marx aus Destutt de Tracy, sind die, wo die Masse gut lebt, die reichen die, wo die Masse arm ist". giebt zu diesem "Gesetz der kapitalistischen Akkumulation" Illustrationen aus der neuesten englischen Geschichte. —

Nach allem kann man sagen: die kapitalistische Produktionsweise hat die Tendenz, die Gesellschaft in zwei einander fremd und seindselig gegenüberstehende Klassen zu zerlegen, zwischen denen Lebenssgemeinschaft nicht mehr stattsindet: in Kapitalisten und Lohnarbeiter. Die Tendenz wirkt, namentlich in Deutschland, noch nicht lange, densoch sind die Anfänge der Wirkung überall sichtbar. Man achte nur auf die Umbildung unserer Städte: die alten Städte bildeten

| Sahr | Ehefchließungen | Uneheliche<br>Geburten | Aufgegriffene<br>Dirnen | Diebstähle | Sonstige Po=<br>Lizeivergehen | Gastwirt=<br>schaften |
|------|-----------------|------------------------|-------------------------|------------|-------------------------------|-----------------------|
| 1870 | 597             | 110                    | 33                      | 113        | 834                           | 160                   |
| 1871 | 590             | 86                     | 46                      | 202        | 836                           | 160                   |
| 1872 | 785             | 94                     | 37                      | 203        | 768                           | _                     |
| 1873 | 736             | 96                     | 47                      | 192        | 660                           | 183                   |
| 1874 | 736             | 105                    | 69                      | _          | _                             |                       |
| 1875 | 732             | 112                    | 38                      |            |                               |                       |
| 1876 | 634             | 128                    | 63                      | 268        | 1285                          | 276                   |
| 1877 | 630             | 132                    | 101                     | 304        | 1332                          | 305                   |
|      |                 |                        | 1                       |            |                               |                       |

baulich eine im wesentlichen homogene Masse, die neuen Großstädte streben auseinander: es entsteht ein Stadtteil, wo der Nationalreichstum wohnt, und am entgegengesetzten Ende die Stadt des Proletariats.

11. Diese innere Auflösung des Volkskörpers, das ist nun eigent= lich die sociale Frage. Dieselbe ist nicht eine Magenfrage, wie oft gesagt wird, wenigstens nicht zunächst; die Lebenshaltung der großstädtischen und großindustriellen Arbeiter ist im Durchschnitt, jedenfalls was materielle Genüsse anlangt, nicht schlechter, sondern wahr= scheinlich besser als die durchschnittliche Lebenshaltung der Klassen war, aus der sie hervorgegangen sind. Eigentliche Hungersnot, wie sie bis vor Kurzem die europäische Bevölkerung heimsuchte, kommt nicht mehr vor. Vielleicht kommt die Zeit, wo die sociale Frage auch in dieser Gestalt wieder anklopft, wenn nämlich Europa einmal seine ökonomisch=militärische Herrschaft über die anderen Welt= teile einbüßen follte. Die Geftalt, in der die fociale Frage gegen= wärtig auftritt, ist die innere Auflösung des Volkskörpers durch die fortschreitende Proletarisirung eines immer mehr anwachsenden Teils der Bevölkerung auf der einen Seite und durch die entsprechende Verfettung auf der anderen Seite. Auf jener Seite geht das person= liche, geistig-moralische Leben durch Verarnung und Folirung, auf dieser durch Müßiggang und Uppigkeit zu Grunde.

In einem Auffatz in der Fortnightly Review (Febr. 1879) sagt ein ernsthafter und besonnener englischer Schriftsteller, Matthew Arnold, über die gegenwärtigen Wirkungen der Vermögens=, zunächst der Landverteilung in England: es scheine ihm, daß das System unge= heurer Ungleichheit der Lage und des Eigentums jetzt nicht mehr gut, sondern schlimm wirke, die Vernunft der Dinge nicht für, sondern gegen sich habe; es habe die Tendenz, "die oberen Klassen materialistisch, die mittleren gemein, die unteren brutal zu machen". Die unzgeheuren Reichtümer ohne gesellschaftliche Pflichten, mit ihrer durch die Industrie unendlich gesteigerten Macht, Vergnügen und Genüssen die werschaffen, machten die oberen Klassen üppig und genußsüchtig; die mittleren rieben sich auf in dem vergeblichen Streben, es zenen gleich zu thun, und die unteren sähen sich von aller höheren Kultur ausgeschlossen und auf sich selbst zurückgeworsen. "Ich spreche von Klassen. In allen Klassen giebt es Individuen mit einer glücklichen

Naturanlage und einem Inftinkt für die Schönheit eines menschlichen Lebens. Das ändert aber nichts am Ganzen. Ich glaube, es ist so, daß trotz glänzender Eigenschaften dieses Volks in weitem Umfang, trotz bewunderungswürdiger Ausnahmen in allen Klassen, wir uns gegenwärtig in der Nichtung bewegen, daß unsere höheren Klassen materialistisch, unsere mittleren Klassen gemein und unsere unteren Klassen roh und brutal werden, und daß wir diese Bewegung dem versdanken, was Mr. Gladstone unsere Religion der Ungleichheit neunt."

12. Den Angen der Zeitgenossen ist dieser Proces der Zerssehung des Volkskörpers lange verdeckt worden und wird manchen noch heute verdeckt durch einen anderen gleichzeitigen Vorgang. In den Kreisen des demokratischen Liberalismus herrscht noch heute die Anssicht, die Gesellschaft bewege sich seit der großen französischen Revolution in der Richtung auf die Ausgleichung der Unterschiede: das Zielsei die vollkommene Gleichheit.

Diese Ansicht ist nicht ohne Grund. Sie drückt zwei große geschichtliche Vorgänge aus, die sich seit dem Ende des vorigen Jahrshunderts vollzogen haben: die Aushebung der ständischen Rechtssunterschiede und die Ausgleichung des gesellschaftlichen Unterschiedes zwischen Adel und Bürgertum.

Bis gegen das Ende des 18. Jahrhunderts stand der Adel der übrigen Bevölkerung mit Einschluß des Bürgertums als geschlossene gesellsschaftliche Klasse gegenüber; der Mensch sing nach jenem bekannten Wort erst beim Baron an. Die Trennung war allerdings keine absolute, die Klassen sind in Europa nie zu Kasten erstarrt, namentlich war im Beamtens und Gelehrtentum, wo Nobilitirungen nicht selten waren, die Grenze verwischt. Im ganzen aber war sie doch wohl erkennbar und wurde durch Nechtsunterschiede aufrecht erhalten.

Dieser Unterschied ist im Verlauf des 19. Jahrhunderts so gut wie verschwunden: Adel und Bürgertum bilden gegenwärtig nicht mehr zwei verschiedene gesellschaftliche Klassen, sondern zwei Gruppen innerhalb einer im wesentlichen homogenen Klasse. Längst sindet connubium und commercium zwischen den beiden Gruppen statt; bürgerliche Besitzer von Nittergütern sind so wenig auffallend, als industrielle Unternehmer und Gründer in den Reihen des Adels. Bürgersliche Minister sind längst etwas Gewöhnliches. Der alte Begriff der

Mesalliance fristet nur noch im Feuilleton einer liberal-demokratischen Zeitung ein fümmerliches Dasein. Um sichtbarften tritt die Ausgleichung in der Schule und in der Armee zu Tage. In der Latein= schule des vorigen Jahrhunderts empfingen Bürgerfinder und Bettelschüler (die Kurrende) gemeinsam ihren Unterricht. Abelige findet man selten, sie empfingen ihre Schulbildung zu Hause durch Hofmeister und auf den Nitterakademien. Gegenwärtig schickt der Adel seine Söhne auf die Gymnasien, wo sie, bis zu den Prinzen regierender Häuser hinauf, neben dem Nachwuchs des Bürgertums die Bänke Dafür sind die Bettelschüler verschwunden. Ebenso ergänzt sich das Officierkorps gegenwärtig zum großen Teil aus dem Bürger= tum. Wenn hin und wieder von liberal-demokratischen Politikern auf die geringe Zahl Bürgerlicher in den höchsten Stellen hingewiesen wird, so wird von der Heeresverwaltung alsbald mit der größten Entschiedenheit betont: sie kenne keinen Unterschied bürgerlicher und adeliger Officiere.

An die Stelle dieses ausgestorbenen oder aussterbenden gesell= schaftlichen Unterschiedes ist unn ein neuer getreten, er führt sich ein als Unterschied der Gebildeten und Ungebildeten. Zu der ersten Klasse gehören alle diejenigen, welche von Renten, Zinsen und Unternehmergewinn leben und mit dem Kopf arbeiten; Adel und Bürger= tum sind in dieser Klasse verschmolzen; zu der anderen Klasse gehören alle, die von Handarbeit leben. Jene bilden "die Gesellschaft", diese "das Bolf". Die beiden Klassen sind noch nicht durch eine scharfe Linie, sondern durch eine breite Grenzzone getrennt, welche von kleinen Beamten und Schullehrern, kleinen Kaufleuten und Fabrikanten, besser gestellten Handwerkern und Landleuten gebildet wird. Aber das Be= streben, die Grenze schärfer und sichtbarer zu machen, ist unverkennbar. Das entscheidende Merkmal ist, ob Einer selbst mit der Hand arbeitet oder Andere anweist für ihn zu arbeiten. Wer selbst Hand anlegt, der ist jedenfalls sehr verdächtig zu den Ungebildeten zu gehören, es sei denn, daß er blos Feder und Pinsel oder ähnliche Werkzeuge handhabt. Daher man auch an den Händen einem Menfchen an= sehen kann, ob er gebildet ist oder nicht; Handschuhe und lange Mägel kommen dabei zu Hülfe, beide zeigend, daß man nicht mit den Händen zugreife. In einer sehr bezeichnenden Wandlung des Sprachgebrauchs kommt dieselbe Sache zur Erscheinung. Vor 100 Jahren nannte sich der Mann nach seiner Arbeit: Müller, Brauer, Manrer, Schneider, Schuhmacher n. s. f., etwa mit dem Zusatz Meister. Heutzutage nennt sich der ehemalige Müller oder Braner Mühlen= oder Brauereibesitzer, der Manrermeister heißt Banunternehmer, der Schuster= meister Schuhwaarenfabrikant, der Schneidermeister marchand tailleur, der Baner Hosbesitzer und so fort. Es gilt den Verdacht abzuwehren, daß er selbst mit der Hand arbeite, er sagt mit dem nenen Namen, daß er Leute habe, die für ihn arbeiten.

Im engen Zusammenhang mit dieser inneren Umbildung der Gesellschaft steht die gleichzeitige Entwickelung der Rechtsgleichheit. Das Mittelalter hatte dem Einzelnen das Recht nach dem Maaß seiner socialen Bedeutung und Macht zugemessen. Der fürstliche Absolutismus hatte diese ständische Rechtsbildung zu beseitigen be= gonnen, indem er dem Herrenstand seine politischen Rechte nahm. Der Rest der alten Privilegien wurde dann durch die Revolution und ihre Nachkommen vernichtet. Auf Grund einer philosophisch erwiesenen "natürlichen Gleichheit" der Menschen wurde die Beseitigung aller Standesvorzüge gefordert und durchgesetzt. Der erste Artikel der französischen Konstitution von 1791 lautet: "Alle Menschen sind von Geburt und bleiben frei und gleich an Rechten; Unter= schiede in der Gesellschaft können nur auf den öffentlichen Ruten ge= gründet werden. — Es giebt keinen Adel mehr, keine Pairie, keine erblichen Unterschiede, keine Unterschiede des Standes und überhaupt keinen Vorrang, als den der öffentlichen Beamten in der Ausübung ihres Amtes." (L. Stein, Sociale Geschichte der französ. Revol. S. 61.) Das allgemeine, gleiche und geheime Stimmrecht ist der lette Schritt auf der Bahn zur Rechtsgleichheit. Für den Staat, so ist damit ausgesprochen, gilt kein Unterschied, der aus der Gesell= schaft stammt: ob einer 10,000 Arbeiter beschäftigt und das Ein= kommen von zehn alten Grafen und Baronen hat, oder ob er als der lette Schneeschipper das trockene Brot verdient, vor dem Staat gilt er gleichviel: einer ist einer! Unter dieser Formel ist das Bürger= tum siegreich gewesen. Es fängt jett an, dieselbe etwas unbequem zu finden: nachdem es selbst in die gute Gesellschaft eingegangen ist, beginnt es ihm wunderlich vorzukommen, daß ein Mann, der zehn=

tausend Thaler Steuern bezahlt und einer, der keinen Groschen in der Tasche hat, als Gleiche gerechnet werden sollen.

13. Das ist die Bewegung in Richtung auf Gleichheit. Nebenher ging, anfangs ganz verdeckt und unsichtbar, die Bewegung in Richtung auf Ungleichheit, die neue Differenziirung der Gesell= schaft. Allmälig ist die letztere immer stärker hervorgetreten und gegen= wärtig ist es kann mehr möglich sich darüber zu tänschen, daß sie der Zeit die Signatur giebt und noch mehr der Zukunst die Signatur geben wird. Die Trennung zwischen den beiden neuen Klassen der Gesellschaft, den Kapitalisten und Arbeitern, den Gebildeten und Un= gebildeten, beginnt mehr und mehr unser ganzes Volksleben zu be= Die Lebensgemeinschaft zwischen ihnen ist im wesentlichen schon aufgehoben: sie berühren sich nicht im menschlich=geselligen Ver= kehr, sie seiern nicht gemeinsame Feste, sie sitzen nicht miteinander zu Tische, sie heiraten nicht untereinander, Mesalliance bedeutet jetzt, die Tochter eines Mannes heiraten, der mit der Hand arbeitet. Es scheint mir nicht zweifelhaft, daß die Lebensentfremdung zwischen der Familie eines großen Fabrikanten und eines seiner Arbeiter viel größer ist, als diejenige, welche zwischen Abel und Bürgertum im vorigen Jahrhundert, zwischen Herrn und Knecht im Mittelalter be= stand. In Arbeit und Genuß, in Denken und Fühlen standen sich der reichsunmittelbare Ritter Cötz von Berlichingen und seine Knechte näher, als heute Kapitalist und Arbeiter. Der Vorzug des Ritters vor dem Knecht bestand nicht eigentlich in einem anderen Lebensin= Erst durch das Wachstum halt, sondern in der Herrschaft selbst. der Kultur ist ein erheblicher Unterschied der Lebenshaltung und Bil= dung herbeigeführt worden; sie steigert die Dualitätsunterschiede der Güter und entfernt dadurch die Menschen von einander im Genießen. Dazu komunt, daß das Band, welches früher mit großer Stärke die Menschen einte, die Religion, mehr und mehr seine Kraft verloren Die Gleichheit vor Gott, die Gleichheit im Angesicht der Ewig= keit stand den früheren Geschlechtern beständig vor Angen, so daß auch das härtere Gemüt diesem Einfluß sich nicht leicht ganz zu Den heute Lebenden ist der Gedanke der Ewig= entziehen vermochte. feit in die Ferne gerückt und damit haben die Unterschiede des zeit= lichen Lebens und der Bildung absolute Bedeutung gewonnen.

Wie viel in der gesellschaftlichen Welt seit 100 Jahren sich verändert hat, wie viel weiter die Menschen auseinander gerückt sind, wird am meisten deutlich, wenn man einzelne Lebensläufe aus der früheren Zeit mit dem in der Gegenwart Wirklichen und Möglichen Man nehme z. B. die auch sonst lesenswerte Selbstbio= graphie K. Fr. Zelters (herausgeg. von Rintel 1861) zur Hand. Zelter war als der Sohn eines wohlhabenden Maurermeisters zu Berlin 1758 geboren. Er besuchte, wie es für Bürgerkinder üblich war, die Lateinschule; im 17. Lebensjahr wurde er Maurerlehrling, machte den regelrechten Lehrgang durch, wurde 1777 Geselle, arbeitete als solcher bis 1782, wo er Meister wurde. Das Meisterstück bestand außer Zeichnungen in dem selbständigen Ban eines großen Hauses, den er mit 50-60 Gesellen ausführte; an diesem Ban mußte er mit eigener Hand einen Eckpfeiler, einen Ranchfang und ein Krenzge= wölbe mauern. Lange übte er nun das Maurerhandwerk in Berlin, bis er im Jahre 1809 vom König zum Professor der Musik ernamt wurde. Er hatte von Jugend auf eine große Neigung zur Musik gehabt, als Maurerlehrling und Geselle war er wöchentlich einmal zu Tuß nach Potsdam gewandert, um bei Fasch Unterricht in der Musik zu nehmen. Durch seine Kompositionen, namentlich von Liedern, hatte er sich längst einen Namen gemacht; er wurde dadurch auch mit Goethe bekannt, mit dem ihn dann eine herzliche Freund= schaft verband; der sechsbändige Briefwechsel (1799 beginnend) giebt davon Zengnis.

Ein Lebenstanf von dieser Art wäre gegenwärtig nicht denkbar. Hentzutage würde Zelter das Gymnasium absolvirt und die Banzakademie besucht, Zeichnungen und Berechnungen gemacht, Physik und Kunstgeschichte studirt haben, würde Banneister und Reserveofficier geworden sein und vielleicht nie einen einzigen Stein vermanert haben. Er würde zu wirklichen Maurern nur im Verhältnis des Herrn und Unternehmers, nicht aber des Kameraden und Meisters gestanden haben. Oder wäre er Maurer und Kamerad von Maurern gewesen, so würde er nie der Freund eines Geheimrats und Ministers und schwerlich auch Prosessor der Musik geworden sein.

Ein anderes Beispiel: vor 100 Jahren war es gewöhnlich, daß die Universitätsprofessoren Studenten in Pension nahmen. Man denke

sich den Schrecken, den es heute auch der nicht von Haus aus wohl= habenden Professorenfrau verursachen würde, wenn man ihr vorschlüge, ihre Haushaltung in dieser Weise zur Einnahmequelle zu machen. Wird doch schon die Schullehrerfran vielleicht nicht ohne einige Bedenken Knaben in Rost und Pflege nehmen. Geht man weiter zurück, so werden die Dinge immer erstaunlicher. Vor 300 Jahren hielt es die Fran des Nektors und Stadtschreibers G. Nanbiger von Sonnen= walde noch für ehrenvoll und gewinnbringend, auf ein Sahr als Amme in ein gräfliches Haus zu ziehen. Ihr Mann hatte als großer Lateinschüler in Torgan bei vier Herren als paedagogus und Hausdiener konditionirt\*). Im Mittelalter war überall der Familie einer Burse oder eines Professors Student und Hausdiener in einer Person. Unter den Lateinschülern und noch unter den Studenten war eine zahlreiche Gruppe, die sich von den Allmosen erhielt, welche vor den Thüren in offenem Bettel eingesammelt wurden. Dadurch war es möglich, daß im mittelalterlichen Klerus die ganze Bevölkerung, auch die ärmste Schicht nicht ausgeschlossen, vertreten war; allerdings blieb sie der Regel nach in den niederen Stellen. Im wesent= lichen blieb die Sache so bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts; man denke an Winckelmann, Henne, J. H. Boß, J. G. Fichte u. f. f. Ge= genwärtig ist ein erheblicher Bruchteil der Bevölkerung unter der Studentenschaft gar nicht mehr vertreten, die Söhne der Fabrikarbeiter und Tagelöhner kommen nicht mehr auf die Universität und in die gelehrten Bernfe. Sie können den ungehener gesteigerten An= forderungen an die durchschnittliche Lebenshaltung unserer Studiren= den und die Dauer des Studiums nicht mehr entsprechen; und es besteht angenscheinlich bei den Inhabern der gelehrten Bernfe eine starke Neigung, diese Ausschließung im Interesse der Standesehre aut zu heißen und zu befördern.

Solche Züge zeigen, wohin die Tendenz der Zeit gerichtet ist: Besitz und geistige Arbeit von der Handarbeit immer reinlicher loszulösen und eine im wesentlichen homogene Klasse der "Besitzenden und Gebildeten" herzustellen.

<sup>\*)</sup> Balter im N. Archiv für Sächs. Geschichte Bd. VII, I, S. 3 ff. Über die Lebensverhältnisse und sociale Stellung der Studenten und Gelehrten im Mittelsalter habe ich in v. Sybels Histor. Zeitschrift, Jahrgang 1881, gehandelt.

Daß diese Entwicklung der Dinge schwere Gefahren für Gesund= heit und Leben der modernen Kulturvölker mit sich bringt, kann sich fein Sehender verhehlen. Die fortschreitende Proletarisirung und Folirung eines immer mehr anwachsenden Teils der Bevölkerung führt uns einem Zustand entgegen, der dem ähnlich ift, aus welchem nach Tocqueville's überzengender Darstellung die eigentlichen Schrecken der französischen Revolution hervorgebrochen sind. Isolirung bringt notwendig Haß, Neid, Mißtrauen und Verachtung hervor. Die Empfindung für den Wert unserer geistigen Kultur und Bildung ift bei den proletarisirten Massen offenbar in beständigem Sinken. Die religiös=kirchliche Kultur, die im wesentlichen ungebrochen bis ins 18. Jahrhundert hinein herrschte, hatte in dem Leben des ganzen Volkes ihren Bestand. Die moderne Bildung, die Universitätswissen= schaft und die akademische Kunst hat ihre Wurzeln nicht im Leben der breiten Massen der Bevölkerung, sondern in jener dünnen Schicht der Gebildeten, welche auf der Oberfläche schwimmt. Es liegt auf der Hand, daß diese Grundlage wenig Sicherheit gegen eine vollständige Umwälzung und Zerftörung bietet. Bis jett beherrschen die Gebildeten die Massen durch den Staat und nötigen sie, für eine Kultur, die sie nicht verstehen und nicht mitgenießen, die Mittel zu beschaffen. Wird der Staat in alle Zufunft als ein hierzn taugliches Mittel sich erweisen?

## Drittes Kapitel.

## Socialismus und sociale Reform.

1. Die im vorstehenden Kapitel angedentete Umbildung des gesellschaftlichen Körpers kommt in der Entstehung einer nenen poliztischen Partei zur Erscheinung: der socialdemokratischen. Die neue Schicht der freien, aber wirtschaftlich unselbständigen Lohn-arbeiter der Großstädte und der Großindustrie bildet den Kern der neuen Partei. Ihr Ziel ist die Ersetzung der kapitalistischen Gesellschaftsordnung durch eine socialistische.

Wir werfen zuerst auf die Geschichte der Partei einen Blick\*). Dieselbe reicht nicht weit zurück. Erst gegen die Mitte dieses Jahrhunderts hat sie angefangen sich zu konsolidiren. Zuerst in Frankreich, dem Land der politischen Experimente, hat jene sociale Gruppe politisches Selbstbewußtsein gewonnen. Eine das Leben des Volkes beherrschende Großstadt mit ihrer durch philosophische und politische Gedanken leicht erregbaren Bevölkerung und ihren durch die Revolution tief erregten Massen bot hier für die Ausbreitung neuer politischer und socialer Theoreme den günstigsten Boden. sehr ausgedehnte und sehr centralisirte Staatsverwaltung lud zu bem Versuch ein, durch den Staat die Gesellschaftsordnung umzuge= Schon der Revolution und dem Kaiserreich war dieser Ge-Hatte doch schon Rouffeau die politische danke nicht fremd gewesen. Freiheit auf die sociale Gleichheit gründen wollen, und Robespierre meinte in seinem Namen zu handeln, wenn er die Gesellschaft von den Aristofraten reinigte. Eigentlich theoretische Durchbildung er=

<sup>\*)</sup> Biel Material zur jüngsten Geschichte ber socialistischen Bewegung bietet R. Meyer, der Emancipationskampf bes vierten Standes 2 Bbe. 1874; der erfte Band in 2. Aufl. 1882. Über die Entstehung des modernen frangösischen Socialismus und die gesellschaftliche Entwidelung, die ihn hervorgebracht hat, handelt das vortreffliche und noch immer febr lehrreiche, die geschichtlichen Erscheinungen mit Begriffen beherrschende Werk von Loreng Stein, Geschichte ber socialen Bewegung in Frankreich, 3 Bde. 1850. Gesichtspunkte und Material zur Geschichte bes wirtschaftlich-gesellschaftlichen Lebens und der socialpolitischen Gesetzgebung in England enthält das Werk von Karl Marx, Das Kapital, Bd. I, 2. Aufl. 1872. A. Held, Zwei Bucher zur socialen Geschichte Englands (1881), der erfte Band eines größer angelegten, durch den Tod des Berfaffers abgebrochenen Werks, giebt die Geschichte der politisch-ökonomischen Theorien und einen Abrif ber gesellschaftlichen Entwickelung. — Alls geeignet zur Drientirung über Diese Fragen neune ich hier noch: G. Schönberg, die gewerbliche Arbeiterfrage, in beffen handbuch der polit. Btonomie, II, 549 ff., S. v. Scheel, die Theorie der socialen Frage (1871) und Unsere social= politischen Parteien (1875), A. Lange, die Arbeiterfrage (1870). Bor allem aber verweise ich auf die Schriften A. Schäffles: Rapitalismus und Socialismus (1870); Ban und Leben des socialen Körpers Bd. 3; die Quintessenz des Socialismus (1874) und die Ausfichtslosigkeit der Socialdemokratie (1884), sowie auf die durch Scharfe, Klarheit und Umsicht ausgezeichnete Behandlung dieser Probleme in der zweiten Balfte von A. Wagners Bolfswirtschaftslehre. Endlich nenne ich Rodbertus, Sociale Briefe, 1 .- 3. Brief 1850/1, der vierte unter bem Titel: das Rapital, herausgegeben von Rozack 1884.

langte der Gedanke in der ausgedehnten socialistischen Litteratur der 20er und 30er Jahre; die Namen von St. Simon, Bazard, Enfantin, Fourier, Comte, Proudhon, Louis Blanc treten darin hervor. 2. Blanc hat in seiner Schrift Organisation du travail (1840) die Gedanken zu einem politischen Programm formulirt: der Produktion durch den Staat. Das übel, woran das wirtschaft= liche Leben der Gegenwart frankt, ist die völlige Ungeordnetheit der Produktion; Willkür und zufällige Ansichten einzelner Unternehmer und Spekulanten bestimmen dieselbe, daher die Spekulationsgewinne, Die Krisen, Die Arbeitslosigkeit, Das Proletariat. Diese Abel können durch Organisation der Arbeit beseitigt werden; und die Organisation fann und muß der Staat, der schon längst der größte Arbeitgeber und Creditbesitzer ist, in die Hand nehmen. Freilich wird er das nicht thun, so lange die Regierung in den Händen der Kapitalisten und der ihnen dienenden Advokaten und Zeitungsschreiber ist. vierte Stand muß also nach politischer Macht streben, um sich selbst von der Lohnknechtschaft zu erlösen und eine gerechte Gesellschafts= ordnung herzustellen. — Das Jahr 1848 sah in Frankreich das erste große, freilich vergebliche Ringen des vierten Standes um die Bewalt. Ein zweiter Versuch wurde 1871 blutig zurückgeschlagen.

In England hat der Socialismus bisher wenig Boden ge= wonnen. Die chartistische Bewegung der 40er Jahre hatte einige Beimischung von revolutionärem Socialismus. Im Ganzen aber haben die Bestrebungen der englischen Arbeiter um Verbesserung ihrer Lage auf dem Boden der bestehenden Gesellschaftsordnung sich bewegt. Sie gehen auf einzelne konkrete Ziele, nicht auf die Verwirklichung eines allgemeinen Gedankens, einer Idee einer besten Ordnung der Dinge. Es erscheint auch hierin der positivistische Beist des englischen Volkes, der so charakteristisch seine ganze geistige und politische Ent= wickelung von der der Bölker des Kontinents unterscheidet: nächste Biele werden mit ungemeiner Kraft und Zähigkeit verfolgt, in der instinktiven Zuversicht, daß sich die Ordnung der Dinge im Großen von selber nach Maaßgabe des Möglichen und Notwendigen gestalten Das Verfassungenmachen, eine den Franzosen so geläufige Sache, ist den Engländern etwas vollständig Fremdartiges, Ver= fassungen werden nicht gemacht, sondern sie wachsen. Der englische Arbeiter teilt den konservativen Zug des ganzen Volkes. Dazu kommt, daß die thatsächliche Verfassung des englischen Staatslebens wenig Ermutigendes für socialpolitische Nevolutionsgedanken hat: die Staats= verwaltung ist wenig umfangreich und durchaus unsystematisch und vereinzelt, sie ist nicht geeignet, wie die französische, der Hoffmung Nahrung zu geben, daß durch eine Veränderung der Spite die ganze Ordnung der Dinge umgestaltet werden könne. Endlich bestehen unter den herrschenden Gesellschaftsklassen nicht die starken Gegenfätze, wie sie auf dem Kontinent bestanden und zum Teil noch bestehen; Abel und Bürgertum, die in Frankreich und Deutschland bis vor Kurzem um die Herrschaft rangen, sind in der englischen Parlamentsregierung längst zur Ausgleichung, wenigstens zum Einverständnis über die bestehende Verfassung gelangt. And ist nicht zu vergessen, daß die Vorbereitung des Bodens durch die Aufflärung in England nicht stattgefunden hat; das geistige Leben ist nicht minder konservativ als das politische, der kirchliche Glaube gehört mit zur besten Berfaffung.

Deutschland war hinter Frankreich und England in der Ent= faltung des wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Lebens zurückgeblieben. Die Großinduftrie und die Großstädte haben hier erst seit wenigen Jahrzehnten sich entwickelt. Im Jahre 1848 standen Bürgertum und vierter Stand unter dem Namen des Volkes hier noch im Kampf gegen Regierung und Abel zusammen. Seitdem hat die Zersetzung des alten Volkes schnelle Fortschritte gemacht; am Anfang der 60er Jahre war der Gegensatz zwischen Kapitalisten und Arbeitern so weit ausgebildet, daß die soeialistische Agitation bereiteten Boden fand. Es war Laffalle, der den vorhandenen Gegensatz zum Bewußtsein brachte und die socialdemokratische Partei gründete. Seitdem hat diese Partei sich schnell ausgebreitet; das Zurücktreten der alten poli= tischen Gegensätze in der ängeren und inneren Politik, das Heraus= gehen des Liberalismus ans der Defensive, das Eintreten des Bürger= tums in den Kampf um Parlamentsregierung, die liberalistische Gesetzgebung und das allgemeine Wahlrecht, alle diese Dinge haben im Verein mit der allgemeinen Schulbildung die Zunahme der Social= demokratie begünstigt. In der Ausbildung socialistischer Theorien war übrigens Dentschland weniger zurückgeblieben. Es sind hier

namentlich zwei Männer zu nennen, K. Marx und K. Rodbertus, von denen der erste auf die internationale socialistische Partei und ihre Agitatoren, der andere auf die Gruppe der Männer, die man mit dem Necknamen der Kathedersocialisten benannt, bedeutenden Sinfluß geübt hat.

2. Das Ziel, das der nenen Partei in unbestimmten Umrissen vor Augen schwebt, ist die Ersetzung der privatkapitalistischen Gesellschaftsordnung durch eine neue Gesellschaftsordnung, die wesentlich durch zwei Stücke von jener sich unterscheidet: das Eigentum an den Produktionsmitteln und die Anordnung und Leitung der Produktion geht aus der Hand der Kapitalisten an die Gesellschaft und ihre Organe über. Damit tritt zugleich eine Anderung der Verteilung in dem Sinne ein, daß an die Stelle des Lohnes und der Kente eine dem gesellschaftlichen Wert der Arbeitsleistung entsprechende Quote vom Gesammtertrag tritt.

So etwa läßt sich der positive Kern des socialistischen Programms formuliren.

Das politische Programm der socialdemokratischen Partei enthält dazu manche andere Dinge. Von den Gegnern pflegt als sein Inhalt einfach der allgemeine Umsturz bezeichnet zu werden: Umfturz der Staats= und Gesellschaftsordnung, Abschaffung des Eigen= tums, der Che, der Familie, der Kirche und Religion, der Monarchie und so fort. Und in der That bildete und bildet in der agitatorischen Beredsamkeit die Verneinung des Bestehenden, und zwar nicht nur der bestehenden Gesellschaftsordnung, sondern die Verneinung aller bestehenden Ordnungen so sehr den wesentlichen Inhalt, daß jene Verwerfungsformel nicht ohne Grund ift. Die Partei ist eben noch reine Revolutionspartei. Ihre nächste Aufgabe erblickt sie nicht in Berbefferungen und Reformen der gegebenen Ordnungen, sondern in der Ausbreitung der Empfindung ihrer Unerträglichkeit und der Überzeugung von ihrer Unverbefferlichkeit. Ihre Führer sprechen fich darüber mit der vollsten Offenheit aus; ihre Teilnahme am politischen Leben sei zunächst lediglich durch das Interesse an der dadurch ermöglichten Agitation, nicht durch die Absicht positiver Mitarbeit an der Gesetz= gebung des heutigen Staats bestimmt.

Dasselbe gilt auch von der litterarischen Produktion der

gegenwärtigen Partei: sie ist wesentlich Anklage des Bestehenden. Über das, was an die Stelle treten soll, findet man nur vage All= gemeinheiten und gelegentlich eine utopistische Deklamation. der zusammenhängenden Beschreibung des künftigen Gesellschaftszustandes, wie sie in der älteren socialistischen Litteratur gewöhnlich ist, scheut man zurück. Ein typisches Beispiel ist A. Bebels Buch: Die Frau (1883). Nachdem auf 192 Seiten über die Frau in der Bergangenheit und Gegenwart gehandelt ist, wobei denn auch alles Übrige, was die Partei gegen Vergangenheit und Gegenwart auf dem Herzen hat, zur Sprache kommt, wird die Zukunft der Frau auf 3 Seiten abgethan: dies Kapitel kann kurz sein, heißt es, denn was wir fordern, geht aus dem bisherigen hervor. In der That, das Nichtsein dessen, was ist, ist eigentlich das, was gewollt wird; ein faßbarer positiver Gedanke von einer Organisation des Familienlebens und des Familienrechts kommt in dem Buch überhaupt nicht zum Vorschein. Oder vielmehr jede positive Ordnung wird ausdrücklich abgelehnt: "in der Liebeswahl ist die Frau frei, so gut wie der Mann; sie freiet oder läßt sich freien und schließt den Bund aus keiner anderen Rücksicht, als auf ihre Neigung. Dieser Bund ist wie in der Urzeit ein Privatvertrag ohne Dazwischenkunft eines Funktionärs. Die Befriedigung des Geschlechtstriebes ist genan ebenso jedes Einzelnen persönliche Sache, wie die Befriedigung jedes anderen Naturtriebes. Er hat niemandem Rechenschaft darüber zu geben. Stellt sich Un= verträglichkeit, Enttäuschung, Abneigung heraus, so gebietet die Moral das unnatürlich gewordene Verhältnis zu lösen". Also vollkommene Freiheit von Stunde zu Stunde; der Inhalt des Verhältnisses ist die Befriedigung des Geschlechtstriebes, "wie in der Urzeit"; von Rechten und Pflichten ist hier gar keine Rede. Wobei denn die Blindheit des Verfassers so groß ift, daß er diesen Zustand als die Befreiung des Weibes aus der Cheknechtschaft fordert. Als ob die Ausbildung des Cherechts im Juteresse des Mannes als des Sklavenhalters ge= schehen wäre, nicht aber zum Schutz des Weibes gegen die Willfür des Mannes, der, nachdem "Enttäuschung" eingetreten, das Weib fortschicken und Abwechslung suchen möchte; und ferner zum Schut der Kinder und der Zukunft des Geschlechts.

Sa die Kinder; was soll denn mit ihnen werden, wenn die freie

Liebeswahl der Urzeit wieder hergestellt sein wird? Nun, Bebel ist nicht in Verlegenheit: "die Gesellschaft" wird sich das Vergnügen machen sie aufzuziehen: "jedes Kind ist ein der Gesellschaft willkommener Zuwachs, weil sie darin den Fortbestand ihrer selbst sieht; sie empfindet also anch von vornherein die Verpflichtung für das neue Lebewesen einzutreten." "Die Fran ist also vollkommen frei und ihre Kinder können ihr die Freiheit nicht beschneiden, sie können nur ihr Vergnügen vermehren! Können nur ihr Vergnügen vermehren! Ein tieser und nachdenklicher Sat! Nachher werden wir hören, daß in der neuen Gesellschaft auch die Arbeit nur das Vergnügen der Menschen vermehren kann. Fürwahr, eine vergnügliche Gesellschaft! Hossentlich unterläßt man nicht zu beschließen, daß auch das Kinderzgebären nur das Vergnügen vermehren könne.

Und das einfache Mittel, wodurch das Menschengeschlecht zu diesem vergnügten Leben gelangen wird, ist die Aushebung aller Obrigseit und allen Zwangs: durch diese allein wird im Grunde die Freiheit und Glückseligkeit gehindert. Alles übel kommt von dem Gewaltstaat mit seinem Zwangsrecht, seiner Zwangsehe u. s. w.; thut man ihn ab, so wird sich in der freien Gesellschaft alles ganz von selbst machen. Das ist der einfache immer wiederkehrende Grundzedanke, der diese Litteratur beherrscht: nur keine Antorität, die Antorität ist die Wurzel alles übels.

Und der Schlußrefrain dieser Weisheit ist, wie Bebel mit dreimal fett gedrucktem Satz schließt: "Der Socialismus ist die mit klarem Bewußtsein und voller Erkenntnis auf alle Gebiete menschlicher Thätigefeit angewendete Wissenschaft."

So lange die Socialdemokratie in solchen Anschanungen versharrt, kann sie sich kann darüber beschweren, wenn sie mit dem Anarchismus zusammengeworfen wird. Der Socialismus als solcher ist gar nicht anarchistisch, aber die gegenwärtige socialdemokratische Litteratur ist durchweg anarchistisch. Im Grunde steckt sie noch ganz und gar in den abstrakt-naturrechtlichen Anschauungen des 18. Sahrshunderts, wie sie bei Roussean am bestimmtesten zum Ausdruck kommen. Ihr Grundbegriff ist die Souveränität des Individuums: das Individuum hat nur Rechte, aber keine Pflichten; das gegen hat die Gesellschaft nur Pflichten, aber keine Rechte:

fie foll das Individuum aufziehen, unterrichten, ausbilden, ihm Teil an allen ihren Gütern gewähren; dafür wird das Individuum geruhen, sich eine Arbeit, die ihm zusagt, zu wählen und etwa 3 Stunden täglich zu seiner Erholung sich beschäftigen; es wird sodann mit einem ebenso souveränen Individuum des anderen Geschlechts zur Bestriedigung seines Geschlechtstriebes sich vereinigen, die Gesellschaft wird ihm seine Kinder aufziehen, und so beginnt der Kreislauf von neuem.

Aber wer ist denn, so möchte ein Neugieriger fragen, diese tressliche Dame "Gesellschaft"? Kann sie auch die Mutterbrust reichen oder Henden nähen? Dder braucht sie dazu wieder Individuen? Und wie, wenn nun diese Individuen statt anderer Leute Kinder aufduziehen, auch lieber ihre eigenen der "Gesellschaft" übergeben?

Was übrigens in dieser Litteratur am peinlichsten berührt, das ist nicht der Leichtsinn hinsichtlich der Zukunft, auch nicht die Beschinnpfung der Gegenwart, sondern der vollständige Mangel an Pietät gegen die Vergangenheit. Ein gländiger Leser, der eben ein Werk wie Bedels Buch über die Fran durchgelesen hat, wird die Empfindung haben: der Inhalt der ganzen disherigen Geschichte sei nichts als eine einzige große Verschwörung der Kapitalisten und Pfassen gegen die Glückseit "des Volks". Alles ist Unsinn und Verruchtheit, Griechentum und Kömertum, Indentum und Christentum, Katholicismus und Protestantismus, Monarchie und Parlamentarismus, alle gingen sie immer darauf aus, die Masse zu knechten und die Wahrheit zu unterdrücken.

Wir wollen im Folgenden, absehend von diesen anhangenden Verneinungen, blos mit dem Gedanken einer neuen Gesellschaftssordnung und beschäftigen. An sich stehen Verwerfung der Religion, des Königtums, der Ehe u. s. w. nicht in notwendiger Verbindung mit dem Socialismus. Fast könnte man sagen, im Gegenteil: eine wirkliche Monarchie hat immer die Tendenz, das persönliche Verdienst auf Kosten der Geburt zur Geltung zu bringen; und eine socialistisch konstituirte Gesellschaft müßte zuletzt, wenn sie überall Bestand haben sollte, in der Einheit eines Glaubens wurzeln, welcher die Kraft einer Religion hätte, wie Comte einsah; und ebenso würde Besestigung und Wiederherstellung, nicht Lockerung des Familienlebens der größte Paulsen, Ehit.

Gewinn sein, den eine höher organisirte Gesellschaft der Wohlfahrt der Menschheit bringen könnte.

Übrigens begegnet der socialdemokratischen Partei in dieser Leidensschaft des Verneinens nicht etwas Unerhörtes. Zede neue Partei kommt als allgemeine Revolutionspartei auf die Welt; jede weiß eher, was sie nicht will, als was sie will. Das positive Programm arbeitet sich immer erst beim Zusammenstoß mit der Wirklichkeit in fortschreitender Veschränfung durch das Mögliche und Notwendige aus. Die französsische Oppositionslitteratur des 18. Jahrh. hat dieselbe Leidenschaft des Verneinens. Auch sie kannte keine Chrfurcht gegen die Vergangensheit und keine Bedenken und Zweisel hinsichtlich der Zukunft.

3. Che wir zu einer näheren Betrachtung der socialistischen Gesellschaftsordnung in ihrer inneren Möglichkeit uns wenden, mag hier noch eine Bemerkung über die Rechtsfrage ihren Ort sinden.

An die Spite stelle ich den Satz: die Umformung der Eigentums- und Gesellschaftsordnung ist nicht eine Frage des Rechts, sondern der Zweckmäßigkeit oder der teleologischen Notwendigkeit.

Das gilt zunächst gegen diejenigen, welche die bestehende Gesellschafts= und Eigentumsordnung durch Berufung auf das bestehende Recht verteidigen: nur durch Rechtsbruch sei die erstrebte Veränderung zu erreichen. — Hiergegen wäre zu sagen: es giebt kein Recht auf die ewige Fortdauer der gegenwärtig bestehenden Eigentumsordnung. Es giebt Rechte auf bestimmte Sachen oder Leistungen auf Grund der bestehenden Eigentumsordnung, aber niemand hat einen Nechts= aufpruch, ihr Bestehen überhaupt zu fordern oder ihrer Veränderung zu widersprechen. Das Eigentumsrecht ist durch den Staat geschaffen, er könnte, ohne Unrecht zu thun, eines Tages erklären, er werde von diesem und diesem Termin ab den Schutz des Eigentums nicht mehr zu seinen Aufgaben rechnen, mit demselben Recht, mit dem er erklärt hat, er rechne die Erzwingung der Traung, der Taufe, des Glaubens= bekenntniffes nicht mehr zu seinen Aufgaben. Es wäre die Selbstauflösung des Staates und der Untergang des Volks, aber es giebt keinen Rechtstitel, aus dem er zu entstehen und zu bestehen verpflichtet wäre. Die bestehende Eigentumsordnung ist durch ihre teleologische Notwendigkeit entstanden, und darauf beruht ihre Heiligkeit. Eben dieselbe Notwendigkeit kann auch zu ihrer Umbildung raten, wie sie es wiederholt gethan hat, z. B. in der Auflösung des Gesammteigenstums an Grund und Boden oder in der Auflösung der alten Untersthänigkeitsverhältnisse, und dagegen giebt es, wie keinen Rechtsweg, so auch keinen Rechtstitel.

Übrigens giebt es ja auch innerhalb der bestehenden Rechtsordnung fein absolutes Eigentum. Es kann jederzeit im Wege des Rechts Beschränkung und Aufhebung besselben stattfinden. Das Besteuerungs= recht ift die Befugnis des Staates, von dem Eigentum der Unterthanen so viel einzuziehen, als er für gut und zweckmäßig findet zu brauchen; und er selbst bestimmt Umfang, Form und Maßstab dieser Einziehung, ohne daß ihm ein Einspruchsrecht der Einzelnen entgegenftände. eine progressive Erbschaftssteuer giebt es vielleicht sehr starke Zweckmäßigkeitsgründe, aber keinen Rechtstitel. Und doch ist augenschein= lich, daß es auf diesem Wege möglich wäre, in beliebigem Umfang das Eigentum einzuziehen. — Ebenso findet Beschränkung im Gebrauch aus dem Gesichtspunkt des öffentlichen Interesses statt, 3. B. des Hier ist der Schutz der Gefammtwohlfahrt Eigentums am Wald. gegen unverständige und selbstsüchtige Benutung des Eigentums so dringlich erschienen, daß die Gesetzgebung gegen die letztere einschreitet. Es ift nicht zweifelhaft, daß sie mit ähnlichen Beschränkungen der Benutzung von Acker und Wiese einschreiten würde, falls eine in ähnlicher Weise empfindliche Schädigung der Gesammtheit durch die freie Verfügung des Einzelnen hier eintreten könne. Ich zweifle daran, ob unsere Gesetzgebung ruhig zusehen würde, wenn etwa ein Finanzbaron einen ganzen Kreis oder eine Provinz durch Auskanfung aller Besitzer an sich brächte, und den ganzen Grund und Boden in einen einzigen großen Jagdpark oder, in einem Anfall menschenfeindlicher Laune, in einen Sumpf oder See verwandelte. Schwerlich würde unseren Staatsmännern und Gesetzgebern die Geduld der englischen gegenüber gewissen von ferne vergleichbaren Vorgängen beiwohnen. Und daffelbe gilt offenbar von Gruben und Hütten, von Berkehrs= mid Industrieunternehmungen. Giner unfinnigen und die Zukunft bedrohenden Verwüstung von Kohle und Eisen unter dem Titel des Eigen= tumsgebrauchs könnte augenscheinlich ein industrielles Volk ebenso wenig mit Ruhe zusehen, wie ein ackerbauendes der Zerstörung seines Bobens. 45\*

Also für rechtlich unmöglich kann die Übersührung der Produktions= mittel aus dem Privateigentum in Kollektiveigentum nicht gehalten werden. Die Verteidigung des Privateigentums muß sich auf Zweck= mäßigkeitsgründe stützen und das mag ihr, wie gegenwärtig die Dinge liegen, nicht schwer fallen. Es mag aber die Zeit kommen und viel= leicht nahe sein, wo wenigstens für gewisse Kategorien des Privateigentums die Zweckmäßigkeit nicht mehr in dieser Stärke oder über= haupt nicht mehr spricht.

Hinzuzufügen wäre allerdings, daß eine irgend welche Schadlos= haltung der bisherigen Besitzer eine Forderung der Billigkeit, vermutlich auch der Zweckmäßigkeit wäre. Freilich könnte dieselbe nun nicht durch Rapitalüberweisung stattfinden, sondern nur durch eine Rente, d. h. durch die in irgend einer Form stattfindende Amweisung auf einen irgendwie großen Betrag von Genußmitteln, die aus dem Arbeitsertrag der Gefammtheit nach Wahl entnommen würden. ist der Gedanke von Rodbertus: Ablösung des Privateigentums von den Produktionsmitteln durch eine feste Rente. Die Rente wäre auch im Interesse der Gesammtheit notwendig, schon um einer plötzlichen Beränderung der Produktion, die nun einmal auf das Vorhandensein von Rentenempfängern eingerichtet sei, vorzubeugen. Damit werde keineswegs die Umwandlung illusorisch gemacht. Die Socialisirung der Produktion sei an sich mit jeder Verteilungsart verträglich. Und auch die Rückwirkung auf die Verteilung werde nicht ausbleiben. Zunächst werde, bei voraussichtlich auch fernerhin steigender Produktion, der verhältnismäßige Teil des Gesammteinkommens, der den Renten= beziehern zufalle, beständig kleiner. Während bisher die Steigerung der Produktion wesentlich oder allein zur Vergrößerung des Renten= ertrags verwendet worden sei, werde derselbe nach jener Beränderung den Arbeitern zu gute kommen. Dazu werde die Rente einerseits durch Wegfall unbeerbter Rente (denn Erblichkeit, wenn auch nicht in dem Umfang, in welchem sie jetzt am Eigentum haftet, würde auch jener Rente beizulegen sein), fortwährend abuehmen, andererseits durch Teilung so verkleinert werden, daß die Nachkommen der Rentner, da ja nun ein neues Anwachsen ausgeschlossen sei, die Stellung müßiger Rentiers, wenn sie anders dazu neigen sollten, würden aufgeben müffen.

Diese selbe Betrachtung, daß also die Frage des Übergangs zum Kollektiveigentum an den Produktionsmitteln nicht eine Frage des Rechts, sondern der Zweckmäßigkeit ist, gilt nun aber nicht minder gegen die socialistischen Kritiker des Eigentums. Von ihnen pflegt diese Beränderung zwar nicht im Namen des formellen Rechts, wohl aber des natürlichen Rechts oder der Gerechtigkeit gefordert zu werden. Die Auschauung, welche der Haupttheoretiker der socialdemokratischen Partei, R. Marx vertritt, spitt sich auf den Satzu: jedes Ginkommen, das aus Kapitalbesity fließt, ist, naturrechtlich angesehen, Diebstahl; es wird durch die Aneigunng des Ertrags fremder Arbeit erworben: der Arbeiter erhält von dem wirklichen Ertrag seiner Arbeit nur einen Teil, den anderen steckt der spekulirende Kapitalist in die Tasche. Die Sache vollzieht sich so: der Kapitalist kauft Arbeit zum Markt= preis, dem herrschenden Lohnsatz, auf; das Erzeugnis der Arbeit gehört ihm, er bringt es als Waare auf den Markt und verkauft es mit Gewinn. Den Unterschied zwischen dem Preis, den er gezahlt und dem Preis, den er bedingt, den Mehrwert der Waare über die Arbeitskosten, steckt er in die Tasche; er dient ihm teils zu standes= gemäßer Lebenshaltung, teils zur Vermehrung des Kapitals, d. h. zur Vermehrung seines Vermögens, Mehrwert aufzusaugen. — Und warum gehen die Arbeiter auf diesen unvorteilhaften Handel ein? Weil sie in einer beständigen Notlage sind: da sie selbst keine Produktions= mittel haben, müssen sie ihre Arbeitskraft um sie zu verwerten, an den Besitzer von Produktionsmitteln, den Kapitalisten, verkaufen. Marktpreis der Arbeit schwankt, wie der jeder reproducirbaren Waare, um die Wiederherstellungskosten; fällt er erheblich darunter, so wird allmälig das Angebot von Arbeit vermindert, indem Hunger und Elend das heranwachsende Geschlecht decimiren; steigt er erheblich darüber, so steigt die Volksvermehrung, die Kindersterblichkeit nimmt ab, das Angebot von Arbeit wird größer, bis der Lohn wieder auf oder unter das Niveau der Erhaltungs= und Wiederherstellungskosten der Arbeits= kräfte sinkt. Der Arbeitslohn kann also nie erheblich über das zur Bestreitung des Lebens eben Notwendige sich erheben. Diese bestän= dige Notlage des Arbeiters benutzt der Kapitalist, ihm seine einzige "Waare", die Arbeit, wucherisch abzudringen und sich den Mehrwert des Produkts der Arbeit anzueignen.

Man kann die Darstellung der Thatsachen gelten lassen: es ist so, daß der unternehmende Kapitalist die Arbeit, wie jede andere Waare, so wohlfeil als möglich einkauft, daß er das Produkt der= selben sich aneignet, daß er dasselbe auf den Markt bringt und um einen Preis, der den Einkanfspreis der Arbeit übersteigt, verkanft und daß dieser Mehrwert in seine Tasche fließt. — Aber ist das Unrecht, oder wenn nicht Unrecht, doch unbillig? Mir scheint, nicht notwendig. Es wäre unbillig, wenn die Produkte wirklich allein durch die Thätig= feit der "Hände" hervorgebracht wären. Ift das der Fall? Offenbar nicht. Sondern anger den Händen haben die Werkzeuge, die Maschinen, die Anlagen, die Produktionsmittel aller Art, die der Rapitalist-Unternehmer zur Verfügung stellte, mitgewirft. Mitgewirkt hat ferner (wir nehmen zunächst an, daß der Kapitalist zugleich der persönliche Leiter der Unternehmung ist, wie es ja thatsächlich im weiten Umfang der Fall ist), die kaufmännische Umsicht, das Regierungsgeschick, die technische Einsicht des Unternehmers. Sind diese letzteren Dinge, um zunächst bei ihnen zu verweilen, etwa unerheblich? haben im Grunde doch die Hände die Arbeit gethan und das Produkt hervor= gebracht? Wer das behauptet, der wird denn auch behaupten müffen, daß die Siege Napoleons oder Friedrichs des Großen im Grunde body von den Soldaten erfochten seien und daß, wie dort der Ertrag, fo hier der Ruhm durch eine Art von Diebstahl denen, die ihn in Wirklichkeit erarbeitet hätten, weggenommen und von Unternehmern angeeignet worden sei. Hat Friedrich, hat Napoleon in allen seinen Schlachten einen einzigen Feind getödtet? Hat er eine einzige Flinte Hat er ein einziges Mal Posten gestanden? Sondern losgedrückt? alles hat er seine Leute thun lassen; er selbst hielt sich hinter ber Front auf, wohin nur selten eine feindliche Angel sich verirrte. Aber hinterher, bei Triumpheinzügen, da war er voran, in den Bulletins, da wurde seine Name genannt, nicht der der armen Teufel, die sich für seinen Ruhm hatten zerschießen lassen. So etwa könnte man im Styl jener Agitationslitteratur die militärische Geschichte verarbeiten. Ift die Sache hier unsimmig, ist es recht und billig, daß hier der Erfolg in erster Linie den dirigirenden, und nicht den motorischen Organen zugeschrieben wird, so wird es auch in der wirtschaftlichen Welt nicht anders sein: die dirigirenden Organe erzeugen den Reichtum eines Landes, freilich indem sie die motorischen Kräfte in zweckmäßige Bewegung setzen. Wer das lengnet, gleicht, um ein treffendes Bild Höffdings zu gebrauchen, dem Mann, der behanptet, nicht der Organist, sondern der Bälgentreter mache die Musik; arbeitet dieser doch mit dem ganzen Leibe, während jener kann die Finger ein wenig bewegt.

Mun gut, möchte erwidert werden, die geistigen Kräfte der Unternehmung und Leitung, die haben in der That einen bedeutsamen Anteil an der Produktion und sie verdienen einen entspreschenden Anteil am Ertrag. Aber darum handelt es sich nicht, sondern um den Anteil des Kapitalisten als solchen. Zene sind ja auch Arbeitskräfte, auch ihre Arbeit wird oft genug von den Kapitalisten gekaust. Eine Bereinigung von Kapitalien unter dem Namen Aktiengesellschaft kauft eine Ersindung, ein Patent, ninnnt dann einige technische und kaufmännische Kräfte und tausend Arbeiter in Dienst um die Ersindung auszubenten. Hier haben wir das Berhältnis ganz rein: der Kapitalist-Aktionär versteht nichts vom Betrieb, nichts vom Eins und Berkauf, er thut überhaupt nichts zu der ganzen Sache, er arbeitet nicht, er spekulirt nicht, er kümmert sich um nichts; erst am Schluß des Rechnungsjahres taucht er auf und trägt die Dividende davon, den Mehrwert, der übrig bleibt nach Abzug aller Arbeitslöhne. Sein einziger Rechtstitel ist die Aktie, die Bescheinisgung, daß er Kapital dazu gegeben hat.

Und woher hat er das Kapital? — D, antwortet der Mehr=
wertstheoretiker, das haben seine Vorsahren durch Land= und See=
rand, oder durch Unterjochung und Austreibung, durch Spekulation
und Ausbeutung gewonnen. Geschaffen ist es unter allen Umständen
durch Arbeiter. — Sicherlich, durch Arbeiter. Aber unwahr wird
dieser Sat wieder, wenn damit gemeint ist, es seien die Handar=
beiter, die ausschließlich durch ihre Arbeit das Kapital erzeugt hätten.
Der Kapitalreichtum Englands ist nicht hervorgebracht von seinen
Fabrikarbeitern und Tagelöhnern, seinen Matrosen und Handlangern,
mit mehr Recht wird man sagen, er ist hervorgebracht von seinen
Kansleuten und Fabrikanten, von seinen Entdeckern und Ersindern,
und nicht zu vergessen, von seinen Staatsmännern und Feldherren.
Freilich nicht ohne die Hülfe der Handarbeiter; auch Napoleon
hat seine Siege nicht ohne Soldaten ersochten; aber doch sagen wir,

er habe sie ersochten, umd nicht die Soldaten. So wird es auch gelten zu sagen, die großen Ersinder und Unternehmer, die großen Seefahrer umd Rausseute, die großen Führer des Volks im Krieg und Frieden, die haben den Reichtum des Landes hervorgebracht, indem sie den Händen die Wege wiesen. Die Bismarck und Moltke sind in erster Linie die Schöpfer des neuen deutschen Nationalreichtums, sie haben dem deutschen Volk das Vertrauen zu seiner Kraft, in der Welt sich durchzusehen, wieder erobert, sie haben seinen Eredit bei den Völkern gesteigert, sein Absahgebiet erweitert, seinen Kausseuten und Fabrikanten Mut und Unternehmungslust gemacht. Die Hände sind auch notwendig, aber doch nur als Werkzeuge in der Hand der Führer.

Das ist freilich nicht eine demokratische Wahrheit, aber vielleicht ist die Wahrheit so wenig als die Natur demokratisch. Zur Beruhizgung eines demokratischen Gemüts könnte man nur etwa dies hinzussügen: unter den Arbeitern waren vermutlich auch Leute, die unter günstigen Umständen hätten Führer werden können. Das ist möglich, vielleicht waren unter den Soldaten Napoleons eine ganze Anzahl latenter Napoleons. Das ändert aber nichts daran, daß thatsächlich doch eben Napoleon, und nicht jene latenten Genies, Führer und Sieger war.

Aber, so möchte nun weiter gesagt werden, sinden wir denn das Kapital etwa blos in den Händen jener, durch ihre Natur zur Führung Berusenen? Finden wir es nicht ebenso gut in den Händen von Eründern und Börsenspielern, von Wucherern und Erbschleichern? Ist nicht die Masse des Besitzes in Händen, denen er ohne alles und jedes Zuthun, durch Konjunktur, durch Erbschaft zugefallen ist? Haben etwa die Berliner Hausbesitzer die Politik gemacht, die Schlachten geschlagen, wodurch Berlin die Hauptstadt Deutschlands geworden ist? Aber die Milliarden sind ihnen und allen Anderen, die mit ihnen durch den Aufschwung des wirtschaftlichen Lebens emporgehoben worden sind, in die Taschen geslossen.

Sicherlich, es ist so. Und hier beginnt die Berechtigung jenes Urteils über "die Kapitalisten". Um von der ränberisch-spekulativen Erwerbsart zu schweigen, so wird man allerdings sagen müssen: auch der Erbe ehrlich erworbenen Kapitals, auch der durch Konjunktur Bereicherte nuß seinen Besitz rechtfertigen und zu einem gerechten machen durch wertvolle Leistungen irgend welcher Art für die Gesammtheit, sei es nun, daß er an seinem Ort als Vorsteher und Leiter der Produktion thätig ist, sei es, daß er seinen Rentenbezug benutt, um, von wirtschaftlicher Arbeitsleistung befreit, anderen Aufgaben des Volkslebens seine Kräfte zu widmen, der Kunst und Wissenschaft, der Politik und Verwaltung, oder der freien gemein= nützigen Thätigkeit in irgend welcher Gestalt. Wer gar keine Gegen= leistung aufzuweisen hat, wer nur geboren ist, die Früchte der Arbeit Anderer zu verzehren, der verfällt allerdings jenem Urteil des Kritikers Rententitel sind eine Amweisung auf einen Teil des des Kapitals. Ertrages der gesellschaftlichen Arbeit; wer denselben hinnimmt ohne der Gesellschaft etwas zu leisten, der lebt allerdings vom Ertrag fremder Arbeit. Der reine Kapitalist, der nichts ist als Kapitalist, ist in der That eine unnütze Beschwerung des gesellschaftlichen Haus= halts; und eine Eigentumsordnung, die Scharen von derartigen Drohnen aufzieht, unterliegt allerdings gegründeten Bedenken hinficht= lich ihrer teleologischen Notwendigkeit. Es wird dann Zeit, in Erwägung zu ziehen, ob es nicht eine andere Form gebe, die leitenden Kräfte für das Gesammtleben zu finden und auszustatten, als durch Vererbung des Kapitals. Für wichtige Zwecke des Volkslebens ist diese Form zum Teil gefunden in Gestalt des Gehalts, des Honorars. Würde es einmal notwendig und möglich, auch für die Leitung der wirtschaftlichen Produktion durch gesellschaftliche Fürsorge Organe zu bilden und zu bestimmen, dann würden die Kapitalisten in der That ganz überflüssig sein und ohne Schaden für die Gesammtheit, wie die Drohnen in einem Bienenstock, beseitigt werden können. So lange sie dagegen noch der Regel nach die besten und zuverlässisissen Leiter des wirtschaftlichen Lebens der Gesellschaft sind, die diese haben kann, so lange wird sie gut thun, sich derselben zu bedienen. Nicht den Kapitalisten als Unternehmer, sondern den Kapitalisten als müßigen Rentner trifft die socialistische Kritik: jener ist Verwalter des Volks= vermögens, dieser Parasit.

4. Wir wenden uns nun zu einer genaueren Betrachtung des socialistischen Gesellschaftsprogramms. A. Schäffle hat in dem kleinen Schriftchen "die Duintessenz des Socialismus" den Entwurf einer

focialistischen Gesellschaftsordnung vorgelegt, nicht als sein eigenes Programm, sondern als einen Versuch, aus dem Princip die sekuns dären Veränderungen zu entwickeln. Zum Teil sind diese Andentungen im dritten Band seines großen Werkes über Bau und Leben des socialen Körpers weiter ausgeführt. In der Hauptsache sind es die folgenden:

- 1) Das Eigentum an den Produktionsmitteln (Kapital und Grund und Boden) ist bei der Gesellschaft.
- 2) Anordnung und Leitung der Produktion gehen von den Kapitalisten an Organe der Gesellschaft über. Durch diese wird Menge und Beschaffenheit der zu erzeugenden Güter, nach voraufge= gangener Abschätzung des voraussichtlichen Bedarfs sowie der vor= handenen Mittel und Kräfte, angeordnet. Die Ausführung der Anordnungen geschieht durch Berufsgenoffenschaften, denen die einzelnen Produktionsgenoffenschaften organisch eingeordnet sind. Schäffle betont dabei zweierlei: ummöglich wäre die freie Kommune als felb= ständige Wirtschaftseinheit, wie sie wohl von socialistischer Seite als Ideal hingestellt wird. Das bedeutete nichts anderes als Zertrümme= rung der Wirtschaftseinheit und der Produktion im großen Styl, welche die kapitalistische Ira geschaffen, die Rückkehr zu einer niederen Stufe der gesellschaftlichen Organisation der Arbeit. Gegliederte Be= rufsgenossenschaften, etwa von dem Umfang der nationalen Gruppen, wären die allein denkbaren Träger der socialisirten Arbeitsleistung. Produktionskartelle zeigen etwa den Weg. Andererseits wäre unmög= lich oder hätte wenigstens schwerste Gefahren im Gefolge die Verstaatlichung des ganzen Wirtschaftslebens; es müßte vielmehr die Gesellschaftsorganisation zwar unter der allgemeinen Staats= und Rechtsordnung stehen, dabei aber ein großes Maaß selbständiger Bewegung haben. Den Berufs= und Produktionsgenoffenschaften müßte die innere Gliederung, die Bestimmung ihrer Vorsteher, die Anordnung der Arbeit, die Verwendung der einzelnen Glieder u. f. w. innerhalb allgemeiner Rechtsordnungen selbständig zustehen.
- 3) Der Waarenhandel hörte überhaupt auf. Rohprodukte und Halbsabrikate würden von Verkehrsämtern übernommen und ihrem Bestimmungsort zugeführt, fertige Fabrikate und Konsumtionsartikel in Magazinen für die Konsumenten bereit gestellt. Der Güteraus=

tansch mit dem Ausland würde durch gesellschaftliche Organe vermittelt. Damit kämen Börse, Spekulation, Kredit, Kententitel, Keklamepresse und Keklamenuslage und wie die Mittel des Handels alle heißen überhaupt in Abgang. Auch das Metallgeld wäre, wenigstens für den Inlandverkehr, nicht mehr notwendig, es würde durch Buchung und durch Arbeitscertisstate ersetzt.

4) Die Verteilung anlangend, so erhielten die einzelnen Glieder der Gesellschaft in Gestalt von Gutscheinen oder Arbeitscertifikaten An= weisungen auf einen Anteil an dem gesellschaftlichen Arbeitsertrag, der durch ein Tarsystem, das Arbeitsgröße und Gebrauchswert des Arbeitsproduktes abwöge, zu bestimmen wäre. Gegen diese Scheine würden in allen Magazinen der Gesellschaft Gebrauchsgüter aller Art verabfolgt. Rentenbezug, als bernhend auf dem Besitz von Produktionsmitteln, gabe es gar nicht mehr. Chenso wenig Unternehmer= gewinn; statt seiner gäbe es etwa Prämien und Zuschläge für aus= gezeichnete Leistungen der dirigirenden sowohl als der erfindenden und ausführenden Glieder. — Etwas zweifelhaft bleibt bei Schäffle ein Punkt: ob und in welchem Umfang das Arbeitspapiergeld ansamm= lungs- und unlaufsfähig sein würde? Die Sache hat eine gewisse Nimmt man ihm die Fähigkeit, so würde damit Schwieriakeit. offenbar die Freiheit der Konsumtion in der empfindlichsten Weise be= schränkt; und es könnte doch auch nicht jeder Pfennig gebucht werden. Andererseits, giebt man ihm die Fähigkeit, beliebig aufgehoben, ver= erbt, in Umlauf gebracht zu werden, macht man es zum Inhaberpapier, das ja dann auch äußerlich, schon um der Fälschung vorzu= beugen, unserem Papiergeld ähnlich sein müßte, so scheint damit die Gefahr der Kapitalbildung zurückzukehren. Was hindert dann, den angesammelten Schatz von Papiergeld dazu zu verwenden, nicht nur müßig zu gehen, sondern auch davon, gegen Entgelt, in irgend einer Form zu borgen? Oder wird die Erzwingbarkeit der Rückgabe von Darlehen aller Art überhaupt abgestellt? oder nimmt die Gesellschaft selbst das Vorschußwesen, das schwerlich ganz entbehrlich werden fann, in die Hand? Doch die Sorge mag der Zukunft überlaffen bleiben. Große Verwüftungen könnte das so angesammelte Kapital doch kann anrichten, da eines nicht möglich sein würde, nämlich Arbeiter damit zu dingen. Es würde niemand geneigt sein, ans der genossenschen, da diese nicht einmal so hohen Lohn zu bieten versmöchte, indem sie auf Kapitalprofit ausginge. Höchstens persönliche Dienstleistungen könnten damit erkauft werden. — Übrigens würde es doch auch schwerlich möglich sein, ganz auf den Gebrauch von Metallgeld, wenigstens für den Kleinverkehr zu verzichten: Papiermarksund Pfennige würden doch schwerlich für bequem erachtet werden, wenn man Metallgeld haben könnte. Und sür den internationalen Verkehr bliebe es ohnehin erforderlich. Oder soll den Gliedern des Socialgebiets der Übertritt auf ausländischen Boden überhaupt untersagt oder numöglich gemacht werden?

Das wären die Konsequenzen des Princips.

Nicht dagegen gehört zu den Konsegnenzen die Aufhebung alles Privateigentums. Es handelte sich nur um die Produktionsmittel, Diese gingen in Collektiveigentum über; dagegen bliebe das Eigentum an den Gegenständen der Konsumtion bestehen; Rock und Hemd, die der Einzelne anhätte, wären natürlich, so gut wie die Speise auf dem Tisch oder im Schrank, auch in jener imaginirten Zukunfts= gesellschaft der freien Verfügung des Einzelnen überlaffen. Und es nötigt nichts, die Grenze für das Privateigentum sehr eng zu ziehen: es hinderte gar nichts, daß auch Wohnhaus und Garten, Möbel und Bücher, Kunft und Schmuckgegenstände aller Art Privateigentum blieben, und zwar mit allen Folgen, welche das Eigentum gegen= wärtig hat: mit dem Recht diese Dinge zu vererben und zu verschenken, zu verzehren und aufzubewahren, zu verkaufen und zu verleihen. Im einzelnen würden vermutlich nicht selten Zweifel entstehen, ob diese und diese Dinge den Produktions= oder den Konsumtionsmitteln zuzu= rechnen seien: Häuser und Gärten z. B., die natürlich nicht Gebrauchs= wert haben könnten ohne zugleich Mietswert zu haben, und so fort. Es hinderte aber gar nichts, im Gegenteil, es würde bei jeder denkbaren Ansführung der socialistischen Idee alles dazu nötigen, von dem Grundsatz auszugehen: Collektiveigentum wird und ist unr, was es mmmgänglich notwendig sein muß, um das Wiederkehren des kapitali= stischen Systems zu verhindern; im zweifelhaften Fall ist zu Gunften des Privateigentums zu entscheiden.

Die Meinung, daß es in der socialistisch konstituirten Gesellschaft

überhanpt gar kein Privateigentum geben könne, hängt mit einer Aufsaffung zusammen, die in der älteren und jüngeren socialistischen Litteratur allerdings viele Anhaltspunkte sindet: daß Cleichheit der Konsumtion für die socialistische Gesellschaft wesentlich sei. Hiersür wäre dann freilich die Abschaffung alles Privateigentums sammt dem Erbrecht die Voranssehung; dazu auch die Aushebung des Familienslebens: mit dem Familienleben in eigener Hänslichkeit wäre auch die Ungleichheit notwendig gegeben. Es scheint aber, daß der Socialismus im Begriff ist, von dieser Vorstellung sich zu befreien, und er nuß es thun, um überhaupt zu einem diskutablen Gedanken zu werden. Die um der Gleichheit willen durchgeführte Socialisiung der Verzehrung wäre schwerer zu ertragen, als alle Arbeitsknechtschaft in den alten Gesellschaftsformen.

Gar nichts hat ferner mit dem wirklichen Socialismus die Meinung zu thun, daß es sich dabei um Verteilung der Güter handle. Bei solchen, die aus der Widerlegung des Socialismus ein Geschäft madjen, taucht auch diese Ansicht wohl noch gelegentlich auf: eines Tages sollten alle Güter auf dem Markt zusammengebracht und nach Woran denn die Widerlegung geknüpft wird, Köpfen verteilt werden. daß bei der Verschiedenheit der Naturen in wenig Wochen wieder Ungleichheit da sein werde und also neue Teilung stattfinden musse, bis nichts mehr zu teilen übrig sei. — Es mag sein, daß in dem Ropf eines wüsten Gesellen gelegentlich solche Vorstellung spukt. Mit der Idee des Socialismus hat sie gar nichts zu thun, ja sie ist eigentlich das reine Widerspiel zu derselben: nicht um Teilung, sondern um Zusammenlegung des Geteilten handelt es sich. — Das sind stumpse Waffen im Kampf gegen den Socialismus; eben so stumpf, wie die, welche der berühmte Jurist Bluntschli in einem Artikel der Zeitschrift "die Gegenwart" (1878, 21. Dec.) schwingt: "Indem die Socialdemokraten Abschaffung des Eigentums verlangen, verkün= digen sie nicht eine neue vollkommenere Sdee der Zukunft, sondern sie fallen zurück in eine Wildheit und Barbarei, die schon lange hinter uns liegt". Die Anfhebung des Eigentums wäre ein Unglück nicht blos für die Reichen, "die oft von ihrem Reichtum nicht viel haben", oder für die Mittelflassen, "die sich gar sehr ihres Eigentums in Nahrung, Wohnung, Kleidung, Haus und Garten, Bibliothek und Gemälden, Förderung Anderer und Wohlthätigkeit erfrenen", sondern auch für den kleinen Mann: "er hat seine Freude an den wenigen Sachen, die ihm persönlich gehören und wird zornig, wenn man ihm dieselben entreißen will".

Nicht minder stumpf ist ein anderes Räsonnement, das man nicht selten hört: die Socialisten wollten Abschaffung des Kapitals; aber ohne Kapital keine Produktion; auch die Socialdemokraten lebten von dem verhaßten Kapital. — Natürlich, das ist auch den Socialisten nicht entgangen: Kapital oder Produktionsmittel gehören zur Produktion. Was ihnen aber weniger einleuchtet, das ist die Notwendigkeit von Kapitalisten; und in der That wird deren Notwendigkeit wenigstens nicht für selbstverständlich angesehen werden können; daß der Rentier zur Lebensfähigkeit der Gesellschaft gehöre, möchte auch noch von Anderen als von Socialisten bezweiselt werden.

5. Nachdem der Sinn einer socialistischen Ordnung der Gesellsschaft näher bestimmt ist, wenden wir uns zunächst zur Betrachtung der Wirkungen für die Produktion und die Lebensgestaltung, welche von ihrer Durchsührung erwartet werden.

Als die nächste Wirkung wäre die Steigerung des Ertrages der gesellschaftlichen Arbeit ins Auge zu fassen. Der große Hebel, durch welchen die Steigerung des Arbeitsertrages von jeher bewirkt worden ist, ist die Organisation der Arbeit. In der socialistischen Gesellschaft wäre dieselbe auf das Vollkommenste durchgeführt. der privatkapitalistischen, so wird gesagt, ist noch zu viel zerstreute, planlose und darum, vom Standpunkt des Ganzen betrachtet, un= fruchtbare, ja zerstörende Thätigkeit vorhanden. In den großen wirt= schaftlichen Krisen kommt die Sache zur Erscheimung, es sind Folgen des Mangels an Organifation. Dem einzelnen Unternehmer fehlt die Einsicht in das Maaß und die Art des vorhandenen kauffräftigen Bedarfs und seines Verhältnisses zu den vorhandenen Befriedigungs= mitteln; er producirt blindlings. Daher geschieht es, daß die Produftion, von Spekulationsgewinnen angelockt, über das Ziel hinausschießt, Güter producirt, für die keine wirksame Nachfrage vorhanden ist, und die dann als wertlose verschleudert werden müssen oder völlig zu Grunde gehen; bei jeder großen Krife bedecken Kninen von verfehlten Unternehmungen das Land. In der socialistisch konstituirten

Gefellschaft würde das Bedürfnis oder die wirksame Rachfrage der Produktion das Maaß geben. Die Gesellschaft, die nicht auf Spekulationsgewinne ansginge, hätte kein anderes Interesse, als die ange= messene Versorgung der Gesammtheit. Eine wirtschaftliche Central= leitung, durch Mitteilungen von allen untergeordneten Stellen über alle Bewegungen im Gebiete der Produktion und der Konsuntion möglichst vollständig unterrichtet, möchte im Stande sein, die Produktion der Konsuntion ohne allzu große Fehler auzupassen. Dazu fiele der beständige Konkurrenzkrieg fort, den jetzt die einzelnen Unter= nehmer gegen einander führen, schließlich doch immer auf Rosten der Gesammtheit. Nicht minder würden die häßlichen Ausartungen verschwinden, wozu die jetige Produktion durch den Konkurrenzkrieg sich drängen läßt, die Fälschung, die Imitation, der Betrug aller Art, um durch scheinbar wohlfeile Preise die Käufer anzulocken. Fortschritte der Technik, die jest als Geschäftsgeheimnisse ängstlich gehütet werden, um Vorzugspreise zu gewinnen, würden dann im Dienste der Gesammtheit baldigst Gemeingut.

Endlich fiele noch ein anderer Umstand fort, der die privatkapi= talistische Produktion beeinträchtigt: die Abhängigkeit der wirtschaft= lichen Unternehmungen von den Zufällen, von denen das perfönliche Leben der Besitzer betroffen wird. Störungen irgend welcher Art im persöulichen oder Familienleben erstrecken sich bei der gegenwärtigen Ordnung der Dinge gewöhnlich auch auf den wirtschaftlichen Betrieb, 3. B. indem der Unternehmung Kapital oder die leitende Kraft eut= Ober es gerate durch Erbgang eine große Unterzogen wird. nehmung in die Hände eines unfähigen oder verschuldeten Mannes, eines leichtsinnigen Spekulanten oder eines eigensinnigen Projekten= machers, so wird leicht die an sich durchaus lebensfähige Unter= nehmung in den Ruin des Besitzers hineingezogen und weite Kreise der Gesellschaft leiden mit unter den Folgen ihres Untergangs. Der= artigen Vorkommnissen wäre in der socialistisch konstituirten Gesell= schaft vorgebeugt: die Leitung der großen wirtschaftlichen Unterneh= mungen würde hier jederzeit in sachkundigen Händen sein. hier allgemein durchgeführt, was auf dem Gebiet der Staatsverwal= tung schon jest durchgeführt ift: auch die militärischen und richter= lichen, die politischen und administrativen Funktionen waren früher mit dem Besitz erblich; jetzt werden sie von berufsmäßig vorgebildeten und auf ihre Besähigung geprüften Beamten unter öffentlicher Aufsicht verwaltet. Und ist nicht die Leitung der großen wirtschaftlichen Unternehmungen eine Sache, woran die Gesammtheit mindestens ein ebenso großes Interesse hat, als daran, daß etwa die Stelle eines Amtserichters oder Dorfschulmeisters gewissenhaft und sachgemäß verwaltet wird?

Wie für die Gütererzeugung, so verspricht sich der Socialismus auch für die Lebensgestaltung der Gesellschaft und der Einzelnen die größten und heilsamsten Wirkungen von der neuen Gesellschafts= In der socialistischen Gesellschaft wäre Arbeit der einzige Weg, zu Ginkommen zu gelangen; der Wert der Leistungen für die Gesammtheit wäre der Maaßstab, nach welchem der Anteil am gesell= schaftlichen Arbeitsertrag jedem zugemessen würde. Damit wäre der Forderung der austeilenden Gerechtigkeit genügt und die große Duelle berechtigter Mißempfindung auf der einen Seite, hochmütiger Selbstüberhebung, von welcher nicht erworbene Vorzüge begleitet zu sein pflegen, auf der anderen Seite, wäre verstopft. Nicht minder wäre der Vergendung wirtschaftlicher Güter vorgebengt, zu welcher aller nicht selbstverdiente Reichtum, namentlich auch Spekulations= und Spielgewinn aller Art anreizt. Der eigentliche Luxus, der in der Befriedigung von Schein= und Prunkbedürfnissen besteht, die Andere sich nicht erlauben können, gedeiht da, wo Reichtum und Müßiggang zusammenkommen, zwei Dinge, die in der neuen Gesellschaft schlechter= bings nicht zusammenkommen könnten.

Die Steigerung des gesellschaftlichen Arbeitsertrages, verbunden mit der Beschneidung der Luxusverzehrung, würde dann die Möglichsteit gewähren, die durchschnittliche Arbeitszeit zu verfürzen und gleichseitig die Lebenshaltung zu steigern. Sie würde damit der Masse der Bevölkerung ein wahrhaft menschliches Leben, vor allem ein samilienhaftes Leben zurückgeben, das sie jetzt in Gesahr sei zu verslieren. Auch wäre hiermit die Voraussehung für die Teilnahme aller Glieder der Gesellschaft an dem geistigen Leben des Volkes wieder hersgestellt, das sich dei der gegenwärtigen Gestaltung der Dinge auf immer engere Kreise zurückzuziehen drohe. Und davon sei dann wieder die heilsamste Kückwirkung auf dieses geistige Leben selbst zu

erwarten, das in dem Maaße innerlich verarme und verkümmere, als es in den Dienst einer bevorzugten Klasse, in den Dienst des Reich= tums und der üppigkeit oder der Bildungssucht trete.

6. Das etwa wäre der Gewinn, den der Socialismus von der

Durchführung seines Programms der Gesellschaft verspricht.

In der That, man wird annehmen dürfen, daß bei vollkommnerer Organisation der Arbeit und besserer Verteilung eine nicht unerheblich höhere durchschnittliche Lebenshaltung möglich sein würde. wird man sich nicht den übertriebenen Erwartungen hingeben dürfen, wie socialistische Beredsamkeit gelegentlich sie zu erregen liebt. A. Bebel z. B., der so vorsichtig eine Beschreibung der Organisation der zu= fünftigen Gesellschaft vermeidet, ist viel weniger zurückhaltend in der Ausmalung des herrlichen Lebens, das in ihr jedermann führen wird. Die notwendige Arbeitszeit meint er mit drei Stunden täglich eher zu hoch als zu niedrig zu berechnen; die übrige Zeit würde dann jeder der Ausbildung seiner Talente, der Befriedigung seiner Lieblings= neigungen widmen können: "Die künftige Gesellschaft wird Gelehrte und Künstler in ungezählter Menge besitzen, die einen mäßigen Teil des Tages fleißig physisch arbeiten und in der übrigen Zeit nach Geschmack ihren Studien und Künsten obliegen" (die Frau S. 161). selbst jene notwendige Arbeit wird, wie es ein andermal (Unsere Ziele S. 19) heißt, "durch die zweckmäßigste Organisation und durch die stetige Einführung verbesserter Produktionswerkzeuge und Methoden auf ein Minimum im Verhältnis zu heute reducirt, nicht eine Plage, sondern eine Erholung sein". Dabei wird diese dreistündige Erholungsarbeit unglaublich erfolgreich sein und ein er= staunliches Maaß von Gütern der Gesellschaft und den Einzelnen zur Verfügung stellen: die häuslichen Einrichtungen und Vorrichtungen werden einen von den heutigen weit verschiedenen, veredelten und ver= besserten Charafter annehmen, für die Kindererziehung werden Zeit und Mittel reichlich vorhanden sein; die Arbeitsstätten werden helle, Inftige, gut ausgestattete und schön geschmückte Räume sein, worin es Rauch und Schnutz nicht mehr geben wird. Sümpfe und Moräste werden in Kulturboben verwandelt, ein Kanalnetz und ein Bewässerungs= system nach wissenschaftlichen Principien angelegt werden, wodurch unsere Kiefernheiden in den ergiebigsten Boden verwandelt werden, Paulfen, Ethik.

nicht zu gedenken der damit gegebenen Gelegenheit zur Fischzucht und Auch "Bodenbearbeitungsmaschinen größten Kalibers" zum Baden. werden in Bewegung gesetzt, um mit Husse von Chemie und Physik heute vollständig unfruchtbaren Boden in fruchtbaren zu verwandeln. Für die trockne Einbringung der riesigen Ernten bei ungunstiger Witterung sorgt der umsichtige Zukunftsphilosoph durch große Trockenhäuser. Nicht minder giebt er zur rationellen Benutzung des Düngers, nach bekannten dinesischen Mustern, Anleitung. So wird es dahin kommen, daß das ganze Land ein großer Garten voll Frucht=, Gemüse= und Obstfelder sein wird. Und dann werden die Großstädter wieder aufs Land ziehen, da sie außer der schönen Natur dort nunmehr auch alle Herrlichkeiten der Großstadt haben werden: Museen, Theater, Konzert= fäle, Lesezimmer, Bibliotheken, Gesellschaftslokale, Bildungsanstalten, öffentliche Bäder, Spielfäle, Speisesäle, worin, aus öffentlichen Nahrungsbereitungsanstalten die solidesten Beefsteaks und die köftlichsten Hammelkeulen servirt — o pfui über das häßliche Wort — sondern Liebhabern dargereicht werden; und die Begetarier werden getadelt, daß sie auf so gute Dinge verzichten wollen. Indem so die Menschen sich wieder ausbreiten, wird auch das nervenzerstörende Geräusch, Gedränge und Gerenne unserer großen Verkehrsorte aus der Welt geschafft. Und zu Ferienreisen in fremde Länder und Erdteile wird es an Zeit und Gelegenheit nicht fehlen. Man sieht, wir befinden uns mitten in dem Lande Utopia, und man muß gestehen, es ist ein Instiges Land, in dem es selbst verwöhnten Leuten wohl behagen fönnte. Es ist ja auch nicht daran zu zweifeln, daß der Philosoph Nat wissen wird, ohne große Beschwerung der Einwohner mit Arbeit all die Kanäle zu graben, die Felder zu bestellen, die Theater und Bäder zu bauen: natürlich, man wird eben Maschinen bazu erfinden. Und wer wird die Maschinen bedienen, heizen, leuken? Nun warum sollte es nicht gelingen, dazu wieder Maschinen zu erfinden? Baco hat ja mit seinen automatischen Menschen und Tieren einen Fingerzeig gegeben. So daß es schließlich vielleicht blos nötig sein wird, daß hin und wieder jemand auf ein paar Minuten seine Schriftstellerei oder Malerei oder Gärtnerei oder womit er sonst seine Muße füllt, unterbricht, um nachzusehen, ob die Antomaten auch noch ihre Schuldigkeit thun. Und noch weniger macht natürlich die Füllung

all der Fest= und Arbeitsräume mit Bildern und Kunstwerken, der Theater und Konzertsäle mit Spiel und Musik Sorge: in der neuen Gesellschaft ist jedermann ausübender Künstler: "es giebt keine Musiker, Schauspieler, Künstler, Gelehrte von Prosession, aber aus Begeisterung, durch Talent und Genie; und was sie leisten, dürste die gegen= wärtigen Leistungen auf diesen Gebieten eben so sehr übertreffen, wie die industriellen, technischen und agrikolen Leistungen der künstigen Gesellschaft die heutigen übertreffen werden".

Ich gönne der vielgeplagten Menschheit jeden Traum von zustünftigem Glück von Herzen. Doch scheint mir, daß dieser nicht ganz gefahrlos ist: er möchte eine allzu unbillige Mißstimmung gegen das wirkliche Leben, wie es die Gegenwart bietet, erzeugen, und er könnte, wenn die Menschheit, den Kopf von jenen Bildern erfüllt, aufbräche, das Traumland zu suchen, zu einem allzu schmerzlichen Erwachen sühren. Ich zweiste daran, daß der Himmel auf Erden überhaupt kommt; daß er aber wenigstens nicht so wohlfeil zu haben sein wird, als unser Socialprophet zu glauben scheint, das möchte doch auch einem Gläubigen einleuchtend gemacht werden können.

Wenn es sich darum handelt, die gerechte Sache des Volkes gegen die Bourgeoisie ins Licht zu setzen, dann pflegt von der social= demofratischen Beredsamkeit besonders die empörende Thatsache hervor= gehoben zu werden, daß zu Gunften einer verschwindenden Minderheit die ungeheure Mehrheit des Volkes arbeite und entbehre. spitt in seiner Rede vor dem Kammergericht (Die indirekte Steuer und die Lage der arbeitenden Klassen, S. 50) diese Betrachtung zu der höchst wirksamen Wendung zu: 44 000 Personen im Staat haben über 1000 Thir. Einkommen: "diese lächerlich kleine Handvoll Menschen mit ihren Familien ift es, Die in allen Städten alle Theater, alle Konzerte, Gesellschaften, Bälle, Kränzchen, Restaurationen und Weinstuben füllen, vermöge ihrer Ubiquität den Schein einer wunder wie großen Anzahl erregen, nur an sich denken, nur von sich reden, die sich dünken die Welt zu sein und, indem sie allein über alle Zeitungen und alle Fabrikanstalten der öffentlichen Meinung disponiren, sogar alle Anderen dahin bringen es zu glauben und sich einreden zu lassen, daß sie, diese 44 000, die Welt sind. Und unter dieser winzigen Handvoll Leute, die sich allein regt, allein bewegt, allein spricht,

46\*

schreibt, perorirt, nur ihre eigenen Interessen kennt und versicht und sich so sehr einredet alles zu sein, daß sie sich wahrhaftig noch einsredet, sie sei es, welche die Steuern aufbringe, unter dieser Handvoll Menschen windet sich in stummer unaussprechlicher Dual, in wimmelnder Bahl das unbemittelte Volk, die 17 Millionen, producirt alles, was uns das Leben verschönt, macht uns die unerläßliche Bedingung aller Gesittung, die Existenz des Staates möglich, schlägt seine Schlachten, zahlt seine Steuern und hat niemand, der an es dächte und es vertrete."

Vortrefflich! Und wenn wir nun diese winzige Handvoll Leute einschlachteten zum allgemeinen Besten, das sollte den Erfolg haben, daß die wimmelnden und in stummer Dual sich windenden Millionen dadurch reich und glückselig würden? Wenn wir diese 44 000 "Müßigsgänger" (Müßiggänger mit 1000 Thlr. Einkommen!) auch zur Arbeit in der Fabrik oder auf dem Felde anhielten, dann sollten die Millionen blos noch 3 Stunden täglich zu arbeiten brauchen? Wenn wir ihr Einkommen verteilten, dann sollten dadurch die Millionen Haushalstungen reich und behäbig ausgestattet werden? Wahrlich ein Wunder, nicht geringer als das der Speisung jener 5000 mit sieden Gerstensbroten und zween Fischen!

Nach Soetbeer (Umfang und Verteilung des Volkseinkommens im Prenßischen Staat in den J. 1872—1878) betrug das Einkommen des prenßischen Volks im J. 1878 etwas über 8 Milliarden Mark, oder auf den Kopf 323 Mark. Rechnet man die Familie zu 4 Köpfen, so käme auf sie im Durchschnitt gegen 1300 Mark, ein Einkommen, das keine "bourgeoismäßige" Üppigkeit in Aussicht stellt\*).

Man sieht, bei vollständiger Ausgleichung würde die unterste Stufe der Censiten, das sind einerseits die eigentlich Armen und die schlechtest gestellten Arbeiter, andererseits jugendliche Arbeiter und Dienstboten, nicht unerheblich gewinnen. Dagegen erreicht die zweite Stufe der Censiten mit 917 Mark schon das Durchschnittsmaaß der Censiten überhaupt (918 Mk.).

7. Ist eine socialistisch konstituirte Gesellschaft überhaupt möglich? wäre sie innerlich lebensfähig?

Zwei Hauptgründe werden dagegen geltend gemacht. Wir wollen

<sup>\*)</sup> Die wirkliche Berteilung bes Einkommens zeigt nebenstehende Tabelle:

dieselben einer Prüfung unterziehen; es wird sich dabei zugleich Gelegenheit bieten, den Begriff einer solchen Gesellschaft genauer zu bestimmen.

Der erste Grund ist dieser: die socialistische Gesellschaftsordnung würde das egoistische Interesse an der Produktion beseitigen oder doch schwächen; damit würde sie Die Produktion selbst schmälern ober vernichten. Das Berlangen, Reichtum zu erwerben, so wird gesagt, ist die Haupttriebfeder aller wirtschaftlichen Auftrengung, besonders aber aller hervorragenden Leistungen, aller gefahrvollen und weit= aussehenden Unternehmungen. Dieser Antrieb fäme dort in Wegfall. Die Folge würde allgemeine Mittelmäßigkeit der Leistungen sein, die Produktion würde in einen trägen, bureaumäßigen Schlendrian ver= Das Bestreben, Ausgezeichnetes zu leisten, würde dem Bestreben weichen, für möglichst geringe Arbeit einen möglichst ansehn= lichen Teil des Gefammtertrags sich zuzuwenden. So könne man es überall, wo Angestellte gegen feste Gehalte arbeiteten, beobachten: kurze Tage, wenig Arbeit, hohes Gehalt, darauf seien die Gedauken Alle Welt wisse ja, wie viel betriebsamer, thätiger, spar= samer, findiger derselbe Mann sei, wenn er für eigene Rechnung, als wenn er für den Staat oder die Gemeinde arbeite. An Stelle des

| =  |                                    | Zahl der Censiten |         |                |          | Betrag des Ginkommens |       |         |        |
|----|------------------------------------|-------------------|---------|----------------|----------|-----------------------|-------|---------|--------|
| Ci | Cinkommen=                         | ohne Angehörize   |         | mit den Angeh. |          | im Ganzen             |       | pro     | pro    |
|    | flasse                             | Perjonen          | Prozent | Personen       | Prozent  | Mark                  | Proz. | Censit  | Ropf   |
| I  | Dürftige Einf.                     |                   |         |                |          |                       |       |         |        |
|    | is zu 525 Mf.                      | 3,506,423         | 39,98   | 6,664,590      | 25,88    | 1402,570,000          | 17,38 | 400     | 210    |
| I  | I. Rleine Gink.                    |                   |         | 45.000 505     | 07.74    | 4417 909 500          | 54,74 | 917     | 254    |
| Y  | 525—2000                           | 4,816,833         | 54,80   | 17,390,767     | 67,54    | 4417,293,500          | 34,14 | 311     | 201    |
| 1  | II. Mäß. Einf.<br>2000—6000        | 396,895           | 4,51    | 1,437,007      | 5,58     | 1265,593,800          | 15,68 | 3189    | 881    |
| I  | V. Mittl. Eink.                    |                   | 1,01    | 2,231,11       |          |                       |       |         |        |
|    | 6000-20,000                        | 61,692            | 0,71    | 222,576        | 0,88     | 593,215,700           | 7,35  | 9571    | 2630   |
|    | 7. Große Eink.                     |                   |         | 07.000         |          | 289,394,300           | 3,59  | 37,726  | 10,365 |
|    | 0,000-100,000                      | 1                 | 0,09    | 27,920         | 0.12     | 1 ' '                 | 3,00  | 31,120  | 10,000 |
|    | II. Sehr große<br>Fink. ü. 100,000 | ,                 | 0,03    | 1800           |          | 101,770,000           | 1,26  | 207,271 | 56,539 |
| (  | sint. u. 100,000                   | 8,790,285         | 100     | 25,747,660     | <u> </u> | 8069,837,000          | 100   | 918     | 323    |
|    |                                    | 0,100,200         | 100     | 20,11,000      | 1        | 1                     | 1     | 1       | 1      |

Eigeninteresses werde die Gesammtheit dann auch im Wirtschaftssleben Aufsicht und Zwang als Triebkraft zu verwenden genötigt sein. Wie wenig dieselben jedoch geeignet seien, die ursprüngsliche Triebkraft zu ersetzen, sehe man überall da, wo der Zwang allein wirke, in Zuchts und Arbeitshäusern. Der Socialismus, ganz durchsgesührt, würde das ganze Land in ein großes Arbeitshaus verwandeln, und die Folge müßte Verarmung und Untergang unserer ganzen Kultur sein.

Von socialistischer Seite pflegt diesem Einwand durch den Hinweis auf den gesteigerten Einsluß der socialen Willensantriebe begegnet zu werden: jeder werde voll Eiser sein, die Anfgaben zu lösen, welche ihm im Interesse der Wohlfahrt der Gesammtheit oblägen; allgemeiner Wetteiser werde alle Kräfte und besonders auch die Ersindungskräfte aus höchste auspannen. Mit dem Wegfall des Gegensaßes von Besißenden und Nichtbesißenden werde Haß und Neid und Übernut und alles, was in unserer Gesellschaft die Entwickelung der socialen Triebe hemme, wegsallen und damit überhaupt eine neue und besiere Epoche des Menschheitslebens beginnen.

In der That ist nicht undenkbar, daß mit der Beseitigung der Bedingungen, welche das üppige Wachstum der egoistischen und gehässigen Gefühle in unserer Gesellschaft fördern, die socialen Triebe stärkeren Einfluß auf das durchschnittliche Handeln erlangen. leicht wäre dabei nicht so sehr an das Wachstum der allgemeinen Menschenliebe zu denken, als an den Einfluß korporativen Selbstgefühls und gesteigerten Ehrgefühls. Wo es weder unverdieuten Reichtum, noch unverdiente Not gäbe, da würde das wirtschaftlich-gesellschaft= liche Ehrgefühl sich wieder wirksamer erweisen, als in einer Gesell= schaft, wo das wirtschaftliche Ergehen des Einzelnen von seinen wirt= schaftlichen Leistungen und Tugenden so wenig abhängig ist, als unter uns der Fall ist. Und wie wirksam korporative Ehre das Verhalten des Durchschnittsmenschen bestimmt, das kann man in unseren Beamtenschaften, namentlich auch den niederen beobachten: die specifische Berufsehre hebt den Einzelnen weit über die durchschnittliche moralische Leistungs= und Widerstandsfähigkeit der Kreise, aus denen er hervor= gegangen ist.

Freilich, diese Erwartung soweit ausdehnen, daß das Eigen=

interesse als Antrieb zu Thätigkeit und Tüchtigkeit überhaupt entbehrt werden könne, heißt den Boden der wirklichen Welt verlassen. Menschen, die alle nur darauf bedacht sind, der Gesammtheit aufs beste zu dienen, sind Bewohner von Utopien. Politiker, die unsere Welt beraten wollen, müssen den Menschen nehmen, wie er ist: in der Mitte der Dinge steht, was seine alltägliche Willensbethätigung anlangt, er selbst und seine Interessen, materielle und ideelle, dann kommen die Seinen, darauf besreundete Einzelne, endlich die engeren Gruppen und Verbände, deren Glied er ist, zuletzt die Allgemeinheit, das Volk, die Gesellschaft, zu der er gehört. Hebt die socialistische Gesellschaftsordnung das individuelle und familienhafte Eigeninteresse an der Produktion notwendig auf, dann wird die Folge unvermeidlich sein, daß Eiser und Anstrengung nachlassen, und der Arbeitsertrag der socialisisten Produktion bis zu einer nicht absehdaren Grenze sinkt.

Findet diese Aushebung des Eigeninteresses notwendig statt? Unter einer Bedingung zweisellos: wenn die Verteilung des Gesammt= ertrags der gesellschaftlichen Arbeit ohne Rücksicht auf Größe und Wert der Arbeitsleistung des Einzelnen erfolgt, oder: wenn Gleich= heit das Princip der Verteilung in der neuen Gesellschafts= ordnung ist.

Ist Gleichheit der Verteilung ein notwendiges Stück der socialistischen Gesellschaftsordnung? In diesem Fall ist jene Einwendung durchschlagend, die Durchsührung des socialistischen Pro-

gramms würde dann das Ende unserer Kultur sein.

In dem oben (S. 714) mit Anlehnung an Schäffle gegebenen Entwurf einer socialistischen Gesellschaftsordnung ist Gleichheit nicht als Regel der Verteilung angenommen worden. Sie gehört nicht zu den Konsequenzen des socialistischen Princips. Man kann sich aber nicht verhehlen, daß die Socialdemokratie als Partei eine unzweiselschafte und man kann sagen notwendige Hinneigung zu dem Princip der Gleichheit hat. Der § 1 des im Jahre 1875 zu Gotha vereinsbarten Parteiprogramms lautet: "Die Arbeit ist die Duelle alles Reichtums und aller Kultur, und da allgemein ungbringende Arbeit nur durch die Gesellschaft möglich ist, so gehört der Gesellschaft, das heißt allen ihren Gliedern, das gesammte Arbeitsprodukt, bei allgemeinen Arbeitspflicht, nach gleichem Recht, jedem nach seinen

vernunftgemäßen Bedürfnissen. In der heutigen Gesellschaft sind die Arbeitsmittel Monopol der Kapitalistenklasse; die hierdurch bedingte Abhängigkeit der Arbeiterklasse ist die Ursache des Elends und der Knechtschaft in allen Formen. Die Befreiung der Arbeiterfordert die Verwandlung der Arbeitsmittel in Gemeingut der Gesellsschaft und die genossenschaftliche Regelung der Gesammtarbeit mit gemeinnütziger Verwendung und gerechter Verteilung des Arbeitsertrages."

Auf die Frage: nach welchem Maaßstab soll verteilt werden? erhalten wir also hier vier Antworten: nach gleichem Recht, nach den vernunftgemäßen Bedürfnissen eines Jeden, gemeinnützige Verwendung gerechte Verteilung. Es mag den Rechtsgelehrten der nenen Gesellschaftsordnung die Feststellung des Sinnes dieser etwas viel= deutigen Formeln überlassen bleiben; wenn die alte Logik bei der nenen Ordnung der Dinge bestehen bleibt, können übrigens schwerlich alle vier neben einander Geltung haben. Die bestimmteste darunter ist doch wohl die Teilung nach den vernunftgemäßen Bedürfnissen; die drei anderen sagen, so viel ich zu sehen vermag, überhanpt nichts Bestimmtes. Mag nun die Vernunftgemäßheit der Bedürfnisse durch den Einzelnen selbst, oder durch die Gesammtheit, etwa durch ein Reichsamt für Philosophie und Psychometrie, oder einfach durch Abzählung der Familienmitglieder bestimmt werden, so viel scheint doch festzustehen, daß die Bedürfnisse, nicht aber die Leistungen den Maakstab des Anteils abgeben sollen. Und damit wäre denn die vollständige Loslösung der Arbeitsleiftung von dem Eigeninteresse, zugleich aber auch das Todesurteil der so eingerichteten Gesellschaft ausgesprochen.

Man wird aber sagen dürfen, die Verteilung des Ertrags nach Köpfen oder nach dem Bedürsnis ist nicht ein begrifslich oder in der Theorie notwendiges Stück der socialistischen Gesellschaftsordnung. Sie mag ein schwer entbehrliches Stück des Agitationsrüstzeugs sein; die Massen der Hörer wird man für die neue Ordnung am leichtesten einnehmen durch den lockenden Klang der Gleichheit. Und doch möchte auch diesen die Wahrheit nicht zu schwer sein, daß die verteilende Gerechtigkeit, die gegen die "Mastbürger" zu Gunsten der Arbeitens den angerusen wird, nicht Gleichheit zum Princip hat, und auch nicht

nach Bedürfnissen, sondern nach Leistungen mißt. Gerade der Vorderssatz: Arbeit allein schafft Werte, giebt als Folgesatz: darum ist nach dem Maaß der Arbeit und der von ihr geschaffenen Werte der Anspruch auf Teilnahme an dem Genuß des Ertrags zu bemessen.

In der That, eigentlich müßte der Socialismus auftreten nicht als die Partei der Gleichheit, sondern als die Partei der Gerechtigkeit, nicht als die Partei einer falschen Demokratie, sondern als die Partei der moralischen und intellektuellen d. h. der natürlichen Aristokratie. Er müßte sagen: erst die socialistische Gesellschaftsordnung werde zwischen Leistung und Entgelt, zwischen Verdienst und Einkommen und socialer Stellung das rechte und der Gerechtigkeit entsprechende Verhältnis herstellen. In der hentigen Gesellschaft bestehe zwischen Verdienst und Vergeltung oft ein schreien= des Mißverhältnis. Eigentum werde in ihr nicht durch treue und gewissenhafte Arbeit, nicht durch Thatkraft und Umsicht, sondern ohne alles Verdienst durch bloßen Zufall, durch Erbschaft, Spekulation, Wucher, Konjunktur erworben: durch das Wachstum einer Großstadt werde ein Grundstücksbesitzer Millionär, ohne den Finger darum zu rühren. Und ein Anderer werde wieder durch die Konjunktur ruinirt. In der socialistischen dagegen würde Stellung und Einkommen dem Einzelnen durch das Maaß seiner Leistungen bestimmt. Was jetzt im Staatsdienst in einigem Maaße stattfinde, das Aufsteigen in Die höheren Stellungen und Gehaltsstufen entsprechend den Leistungen und dem Dienstalter, das würde dort allgemein sein. — Daß die Schwierigkeit der Abschätzung nicht unüberwindlich sei, zeige der Staatsdienst: vermöge man die Leistungen eines Officiers ober eines Lehrers zu schätzen, so erscheine es mindestens nicht schwieriger, etwa die Leistungsfähigkeit eines Fabrikarbeiters oder Geschäftsvorstehers zu schätzen. Jumerhin möchten dabei Fehlgriffe vorkommen; schwer= lich könnte die Summe derselben doch nur annähernd die Höhe er= reichen, welche in der heutigen Gesellschaft, die beinahe rein auf den Zusall gestellt sei, die Unangemessenheit zwischen Verdienst und Entgelt erreiche.

Und nicht minder als den Leistungen würde auch den Fähig= keiten erst die socialistische Gesellschaft gerecht werden können. Jetzt seien die höheren Beruse und Stellungen nur einem kleinen Bruchteil der Bevölkerung zugänglich; die Masse habe nicht die Mittel, die Kosten der Ausbildung für dieselben zu tragen. So bleibe, da die Natur ihre Gaben nicht nach dem elterlichen Geldbentel zumesse, sicherlich manches Talent unentwickelt und gehe sich selber und auch der Gesammtheit verloren, während ein geringer beanlagtes Individuum die von Rechtswegen jenem zukommende Stellung in der Gesellschaft einsnehme, ohne sie auszusüllen. Die socialistische Gesellschaft dürfte hoffen, die äußeren Bedingungen höherer Ausbildung mehr dem Maaß der natürlichen Fähigkeiten unzupassen; sie würde erst jenes Wort zur Wahrheit machen: die Bahn offen für das Talent! Jeht heiße es: die Bahn offen für das Talent!

8. Die zweite übliche Einwendung gegen die Möglichkeit einer socialistischen Gesellschaftsordnung ist, daß mit ihr die Freiheit der Berufswahl nicht verträglich sei. Wenn die Produktion, so wird gesagt, durch Organe der Gesellschaft augeordnet und geseitet wird, so ist damit gegeben, daß auch die Anzahl der Arbeiter in jedem Gewerbe und an jedem Ort durch diese Organe festgestellt werden umß. Reicht nun das freiwillige Arbeitsangebot nicht aus, so nuß zur Überweisung der nicht begehrten und doch notwendigen Arbeit gesichritten werden: eine unerträgliche Unfreiheit, ärger als alle sogenannte Lohnknechtschaft. Die jetzige Unfreiheit wird als sociales Verhängnis getragen, sie entspringt nicht aus der Willsür von Vorzgesetzen; und die menschliche Natur ist nun einmal so eingerichtet, daß sie die Abhängigkeit von einem fremden Willen schwerer als die Abhängigkeit von einer Naturordnung erträgt.

Ohne Zweifel ist dies der Fall, und die Folge würde notwendig eintreten, wenn die Voraussetzung zutreffend wäre, daß Einweisung in Beruf und Arbeit durch Arbeitsämter stattsinden müßte. Vielleicht liegt aber diese Notwendigkeit nicht vor. Wie erledigt sich heute die Sache? Auch jetzt giebt es ja keine Freiheit der Vernsswahl in dem Sinne, daß jedermann Beruf und Arbeit allein nach freier Neigung wählen kann. Die Gesellschaft hat nur für eine bestimmte Anzahl, nicht für beliebig viele Ürzte und Photographen, Gärtner und Tischler Arbeit und Vrot. Wie regulirt sich also hier die Sache? Nun, bestamtlich durch Angebot und Nachstrage. Wird die Zahl der Tischler zu groß, so sinkt der Arbeitslohn, und wenn es genug Ärzte giebt,

so bleiben nen sich niederlassende unbeschäftigt. Ühnlich verhält es sich bei Staatsanstellungen; ist der Zudrang zur Beamtenlaufbahn groß, dann wird die Wartezeit bis zur Anstellung lang, und wer nicht warten kann, nuß verzichten.

Durch ein ähnliches Regulirungssystem könnte auch in der socialistischen Gesellschaft die Freiheit der Berufswahl mit dem Intereffe der Gesammtheit vereinigt werden. Von einem überfüllten Be= rufszweig, so führt Schäffle aus, könnte durch Arbeitsämter vermit= einer Herabsetzung des Entgelts der Zudrang abgeleitet und vermittelst entsprechender Erhöhung einem anderen, vermehrter Arbeitsfräfte bedürftigen Produktionsgebiet zugeführt werden. Sadje tednisch durchführbar wäre, kann dahin gestellt bleiben, sie ist nicht an sich ummöglich. Daß auch die gegenwärtige Selbst= regulirung die Aufgabe keineswegs vollkommen löft, beweisen die Produktionskrifen und die periodischen Verstopfungen der gelehrten Berufe mit ihren peinlichen Folgen. — Der lettere Abelftand würde in der neuen Gesellschaft dadurch wesentlich vermindert, daß bei der Auswahl der Individuen für die Berufe, die gesteigerte Ausprüche an die Vorbildung machen, die vernünftige Einsicht von Lehrern und Erziehern größeren Einfluß üben würde. Und darin könnte offenbar keine Minderung der Freiheit erblickt werden. Im Gegenteil, erst dadurch würden diese Berufe, die jetzt thatsächlich nur einem fleinen Kreise der Bevölkerung zugänglich sind, der Gesammtheit zu= gemacht werden; und selbst für diejenigen würde die Freiheit der Berufswahl erweitert, die jetzt durch elterliche Standes= vorurteile zu einer Laufbahn bestimmt werden, die weder ihrer Begabung noch ihrer Neigung entspricht. Die Überbürdungsklagen, welche gegen unfere Gymnasien sich richten, hangen doch angen= scheinlich auch damit zusammen, daß die ganze gute Gesellschaft ihre Knaben ohne Rücksicht auf Neigung und Begabung durch das Abi= turienteneramen durchpeitschen läßt.

Die Bedingung wäre natürlich auch hier wieder, daß für die Verteilung des Arbeitsertrages nicht die Kopfzahl, auch nicht die Bestürfnisse, sondern der Wert der geleisteten Arbeit maßgebend wäre, welcher Wert selbst wieder nicht allein durch das Maaß der aufgeswendeten Arbeitskraft, sondern zugleich nach dem, dem Wechsel unters

worfenen Gebranchswert des Produkts für die Gesellschaft zu bestimmen wäre. Es ist das der Punkt, den Schäffle immer wieder als den entscheidenden betont: ein Socialismus, der ihn nicht anerkenne, sei eine innere Unmöglichkeit.

Der Socialismus der Socialdemokraten macht sich freilich hierum Auf die Frage nach der Freiheit der Berufswahl giebt Bebel einfach zur Antwort: "ber Einzelne entscheidet selbst, in welcher Thätigkeit er sich beschäftigen will, die große Zahl der verschiedensten Arbeitsgebiete trägt den verschiedensten Wünschen Rechnung. sid) auf einem Gebiet ein Überschuß, auf dem anderen ein Mangel an Rräften heraus, so hat die Verwaltung die Arrangements zu treffen und einen Ausgleich herbeizuführen" (die Frau, S. 153). — Und wenn nun die "Arrangements" der Verwaltung den "Wünfchen" der Einzelnen widersprechen? wenn die Gesellschaft Kohlen oder Ziegel= steine braucht, die Wünsche der Einzelnen sich aber nicht auf die Ar= beit in Kohlenbergwerken oder Ziegeleien richten? — Ach Gott, scheint unser Zukunftsphilosoph zu denken, wer wird denn auch gleich das Schlimmste erwarten? Ich habe ja schon gesagt, daß in der neuen Gesellschaft die Arbeit für eine Erholung vom Vergnügen gelten wird; es handelt sich ja blos um 3 Stunden täglich, vielleicht um noch weniger; und die Hauptsache wird durch Maschinen verrichtet. Sollte es tropdem vorkommen, daß sich zu einer notwendigen Arbeit niemand meldet, "können unangenehme, widerliche Arbeiten nicht auf mecha= nischem, respektive chemischem Wege verrichtet und durch irgend einen Proces in angenehme Arbeit verwandelt werden — was doch kanm zu bezweifeln ist - und finden sich nicht die nötigen freiwilligen Rräfte, dann tritt die Verpflichtung ein, die jeden nötigt, sobald die Reihe an ihn kommt, seine Leistung zu verrichten". — Und wenn nun Einer die Verpflichtung nicht anerkennt oder wenigstens keine Lust bezeigt ihr nachzukommen? Wenn Einer überhaupt keine Neigung zur Arbeit, sondern eine Vorliebe für Müßiggang, Landstreicherei, Diebstahl und derlei freie Künste hat?

Ach was, antwortet unser Philosoph, längst ungeduldig über alle die langen Bedenken: in der neuen Gesellschaft wird es solche Leute überhaupt nicht geben; "Faullenzer neunt die jezige Gesellschaft den, der wider Willen aus der Arbeit geworfen, zum Vagabondiren

genötigt, schließlich Bagabond wird, oder der unter schlechter Erziehung aufgewachsen verwahrlost". Und ebenso wenig wird es Berbrecher geben: "alle Berbrecher könnten in nüßliche Glieder der Gesellschaft umgewandelt werden, wenn die Gesellschaft ihnen günstige Bedingungen böte". Der Mensch ist, was die Gesellschaft aus ihm macht; in der neuen Gesellschaft, wo die Bedingungen für Alle gleich günstige sind, fällt daher der Unterschied von fanlen und fleißigen überhaupt fort, ebenso wie der Unterschied von Gescheidten und Dummen: "die ganze moralische Atmosphäre der Gesellschaft gleicht die Unterschiede auß".

Man sieht, wir sind wieder in Utopien: jedermann hat die volls kommene Einsicht, die vollkommene Fähigkeit und den vollkommenen Willen eben das zu thun, was für die Gesellschaft das Nüglichste ist. In der That, mit dieser einen kleinen Voranssehung ist aller Not auf einmal und für immer ein Ende gemacht.

9. Wird die socialistische Gesellschaftsordnung kommen? Wenn sie, vorausgesetzt, daß sie das Eigeninteresse an der Produktion und die Freiheit der Berufswahl zu erhalten weiß, für eine an sich mögliche Ordnung der Dinge gehalten werden nuß, wird die Zukunft

fie herbeiführen?

Von den Anhängern des Socialismus wird diese Frage unbedingt bejaht, von den Gegnern ebenso unbedingt verneint. Ich will gleich bekennen, daß mir beides gleich vermessen scheint. Die Zukunft hat sich bisher aller Berechnung entzogen, sie wird es auch fernerhin Vor uns liegt unendliche Zeit und manches mag in ihr sich begeben, das heute unmöglich erscheint. Wie vieles ist wirklich geworden, dessen Unmöglichkeit, ehe es da war, aufs klarste bewiesen Leidenschaft und stumpfe Trägheit sind mit ihrem Urteil wurde. schnell fertig. Der Verstand ift bescheidener und zurückhaltender. Er sieht wohl mannigfache Tendenzen, hierhin und dorthin zielende, aber zu welchen Ereignissen und Gestaltungen sie sich verschlingen werden, das entzieht sich aller Berechnung. Nur eines scheint sich mit Gewiß= heit sagen zu lassen: wenn eine socialistische Gesellschaftsordnung über= haupt entstehen wird, so wird es nicht geschehen durch ein plötzliches Ereignis, etwa eine socialistische Revolution, die einen socialdemokratischen Reichstag und eine ebensolche Regierung an die Spite der Dinge brächte: entstehen könnte sie nur durch allmälig fortschreitende Umbildung der bestehenden Ordnung; was denn allerdings nicht ausschließt, daß der völlig veränderte Gesellschaftskörper zuletzt mit einem Krach die alte Hülle sprengt. Können politische Verfassungen nicht gemacht werden, so gilt das noch vielmehr von Gesellschaftsversassungen: sie wachsen.

Im Grunde sind auch alle denkenden Socialisten dieser Ansicht. Wenn sie von der Revolution reden, so meinen sie einen großen gesichichtlichen Proceß, der sich mit innerer Notwendigkeit vollzieht. Doch sindet sich vernutlich daneben in manchen Köpfen eine andere Vorstellung, und sie scheint auch von den Führern der socialdemokratischen Partei nicht immer mit der wünschenswerten Bestimmtheit abzesehnt zu werden: die Vorstellung, daß an einem vielleicht nicht mehr sehr fernen Tage eine bewassnete Erhebung des Proletariatsstattssinden und eine socialdemokratische Republik begründen könne; und daß dann, am Morgen nach dem siegreichen Straßenkampf, eine provisorische Regierung der konstituirenden Versammlung einen Gesetzentwurf folgenden Inhalts vorlegen könne: § 1. Das Eigentum an den Produktionsmitteln geht von den Kapitalisten an die Gesellschaft über. § 2. Die Leitung der Produktion wird Organen der Gesellschaft übertragen, n. s. w.

Wer irgend im Stande ist, die Dinge zu sehen, wie sie sind, wird daran nicht zweiseln, daß das ein, wenigstens in absehbarer Zeit, nicht möglicher Vorgang ist; aus äußeren und aus inneren Gründen nicht möglich. Die Überrumpelung einer hauptstädtischen Regierung durch eine socialistische Revolution ist allerdings nicht uns denkbar; aber in dem Augenblick, wo das Land wieder zur Besinnung käme, würde eine gewaltige Reaktion sich erheben. Der socialdemos fratischen Revolution gegenüber gäbe es keine Parteinnterschiede mehr; alles würde einig sein, sie zu bekämpsen. Wie wenig die socialdemos fratische Partei gegenwärtig noch als eine Macht empfunden wird, dasür ist der beste Beweis, daß sich die übrigen Parteien (man denke an Frankreich) noch so heftig besehden. Wenn es sür das Socias listengesetz eine Rechtsertigung geben kann, so würde ich sie darin suchen, daß es geeignet war, der Socialdemokratie über ihre gegens

wärtige Dhunacht die Augen zu öffnen. Die widerstandslos sich durchsehende Agitation in den großstädtischen Massen hatte vielleicht in manchen Köpfen die Meinung groß gezogen, daß auch ein Aufstand des Volkes gegen die Ausbeuter keinem erheblichen Widerstand begegnen würde.

Unmöglich aber wäre eine berartige revolutionäre Socialkonfti= tution nicht minder aus inneren Gründen: die Gesellschaft ist innerlich noch weit davon entfernt, die Aufgaben übernehmen zu können, die durch eine socialistische Verfassung ihr gestellt würden. Ja es wäre nicht einmal möglich, auch nur auf dem Papier Ausführungsbestimmungen zu jenen Verfassungsparagraphen zu machen. Seder Versuch, eine Organisation der gesellschaftlichen Arbeit, nach Absetzung Kapitalisten, zu entwersen, würde sich als unmöglich erweisen. ginge vielleicht für ein paar Aktiengesellschaften und Großunternehmungen, wenigstens auf dem Papier, denn in der Wirklichkeit würde auch da die Neuordnung, noch ganz abgesehen von dem Widerstand ber Besitzer, große Schwierigkeiten haben; aber an und für sich ist die Streichung der Aftionäre, des rentenverzehrenden Kapitalisten oder des pachterhebenden Gutsbesitzers, und die Fortführung der Unternehmung durch die Angestellten nichts Unmögliches. Unmöglich da= gegen wäre es, auch nur auf dem Papier die gesammte nationale Arbeit auf diese Weise zu organisiren. Das Kapital hat seine ge= schichtliche Mission, die Produktion zu organisiren, noch nicht erfüllt. So lange dieselbe so vereinzelt und zersplittert ift, wie es heute noch in allen europäischen Ländern der Fall ist, muß schon die bloße Detailausführung des Planes zu einer socialistischen Organisation für absolut unausführbar gehalten werden.

Ich wüßte die Sache nicht überzeugender darzuthun als durch die Thatsachen der Wirtschaftsstatistik. Der Gedanke der socialistischen Organisation ist auf dem Gebiet des gewerblichen Lebens zuerst entstanden; die großindustriellen Unternehmungen haben ihn hervorgesbracht, sie kommen ihm am meisten entgegen. Wie weit aber das gewerbliche Leben noch davon entsernt ist, in die Form der großstapitalistischen Unternehmung übergegangen zu sein, darüber läßt die Statistik niemanden, der die Dinge sehen will, in Zweisel.

Nach der Gewerbezählung vom Jahre 1882\*) waren im Deutschen Reich in runden Zahlen vorhanden 3³/5 Millionen gewerbliche Betriebe; davon waren zwei Drittel (2²/5 Mill.) Alleinbetriebe, d. h. Bestriebe ohne Gehilfen und ohne Motoren, ein Drittel (1¹/5 Mill.) Bestriebe mit Gehilfen. Ober wenn die Rebenbetriebe außer Rechnung gelassen werden, 2 Millionen Betriebe wurden ohne Gehilfen, 1 Milslion mit 1—5 Gehilfen, 100,000 mit mehr als 5 Gehilfen betrieben. — Die Zahl der in gewerblichen Betrieben beschäftigten Personen betrug 7¹/2 Million, darunter waren 3 Millionen als Geschäftsleiter, 4¹/2 Million als Gehilfen thätig. Die Verteilung auf die Betriebe gestaltet sich so: es waren beschäftigt

| in | Alleinbetri | ebe | n         |          | 1,912,886 | oder | 26,6 %                        |
|----|-------------|-----|-----------|----------|-----------|------|-------------------------------|
| in | Betrieben   | mit | 1-5       | Gehilfen | 2,576,092 | 11   | 35,09 %                       |
| 11 | "           | ",  | 6—10      | Personen | 346,941   | 11   | $4,73^{-0}/_{0}$              |
| 11 | 11          | 11  | 11-50     | "        | 891,623   | 11   | 12,15 %                       |
| 11 | tt.         |     | 51-200    | "        | 742,688   | 11   | 10,12 %                       |
| ti | tt .        |     | 201-1000  |          | 657,399   | 11   | 8,95 %                        |
| "  | "           | #   | über 1000 | ) "      | 213,160   | "    | $2,90  {}^{0}/_{0}  {}^{**})$ |

<sup>\*)</sup> Kollmann, die gewerbl. Entfaltung im deutschen Reich nach der Aufnahme vom 5. Juni 1882 in Schmollers Jahrbuch für Gesetzebung, Berwaltung und Volkswirtschaft Bd. XI, 919 ff.

<sup>\*\*)</sup> Bielleicht ift dem Leser nicht unerwünscht, auch die Berteilung der beschäfztigten Personen auf die großen gewerblichen Gruppen hier zu sinden. Sie zeigt, ein wie erheblicher Teil der gewerblichen Betriebe auch in Zukunft beinahe notwendig die Form des Alleinz oder des Kleinbetriebs behalten wird.

| Gewerbe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Befchäftigte | Prozent ber<br>Gefammtheit | Davon in Alein=<br>betrieben bis zu 5<br>Gehülfen <sup>0</sup> / <sub>0</sub> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Runst: n. Handelsgärtnerei Fischerei: und Tierzüchtung Bergbau, Hütten: n. Salinenwesen Torsbau Industrie der Steine n. Erden Berarbeit. v. Metall (ohne Eisen) Cisenverarbeitung Maschinen, Instrumente Chemische Industrie Lenchtstoffe, Fette, Dle Textilindustrie Papierindustrie Leder, Wachstuch, Gummi Holz: und Schuißtoffe | 41,560       | 0,57                       | 70,2                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 25,858       | 0,35                       | 95,6                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 416,530      | 5,67                       | 0,4                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 13,604       | 0,19                       | 34,4                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 349,196      | 4,76                       | 28,0                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 73,450       | 1,00                       | 36,2                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 386,263      | 5,26                       | 70,3                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 356,089      | 4,85                       | 35,8                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 71,777       | 0,98                       | 23,5                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42,705       | 0,58                       | 28,5                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 910,089      | 12,40                      | 48,4                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 100,156      | 1,36                       | 27,0                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121,532      | 1,66                       | 66,0                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 469,695      | 6,40                       | 78,3                                                                          |

10. Dem socialdemokratischen Socialismus macht natürlich auch diese Sorge das Herz nicht schwer. Er versichert einfach: die Sache wird sich ganz von selbst machen, sobald nur der Zwangsstaat, der das jetige Ausbeutungssystem aufrecht erhält, beseitigt ist. Regierung, meint Bebel (Die Fran, S. 152 ff.), bedarf es für die neue Gesellschaft überhaupt nicht mehr, sondern nur einer Verwal= tung der gemeinsamen Angelegenheiten\*). Und solche hat keine Schwierigkeiten. Die Kommunen bilden die zweckmäßige Grundlage. "Sämmtliche Kommuneangehörige ohne Unterschied des Geschlechts nehmen an den bezüglichen Wahlen Teil und bestimmen die Vertrauens= personen, welche die Verwaltung zu leiten haben. An der Spike fämmtlicher Lokalverwaltungen steht die Centralverwaltung, wohlgemerkt feine Regierung mit herrschender Gewalt, nur eine leitende Verwal= tung. Db diese direkt durch die Gesammtheit oder durch die Kommune= verwaltungen ernannt wird, interessirt nicht, hat heute auch niemand du bestimmen. Man wird all bergleichen Fragen ziemlich wenig Bedeutung beilegen, dem cs handelt sich nicht um die Besetzung von Posten, die besondere Ehre, größere Gewalt und höheres Ginkommen einbringen, sondern um Vertrauensposten, wozu man die Brauchbarften

| Gewerbe                    | Beschäftigte | Prozent der<br>Gesammtheit | Davon in Klein=<br>betrieben bis zu 5<br>Gehülfen <sup>0</sup> / <sub>0</sub> |  |  |  |  |  |
|----------------------------|--------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| Nahrungs- und Gennßmittel  | 743,881      | 10,13                      | 68,0                                                                          |  |  |  |  |  |
| Bekleidung und Reinigung   | 1,259,791    | 17,16                      | 90,8                                                                          |  |  |  |  |  |
| Bangewerbe                 | 533,511      | 7,27                       | 48,6                                                                          |  |  |  |  |  |
| Polygraphische Gewerbe     | 70,006       | 0,95                       | 24,3                                                                          |  |  |  |  |  |
| Künstlerische Gewerbe      | 15,388       | 0,21                       | 75,5                                                                          |  |  |  |  |  |
| Handelsgewerbe             | 838,392      | 11,42                      | 80,7                                                                          |  |  |  |  |  |
| Bersicherungsgewerbe       | 11,824       | 0,16                       | 53,9                                                                          |  |  |  |  |  |
| Landverkehr                | 98,320       | 1,34                       | 78,5                                                                          |  |  |  |  |  |
| Wasserverkehr              | 76,926       | 1,05                       | 49,5                                                                          |  |  |  |  |  |
| Beherbergung und Erquidung | 314,246      | 4,28                       | 83,7                                                                          |  |  |  |  |  |

<sup>\*)</sup> Bgl. Fr. Engels, herrn E. Dührings Umwälzung der Wiffenschaft (1878) S. 233 ff. "Die bisherige in Rlaffengegenfapen fich bewegende Gefellschaft hatte ben Staat nötig, b. h. eine Organisation der jedesmaligen ansbeutenden Klaffe gur Aufrechterhaltung ihrer äußeren Produktionsbedingungen, alfo namentlich zur gewaltsamen Niederhaltung der ausgebouteten Klasse . . . Indem er endlich that= sächlich Repräsentant der ganzen Gesellschaft wird, macht er sich selbst überflüssig . . . Un Die Stelle der Regierung über Personen tritt die Berwaltung von Sachen und die Leitung von Broduktionsprocessen." 47

Paulfen, Ethit.

nimmt, die man entläßt und wiederwählt, wie es das Bedürfnis und die Stimmung der Wählenden mit sich bringt. Eine besondere Besamtenqualität haben also die Inhaber dieser Stellung nicht, denn es sehlt die Eigenschaft dauernder Funktion und die Möglichkeit des Avancements. Eine hierarchische Ordnung existirt nicht." Mit der Beit, so fährt der Verfasser fort, kann wohl auch die Wahl noch wegsfallen. Bei höherer Durchbildung aller Glieder, die ja in der vollskonmenen Gesellschaft nicht lange ausbleiben kann, denn die Unterschiede zwischen den Individuen bernhen bekanntlich allein auf der Verschiedenheit der Entwicklungsbedingungen, wird die Funktion der Leiter oder Ordner einfach in regelmäßigem Turnus ungehen können, natürlich ohne Rücksicht auf das Geschlecht.

Also, in Zukunft wird ein und berselbe Mann heute Briefe und Packete austragen, morgen die Büreaugeschäfte eines Postamts führen, übermorgen als Generalpostmeister, doch wozu Titel? also schlechtweg die Geschäfte übernehmen, die hentzutage der Leiter des Reichspostamts in der Hand hat, Vorlagen für Weltpostkongresse vorbereiten u. s. w., um endlich am vierten Tag zum Schalter zurückzukehren und am fünften wieder Briefe auszutragen, diesmal aber nicht in Berlin, fondern in Stallupönen, denn es ift doch billig, daß auch die Un= nehmlichkeiten der Hauptstadt jedem der Reihe nach zu Gute kommen. Und ebenso wäre es im Eisenbahnwesen, ebenso im Berg= und Hütten= wesen oder in einer Maschinenfabrik zu halten: einen Tag über oder unter der Erde Rohlen schippen, Gisen hämmern, Billets kompiren, den andern die Feder führen, Rechnungen machen, chemische Versuche auftellen, Zeichnungen zu Maschinen machen, allgemeine Anordnungen über Umfang und Art des Betriebs erlassen u. s. f. Und nicht anders wäre es auf einem Schiff zu halten: der Posten des Kapitans käme der Reihe nach an Alle, ebenso der des Steuermanns, des Maschinen= meisters, des Kochs n. s. w. Und nicht minder gingen natürlich die staatlichen Funktionen in der Reihe um: jeder würde nach der Ordnung Gesetzgeber und Richter und Feldherr und Polizeihanptmann doch ich vergesse, wo wir uns befinden, im Zukunftsstaat, wo es keine Kriege mehr geben wird, und keine Diebe und keine Fälscher und keine Faullenzer und Landstreicher; und wo also auch keine Richter und keine Soldaten mehr nötig sein werden, und keine Gesetze und fein Staat überhanpt, im Lande Utopien, wo die Wölfe auf der Weide mit den Lämmern spielen und Gras fressen, wo der Ocean mit Limonade gefüllt ist und trene Wallfische die Schiffe ziehen, wo Neid, Haß, Herrschstucht, Ehrgeiz, Trägheit, Thorheit, Eitelkeit nicht mehr sein wird, wo es nur noch Weise und Gute giebt, taufendjährigen Reich, für das ausführliche Ordnungen und Gesetze zu entwerfen denn in der That nicht eben notwendig scheint. so löst sich auch hier alles in Wohlgefallen auf. Der verdient etwa der Gedanke, daß die "Ordner" der gemeinschaftlichen Thätigkeit durch Wahl, "wie es das Bedürfnis und die Stimmung der Wählenden mit sich bringt," ernannt und entlassen werden sollen, ernst genommen zu werden? Es mag ein jeder die Folgen sich selber ausmalen, die entstehen würden, wenn dies Princip in der ganzen Gesellschaft durch= geführt würde: die Parteiungen, die Kämpfe, die Ränke, die Listen, Die Beredsamkeit, welche in jedem kleinsten Kreis selbst dann entstehen würden, wenn es gar keine Verschiedenheit der materiellen Interessen und keinen bösen Willen gäbe, aus der bloßen Verschiedenheit der Ansichten über das Zweckmäßige, Nützliche und Mögliche. was machen wir uns darum vergebliche Sorge? was wird einfacher sein, als einen Normalverstand herzustellen, der in gleichen Gaben allen Gliedern der Gesellschaft durch vollkommene Schulanstalten ein= geflößt, völlig gleiche Ansichten über alle Dinge in allen Individuen hervorbringt?

Und so macht denn unserem Versasser auch die Zusammenstimmung der freien, sonweränen Kommunen keine Sorge. Ein "statistisches Centralamt" würde den Bedarf aller Art und etwa die "gesellschaftlich notwendige Arbeitszeit" feststellen und dann würde, wie in einem Vienenstock, die "Gesellschaft" an die Arbeit gehen: die pommerschen und preußischen Bauerngenossenschaften würden das ihnen zukommende Duantum Roggen, Butter, Fleisch, die westphälischen und schlesischen Vergwerts=, Hütten=, Maschinenbaugenossenschaften würden das auf sie entfallende Duantum Kohle, Eisen, die rheinischen Gemeinden das erforderliche Duantum Wein herstellen, für etwaigen Ausfall an Sonnenwärme würde "auf mechanischem, respektive chemischem Wege" Ersat geschaffen. Dann bestimmte das statistische Aunt die Vertei=lung, denn hossentlich sollen die Ponnnern doch auch an dem Wein

und die Kohlendistrifte an Fleisch und Butter Teil haben, und Alle lebten alle Tage herrlich und in Freuden, allsonntäglich seiernd das Andenken des großen Tages, wo die Überflüssigkeit einer "Regierung", das Genügen einer "Verwaltung der gemeinsamen Angelegenheiten" erkannt worden sei.

11. Mit einem Wort mag hier noch des Weges zur Herstellung der socialistischen Gesellschaftsordnung durch eine rein ökonomische Revolution gedacht werden, welchen Laffalle für gangbar zu halten sich den Anschein giebt: die Gründung von Produktivassociationen mit Staatskredit. In den Reden, die er zu Frankfurt a. M. im Mai 1863 hielt (dem sogenannten Arbeiterlesebuch, S. 43 ff.) rechnet er vor: mit 100 Mill. Thirn., die der Staat durch Banknotenaus= gabe sich selber zinsfrei beschaffen könnte, ließe sich die Sache machen. "Der Kapitalzins steht zu 5%. Diese geben jährlich 5 Mill. Thir., die man gleichfalls von neuem, wenn wir jene 100 Mill. Thaler hätten, zu demfelben Zwecke, zur Gründung von Arbeiter= Affociationen austhun könnten. Durch die Kraft des Ziusesziuses würden binnen 14 Jahren diese jährlichen 5 Mill. das Kapital verdoppelt haben und wir würden von da ab 200 Mill. haben, so daß wir von nun ab 10 Mill. jährliche Zinsen hätten, welche wir für Arbeiter= Affociationen verwenden könnten. Nehmen Sie nun an, daß im Durchschnitt aller Gewerbe auf 1 Kapital von 1 Mill. ungefähr 4000 Arbeiter arbeiten können; dies ist eine ganz beispielsweise An= nahme, die wahrscheinlich eher eine viel zu geringe ist, als eine zu hohe. Auf Grund der 100 Mill. also könnten sich 400 000 Arbeiter affociiren, das wäre mit ihren Familien eine Bevölkerung von 2 Mill.; mit 10 Mill. jährlicher Zinsen könnte neuen 40 000 Arbeitern jährlich die Möglichkeit der Freiheit und des Wohlstandes erblühen und somit neuen 200 000 Menschen, oder während der ersten 14 Jahre, so lange wir nur 5 Mill. jährlich annehmen, mindestens wiederum neuen 20 000 Arbeitern jährlich mit ihren Familien, und so wäre ein Weg gegeben, der in einer bestimmten Zeit Euch alle aus der Wüste führt. Aber das ist noch nichts! So viel seht ihr doch ein, daß ein industrieller Gewerbszweig dem anderen in die Hände arbeitet. Wenn also 3. B. erst 70 oder 80 Gewerke im Großen associirt wären, so brauchte das 71. gar kein neues Geld, sondern nur den Kredit der 70 früheren und hätte an diesem Kredit die hinreichende Bedingung seiner Existenz.
— So sehen Sie, daß meine frühere Rechnung, es würden jedes Jahr neue 20 000 oder 40 000 Arbeiter befreit werden können, noch eine viel zu geringe ist, und daß, wenn die Associirung erst vorgeschritten wäre, weit größere Massen sich jährlich associiren und zum Licht der Freiheit und des Wohlstandes durchdringen könnten, weit größere Massen und in weit schnellerer Zeit, als durch mein früheres Rechensermpel gegeben ist."

Also beinahe mit nichts, beinahe mit dem bloßen guten Willen ließe sich die Sache aussühren. Freilich, für alles ist Geld und Kredit vorhanden, nur hiersür nicht. Für sede Laune eines Fürsten oder seiner Maitresse, für sedes Absahinteresse der Bourgeoisie sind Kriege geführt worden, die hunderte von Millionen gekostet haben: nur wenn es sich um die "Erlösung der Menschheit" handelt, dann ist kein Geld

zu beschaffen.

Db Lassalle selbst von der Richtigkeit dieser sabelhaften Rechnung, die er mit so großer Zuversicht vorträgt, überzeugt war, kann dahin gestellt bleiben; er hat sich in seinen Berhandlungen mit Rodbertus skeptisch genug darüber ausgedrückt. Und Rodbertus verhielt sich entschieden ablehnend dagegen, er hielt dafür, "daß der richtige Weg zum Ziel die Beibehaltung der Lohnform sür das Arbeitereinkommen verlangt," freilich nicht in Gestalt des Lohnkontrakts, sondern der Lohnstare (Meyer, Emancipationskampf I, 76). Dagegen hielt das Gothaer Parteiprogramm von 1875 noch an der Sache sest: es sordert "die Errichtung von Produktivgenossenschaften mit Staatshülfe unter der demokratischen Kontrole des arbeitenden Volks, und zwar in solchem Umfang, daß aus ihnen die socialistische Organisation der Gesellschaft entstehe."

Es ist wohl nicht zweiselhaft, daß, wenn die verlangten 100 Millionen wirklich zur Verfügung gestellt worden wären, der Ersolg jenem Getränmten wenig ähnlich gesehen hätte. Die damit begründeten Unternehmungen würden vermutlich in nicht langer Zeit an äußeren Schwierigkeiten und vor allem an inneren Reibungen zu Grunde gegangen sein. Ob die Fähigkeit, für die Solidität des Unternehmens durch schwende Bemessung der Jahresdividende zu sorgen, bei dem Durchschnitt der Teilhaber hinlänglich ausgebildet gewesen

wäre? Ob der "volle Arbeitsertrag" den Erwartungen der Teilhaber überhaupt entsprochen hätte? 100 000 Thir. Unternehmergewinn er= gäben bei 1000 Arbeitern doch nur eine Steigerung des jährlichen Einkommens eines jeden von 100 Thalern, also etwa 1/3 des bis= herigen Jahreseinkommens. Db nicht getäuschte Erwartungen in Mißtrauen gegen die Leiter der Unternehmung umgeschlagen wäre? und ob dieses nicht zu fortwährenden Umwälzungen und Experimenten getrieben hätte? Db die Arbeiter — ein Punkt, den Brentano in einer Erörterung über Produktivassociationen (bei Schönberg, I, 949) hervorhebt — es über sich hätten gewinnen können, den technischen und kaufmännischen Leitern der Unternehmung ein Gehalt zu zahlen, das dem entspräche, welches dieselben in kapitalistischen Unternehmungen beziehen? Db nicht die Mißgunst der gewöhnlichen Arbeiter jene be= sonders vorgebildeten Arbeiter durch Beknauserung, Neid und Wider= spenstigkeit vertrieben und dann in der hochgradigen Verblendung, die von Agitatoren erzeugt und genährt zu werden pflegt, überhaupt zu entbehren versucht hätte, etwa durch Wahl aus eigener Mitte, oder, nach altdemokratischem Recept, durchs Loos sich Vorsteher erwählend? Db nicht, bei der Notwendigkeit öffentlicher Beratung, Beschlußfassung und Kontrole, diese Gesellschaften an Beweglichkeit allzusehr hinter den kapitalistischen Unternehmungen zurückgeblieben wären? Db nicht — doch genug der Ursachen, die jenen Gesellschaften das Leben hätten schwer machen müssen, vermutlich so schwer, daß nur wenige, unter besonders günstigen Bedingungen arbeitende Associationen es zu ertragen im Stande gewesen wären.

übrigens, wenn die Erlösung der Menschheit wirklich mit der Lumperei von 100 Millionen Thalern zu bewerkstelligen ist, warum riet Lassalle nicht den Arbeitern Deutschlands, ein einziges Jahr sich des Tabaks und Branntweins gänzlich zu enthalten und den sonst hierfür verausgabten Betrag zur Gründung jener erlösenden Associationen zu verwenden? Die hierin bewiesene Willenskraft wäre zugleich ein gutes Fundament für das Gedeihen der Sache gewesen. Oder haben die Arbeiter nicht so viel Willenskraft oder Interesse an der Sache? Und dann sollen wir glanden, daß das große Werk mit gesborgtem oder geschenktem Gelde vollbracht werden könnte?

Mir scheint überhaupt, die wirtschaftliche Revolution von Staats

wegen ist ebenso wenig geeignet, die neue Gesellschaftsordnung herbeiszusschren, als die politische Revolution. Durch Revolution mit einem Schlage wird sie überhaupt nicht kommen: damit käme nur das Ende der Dinge. Soll sie kommen, so muß sie durch allmäliges Wachstum aus dem Bestehenden hervorgehen.

12. Ift sie im Wachsen? Hierauf kann nur die Geschichte eine Antwort geben. Und diese Antwort scheint nur allerdings in gewissem Sinne bezahend zu lauten: die Geschichte der europäischen Kulturvölker zeigt in den letzten Jahrhunderten eine Bewegung, welche sich in der That als Annäherung an eine socialistische Gesellschafts- ordnung beschreiben läßt. Und zwar ist es eine doppelte Bewegung,

eine wirtschaftliche und eine politische.

Die wirtschaftliche Bewegung besteht in jener Zusammenfassung des Kapitals zu immer größeren und wirksameren Massen und der entsprechenden Zusammenfassung der Produktion in immer größere, wirksamere Unternehmungen, welche R. Marx als die für die moderne Zeit charakteristische Erscheinung so stark hervorhebt. Mit der Ber= wandlung kleiner selbständiger, mit eigenen Produktionsmitteln arbeiten= der Handwerker und Bauern in besitzlose Lohnarbeiter, "der Expropriation der großen Volksmasse von Grund und Boden und Lebens= mitteln und Arbeitsinstrumenten", beginnt die kapitalistische Ara. Aber "sobald dieser Umwandlungsproceß nach Tiese und Umfang die alte Gesellschaft hinlänglich zersetzt hat, sobald die Arbeiter in Proletarier, ihre Arbeitsbedingungen in Kapital verwandelt sind, gewinnt die weitere Vergesellschaftung der Arbeit und weitere Verwandlung der Erde und anderer Produktionsmittel in gesellschaftlich ausgebeutete, also gemeinschaftliche Produktionsmittel, daher die weitere Expropriation der Privateigentümer eine neue Form. Was jetzt zu expropriiren, ist nicht länger der selbstwirtschaftende Arbeiter, sondern der viele Arbeiter exploitirende Kapitalist. Diese Expropriation vollzieht sich durch das Spiel der immanenten Gesetze der kapitalistischen Produktion selbst, durch die Konzentration der Kapitalien. Je ein Kapitalist schlägt viele todt. Hand in Hand mit dieser Konzentration entwickelt sich die kooperative Form des Arbeitsproceses, die technologische Anwen= dung der Wissenschaft, die Ökonomisirung aller Produktionsmittel. Mit der beständig abnehmenden Zahl der Kapitalmagnaten wächst die Massentung, aber auch die Empörung der stets anschwellenden und durch den Mechanismus des kapitalistischen Produktionsprocesses selbst geschulten, vereinten und organisirten Arbeiterklasse. Das Kapitalsmonopol wird zur Fessel der Produktionsweise, die mit und unter ihm aufgeblüht ist. Die Konzentration der Produktionsmittel und die Vergesellschaftung der Arbeit erreichen einen Punkt, wo sie unversträglich werden mit ihrer kapitalistischen Hülle. Sie wird gespreugt. Die Stunde des kapitalistischen Privateigentums schlägt. Die Expropriateurs werden expropriirt" (Das Kapital S. 791 ss.).

Die Sache verläuft nicht ganz so einfach und glatt; so tritt z. B. die Associirung kleiner Kapitalien und Kapitalanteile in Form von Aktiengesellschaften, oder in Form von Beleihung produktiver Unternehmungen der "Expropriation" der Kapitalisten hemmend Man vergesse auch nicht die gewaltige Entwickelung des Sparkassen= und Versicherungswesens während der letten 50 Jahre; die preußischen Sparkassen z. B. zeigten Ende 1886 einen Bestand von 41/2 Million Bücher mit 2500 Mill. Mt. Einlagen, die sächsischen von 11/3 Mill. Einleger mit 463 Mill. M. Einlagen. schematisirte Darstellung der Entwickelung, zu der die kapitalistische Gesellschaftsordnung tendirt, kann sie immerhin gelten, namentlich was die Organisation der Produktion anlangt. In dem Maake, als die produktiven Unternehmungen sich konzentiren, d. h. der Zahl nach vermindern, dem Umfang nach ausdehnen, sei es, daß sie in der Hand eines kapitalistischen Unternehmers bleiben, sei es, daß sie an Rapitalassociationen übergehen, wozu jede Vergrößerung als Anreiz wirft, wird der Betrieb innerlich socialistischer: die Leitung löst sich mehr und mehr von dem Besitz und geht an Angestellte über, die, selbst ohne Rapital, als dirigirende Organe thätig sind. Zugleich wird das Interesse der Gesammtheit an dem Bestand und Betrieb dieser Unternehmungen größer und fühlbarer; die Abhängigkeit derselben von dem Privatinteresse des oder der Kapitalisten wird mehr und mehr als unverträglich mit dem Interesse der Gesammtheit empfunden. So bringt die rein wirtschaftliche Entwickelung die Tendenz der Socialifirung hervor. Auch Anfänge socialistischer Verteilung zeigen sich. Tantiemen für die dirigirenden Organe, sowie die hin und

wieder versuchte Gewinnbeteiligung der Arbeiter können als solche ansgesehen werden\*).

Dieser spontanen Bewegung der Gesellschaft geht zur Seite die beständig wachsende Ausdehnung der wirtschaftlichen Thätig= keit der politischen Verbände. Wenn man unser heutiges Staats= wesen mit dem vor 400 Jahren vergleicht, dann fällt eine große Veränderung in die Augen: die ungeheure Erweiterung des Kreises der Staatsthätigkeit und die gewaltige Junahme des Beruss= beamtentums. Im Mittelalter war die Staatsthätigkeit im wesentlichen auf zwei Dinge beschränkt: die Kriegführung und die Friedens= bewahrung. Und zwar übte der Staat auch diese Thätigkeiten nicht durch Berussbeamte; das Heer Staat auch diese Thätigkeiten nicht durch Berussbeamte; das Heer bestand aus dem Aufgebot des Lehus= träger; die Rechtsprechung wurde von Schöffen und Grundherren geübt.

<sup>\*)</sup> Alls ein wichtiges Mittel zur Konzentrirung des Kapitals ist das Börsenwefen anzusehen, besonders auch das Borfenspiel, deffen letter Erfolg regelmäßig ist, das kleine und mittlere Rapital bem Großkapital, das dabei gleichsam als Bankhalter auftritt, in die Sande ju spielen. Gine intereffante Darftellung des Berfahrens giebt A. Schäffle in einer Abhandlung über den Wiener Börfenkrach v. J. 1873 (Tübinger Zeitschrift für die ges. Staatswiss., Jahrg. 1874). Der Bergang ist furz folgender. Die großen Borfenmachte ziehen zuerft das Spielpublikum groß, indem sie das Geld zum Spiel durch Beleihung von Papieren, naturlich bedeutend unter bem Kurswert, und in Report hergeben. Durch Gründungen und Emissionen werden dann immer neue Spielpapiere geschaffen und zu Phantasiepreisen dem Coulissenpublikum aufgehängt. Was die Schrankenmächte (die alten und befestigten Börfengrößen) aus Rudficht auf die Bahrung der Respektabilität nicht felber gründen mogen, wird Tochterinstituten, patronisirten Makler-, Bauund anderen Gründungsbanken überlassen. Die Leithammel ber Conlisse pouffiren die nenen Werte, die Zeitungen trompeten das neue Unternehmen als unerhört gewinnversprechend aus. Die Coulisse wird immer größer, Rausleute, Fabrikanten, Officiere, Beamte, Landwirte, Professoren, Sansknechte, alles beginnt zu spekuliren; von der Hanptstadt breitet sich die Bewegung über die Provinzen aus, das ganze Land schwimmt, das ftiere Auge auf den Roder gerichtet, in den großen hamen hinein. Ift er gefüllt, dami wird er gehoben: das große Kapital zieht sich zurud, die Depots werden abgestoßen, die Kurse weichen, konvulsivische Zuckungen treten ein, und eines Morgens bricht die Panik aus, Die "feinften Werte" werden zu Schlenderpreisen verkauft und in wenigen Stunden ist die ganze Conlisse ein= und Der große Rachen, in den ber Baringszug in der trüben Börfenflut blod und gierig hineingeschwommen ift, ist geschloffen. Rach einer Beile der Eustlosigkeit und Saturirtheit beginnt das Spiel von nenem; eine neue Coulisse wird groß gefüttert, um nachmals auf diefelbe Weise in dem Rachen zu verschwinden.

Eine kleine Anzahl von Amtleuten genügte den geringen Aufgaben der Berwaltung. Seither hat, namentlich seit dem westphälischen Frieden, in Anlehnung an das französische Vorbild eine beständige Ausdehnung der Staatsthätigkeit mit entsprechender Vermehrung des Staatsbeamten= tums stattgefunden. Das stehende Heer beruht gegenwärtig auf einem zahlreichen Berufssoldatentum, dem die militärische Ausbildung des Volks obliegt. Die Officiere, Unterofficiere und Beamten des deutschen Heeres maden allein ein nach mittelalterlichen Begriffen großes Beer Nicht minder ist die Beschaffung des ganzen Kriegsapparats, Bewaffnung, Bekleidung, Verpflegung, verstaatlicht. Ebenso ist die zweite Aufgabe, die Nechts- und Friedensbewahrung, in die Form der Staatsunternehmung übergegangen: ein ganzes Heer von Nichtern, Beamten, Schreibern, Angestellten, Polizisten steht im Solde des Staates. Ein drittes Heer von Beauten wird von der Finanzver= waltung bei der Stener= und Zollerhebung beschäftigt. Rach dem statistischen Handbuch für den preußischen Staat (1888) gab es 1882 in Preußen allein 119,000 in der Verwaltung, Rechts= und Wohl= thätigkeitspflege Angestellte.

Dazu kommen völlig neue Gebiete der Staatsthätigkeit. Seit dem 17. Jahrhundert ift das Verkehrswesen in fortschreitendem Maaße verstaatlicht worden; die Zahl der von den deutschen Staaten gegenwärtig im Post-, Telegraphie- und Eisenbahndienst angestellten und beschäftigten Personen geht längst in die Hunderttausende. In einer Sitzung des Abgeordnetenhauses im Jahre 1888 gab der preußische Minister für das Eisenbahnwesen die Zahlen des Personals seiner Verwaltung auf 80,000 Beamte und 150,000 Arbeiter an. Dazu kommt der Post- und Telegraphenbetrieb mit gegen 44,000 Angestellten.

Ein anderes wichtiges Gebiet der Staatsthätigkeit bildet das Unterrichtswesen. Die Anfänge desselben übernahm der Staat als Erbe der Kirche nach der Resormation. Die gewaltige Entwickelung des Volksschulwesens, mit Schulzwang und Unterhaltungspflicht der Gemeinden, unter Verwaltung des Staats, hat sich im wesentlichen erst im letzten Jahrhundert vollzogen. Anch der Übergang der Verwaltung des Gelehrtenschulwesens von den Städten auf den Staat, sowie die Schöpfung eines technischen Unterrichtswesens gehört dem 19. Jahrhundert an, während die Verstaatlichung der Universitäten

von der Reformation datirt, Anfänge derselben noch älter sind. — Die Zahl der hierher gehörigen Stellen im Staatsdienst geht in Deutschland ebenfalls längst in die Hunderttansend. In Preußen allein zählte man nach dem statistischen Handbuch im Jahre 1886 etwa 60,000 Lehrer= und 7000 Lehrerinnenstellen an Volksschulen, 8700 Lehrerstellen an Mittelschulen und 1200 Docenten an den Universitäten. — Nicht minder hat der Staat die Fürsorge für die Mittel wissenschaftlicher Forschung aller Art, Bibliotheken, Sammlungen, Akademien, physikalische, astronomische, physiologische, chemische Institute u. s. w. übernommen.

Auch die Fürsorge für die Gesundheit hat der Staat in seinen Kreis gezogen: er unterrichtet, prüft und koncessionirt Ürzte und Apotheker, errichtet Gesundheitsämter, erzwingt die Jupsung und Wiederimpsung u. s. s.; die ungelehrte Heilkunst, die vor 100 Jahren noch einen sehr ausgedehnten Spielraum hatte, ist jest dis auf einen geringen Rest verschwunden. Auch der Schutz der Volksernährung gegen Fälschung und Fahrlässigkeit aller Art gehört hierher. Die Gesmeinden erbauen und unterhalten Krankenhäuser. Die Armenpflege, früher ebenso wie die Krankenpslege der Privatwohlthätigkeit überslassen, ist zu einer der bedeutendsten Aufgaben der Gemeindeverwaltung geworden, unter Anordnung und subsidiärer Beteiligung des Staates.

Endlich üben Staat und Gemeinden eine höchst ausgebreitete Thätigkeit auf dem Gebiet der Gütererzengung: Forstwirtschaft und Bergban sind alte Zweige der Staatsunternehmung, letzterer im Zeitzalter der Kohle und des Eisens ungehener augewachsen. Die großen Stadt-Gemeinden haben eine Reihe wichtiger wirtschaftlicher Leistungen der Privatunternehmung zu entziehen einen bedeutenden Anfang gemacht: die Versorung der Einzelhanshaltungen mit Licht und Wasser, die Unterhaltung und Reinigung der Straßen, die Entsernung versbrauchter Stoffe (Kanalisation), die Verhütung von Fenerschäben durch Unterhaltung einer Fenerwehr, die Anlage und Unterhaltung von Gärten und Parks, die Verwaltung von Sparkassen u. s. w.

Diese gewaltige Erweiterung der Thätigkeit kommt in den gewaltig auschwellenden Einnahme- und Ausgaberechnungen des Staats und der Gemeinden zur Erscheimung. Man mag in dem Buch von Niedel über den brandenburgisch-preußischen Staatshaushalt in den beiden letzten Jahrhunderten (1866) nachsehen, wie der Betrag desselben von etwa 400,000 Thalern beim Regierungsantritt des großen Kurfürsten in stetigem Fortschritt gewachsen ist, bis er jetzt ungefähr das Tausendfache erreicht hat. Die Vermehrung der Volkszahl und die Veränderung des Geldwertes lassen die Thatsache einer ungeheuren Steigerung gleichwohl bestehen. Auch hier zeigt das letzte Jahrhundert den stärksten Fortschritt. Vor genau 100 Jahren, in den letzten Jahren der Regierung Friedrichs des Großen, betrugen die gesammten Staats= ausgaben gegen 161/2 Mill. Thaler; davon kamen über 3/4 allein auf die Unterhaltung des Heeres; die ganze Civilverwaltung mit Einschluß der Hofverwaltung wurde mit 4 Mill. bestritten. Jeder Stadthans= halt läßt ein ähnliches Wachstum erkennen. So zeigt also die jüngste Vergangenheit das Leben der enropäischen Völker in einer Bewegung, welche durch die Formel beschrieben werden kann: fortschreitende Aus= behnung der gemeinwirtschaftlichen auf Rosten der privat= wirtschaftlichen Unternehmung.

13. Und die Zukunft? Es erscheint nicht zweifelhaft, daß, wenn nicht unvorhersehbare Ereignisse dazwischen treten, die Ent= wickelung der Dinge in derselben Richtung sich weiter bewegen wird. Die Ursache der fortschreitenden Ausdehnung der zwangsgemeinwirt= schaftlichen Unternehmung, wenn wir mit diesem Ausdruck A. Wagners die Unternehmung von Staat und Gemeinde der privatwirtschaftlichen Unternehnung gegenüberstellen, liegt offenbar darin, daß mit der Größe, Ausdehnung, Wichtigkeit und Schwierigkeit von Unternehmungen und Arbeitsleiftungen das Interesse der Gesammtheit an der sachgemäßen, tüchtigen, zuverlässigen Leitung und Ausführung derfelben wächst, und daß dieses Interesse der Gesammtheit mehr gesichert erscheint, wenn Leitung und Ausführung in die Hand von Organen der Gesellschaft gelegt werden, als wenn sie privaten Unter= nehmern überlassen bleiben. Für die letzteren ist natürlich das Privat= interesse maßgebend und ein Zusammenfallen ihres Privatinteresses mit dem Interesse der Gesammtheit ein glücklicher Zufall, den man nicht eben Urfache hat, als Regel zu erwarten. Übernimmt dagegen die Gesellschaft diese Arbeitsgebiete direkt in eigene Verwaltung, so kann sie, scheint es, das öffentliche Interesse darin unmittelbar zum herrschenden machen.

Am stärksten und unmittelbarsten ist das Interesse der Gesammt= an der Tüchtigkeit und Zuverlässigkeit der Einrichtungen und Leistungen, deren Aufgabe die Erhaltung und Durchsetzung des Gemeinwesens nach außen, und die Bewahrung des Rechts und Friedens im Innern ist, des Heeres und der Rechts= und Polizeiverwal= Hier hat daher die Verstaatlichung sich zuerst durchgesetzt. An die Stelle des Lehnsheeres und der Patrimonialgerichtsbarkeit, welche man als Privatunternehnung im Staatsauftrag bezeichnen fönnte, ist das stehende Heer mit Berufssoldaten und das ständige Staatsbeamtentum getreten. Nur die Kirche hat die gemeinwirtschaftliche Form der Unternehmung noch früher erreicht: eine frühere Zeit sah eben die Seelforge für die allerwichtigste und notwendigste Aufgabe der Gesammtheit gegenüber dem Einzelnen an, und zugleich schienen die Angelegenheiten der Religion am meisten dem nicht fach= männisch gebildeten Urteil des Laien sich zu entziehen, auch Berirrungen auf diesem Gebiet von den gefährlichsten, unheilbaren Folgen begleitet zu sein.

Dieselben Motive sind es, die in unserer Zeit zur Verstaatlichung des Schulwesens geführt haben: je größer und allgemeiner bei steigender Kultur das Unterrichtsbedürsnis wurde, desto weniger schien die Privatunternehmung hinlängliche Gewähr für die angemessene, sachgemäße Befriedigung zu bieten, sie wurde daher durch öffentliche Unternehmung immer mehr ersett. Die fortschreitende Ausbildung der Sanitätspolizei wird offenbar durch dieselben Ursachen bewirkt: steigendes Interesse der Gesammtheit an der gemeinsamen Abwehr gesundheitsschädlicher Einslüsse zunächst in den Großstädten, verbunden mit der zunehmenden Unsähigkeit des Einzelnen, ärztliche Leistungen zu beurteilen und andererseits gegen Unterlassungsstünden der Nachbarn sich zu schüßen.

Nicht anders liegt die Sache bei der Verstaatlichung des Verstehrswesens. So lange der Verkehr wesentlich durch Fuhrwerke auf den Landstraßen vermittelt wurde, wäre der Gedanke der Verstaatslichung desselben unsinnig erschienen. Die Entstehung der Eisensbahnen schuf gänzlich veränderte Umstände. Das Interesse der Gestammtheit an der Regelmäßigkeit, Sicherheit, Zugänglichkeit der Verstehrsmittel ist dadurch ungemein gewachsen; gleichzeitig waren die

Bahnen durch ihr thatsächliches Monopol in ganz anderem Maße als die alten Fuhrlente im Stande, unter Umständen ihr Interesse auf Kosten der Interessen der Gesammtheit auszubeuten; der Einzelne war ihnen gegenüber völlig hülflos. So drang unter dem mit-wirkenden Druck der militärischen Interessen der Gedanke der Versstaatlichung durch, ein Schritt, der in seiner ganzen Tragweite vielsleicht erst späteren Geschlechtern offenbar werden wird\*).

Man kann nun fagen: auch auf dem Gebiet der Großindustrie ist ein Zustand in der Bildung begriffen, der ebenfalls die Verstaatlichungstendenz hervorrufen wird. Die fortschreitende Zentralisirung der Unternehmungen steigert an sich das Interesse der Gesammtheit an ihrem Erfolg. Db der ehrsame Schmiede= oder Schlossermeister eines Dorfes sein Handwerk mit Verstand und Erfolg treibt, davon hängt seine eigene Wohlfahrt ab, die der Dorfbewohner doch nicht in erheblichem Maße und weitere Kreise wissen überhaupt nichts davon. Ob dagegen die berühmten Gußstahlwerke zu Essen mit ihren Hunderten von Beamten und vielen Taufenden von Arbeitern zweckmäßig geleitet und gut verwaltet werden, davon hängt die Wohlfahrt des Besitzers vielleicht nur in geringem Maaße ab, er würde wohl zu leben behalten, auch wenn der Betrieb eingestellt werden müßte; dagegen ist Wohlfahrt und Gedeihen der ganzen Stadt mit ihren 60 000 Einwohnern ganz unmittelbar von dem Erfolg jener Unternehmung abhängig, und der Untergang derfelben würde sich mit den schmerzlichsten Folgen weit über die Grenzen der Stadt, ja der Provinz bemerkbar machen. Man kann also sagen, nur rechtlich, nicht aber thatsächlich ist diese Unternehmung eine Privat= angelegenheit. Das würde sehr scharf und sehr allgemein empfunden werden, wenn die Unternehmung durch irgend einen unglücklichen

<sup>\*)</sup> Ein interessanter Aussatz von v. d. Leven in Schmollers Jahrb. für Gesetzgebung und Verw. 1884 berichtet über die Verhältnisse des französischen Eisenzbahnwesens. Die Hauptlinien sind in der Hand von sechs großen Gesellschaften, von denen in dreien das Haus Nothschild von maßgebendem Einsluß ist. Vielzfältige begründete Klagen über Vernachlässignng der Interessen des Publikums zu Gunsten der Gesellschaften vermochten bisher weder in der Presse noch in der Kammer durchzudringen. Eben deshalb wird auch dort die Forderung der Versstaatlichung jest vielsach erhoben.

Zufall in ganz ungeeignete Hände überginge. Wenn ein nachfolgender Besitzer durch unsimmige Projekte die gewaltigen Werke zu Grunde zu richten und die bescheidene Existenz von Tausenden von Familien zu vernichten drohte, so würde sich ohne Zweifel eine starke Empfindung in weiten Kreisen regen: bem Unfug muffe gestenert, die Verfügung über die Unternehmung müsse so ungeeigneten Händen durch staatliches Ginschreiten entzogen werden. Oder man setze den Fall, daß durch irgend welche Unfälle die Unternehmung Gefahr liefe zu Grunde zu gehen, während sie doch an sich lebensfähig wäre, würde sich nicht der Gedanke aufdrängen, fie durch öffentlichen Credit zu erhalten oder sie in öffentliche Verwaltung zu übernehmen? Wenn eine Provinz oder ein Kreis durch Überschwemmung oder Mißernte heim= gesucht wird, hilft man durch Staatsunterstützung den Notstand überwinden; ihr Untergang wäre ein Verlust für die Gesammtheit. Steht es nicht ebenso mit jener Unternehmung? vertritt sie nicht gleichsam fünf oder zehn Duadratmeilen angebauten Bodens? Db es zulett und in jeder Absicht zweckmäßig wäre, wenn solchen Antrieben nachgegeben würde, kann dahin gestellt bleiben. Daß sie sich stark regen und unter Umständen durchsetzen würden, ist wahrscheinlich. Es würde sich darin nur die Thatsache darstellen, daß für derartige Unternehmungen die allgemeinen Regeln des Eigentumsrechts nicht mehr ganz paffend find.

Ein anderer Borgang, in dem die Zentralisation der wirtschaftslichen Unternehmungen zu Tage tritt, wird in demselben Sinne wirsten: das beginnende Koalitionswesen zum Zweck monopolistischer Beherrschung des Markts. Auf dem Gebiet der Eisenproduktion haben bekanntlich in jüngster Zeit, um der "verderblichen Konkurrenz" zu steuern, vielsach Verabredungen zwischen den großen Unternehmungen über Duantität der Produktion und Höhe des Verkausspreises, mit Konventionalstrasen gegen Übertretungen stattgesunden; selbst gegen ausländische Konkurrenz wird das Mittel der Kartellsbildung schon versucht, sosern Schutzoll nicht zu erreichen oder nicht wirksam genng ist. Die Sache mag ihr gutes Recht haben, nicht blos vom Standpunkt des Keingewinns der Inhaber und Aktionäre, sondern auch der Gesammtheit: an der intermittirenden spekulativen Ausbeutung der Bodenschäße und der Menschenkräfte, zu der die

Konkurrenz treibt, hat sicherlich die Gesammtheit kein Interesse, da= gegen ein starkes Interesse an der Solidität und Stabilität des Betriebs. Aber andererseits ist nicht zu verkennen, daß durch derartige Kartellbildung die Gesammtheit in eine Abhängigkeit von einigen Großunternehnungen kommt, die sehr geeignet ist, die Frage zu er= regen: ob es nicht notwendig sei, auf Mittel zu denken, dieser Ab= hängigkeit sich zu entziehen? Man denke nur an den Staatseisenbahn= betrieb; wird er nicht notwendig die Tendenz haben, sich von der= artigen Verabredungen durch Staatsunternehmung frei zu machen? Würde er nicht, wenn es keinen anderen Weg gäbe, das öffentliche Interesse gegen die Ausbentung durch Privatinteressen zu schützen, zuletzt zur Zwangsenteignung raten? Privatmonopole treiben zum Staatsmonopol\*). Ganz ebenso steht es hinsichtlich der Rohlenpro-Ja wird nicht ohnehin die Eisen= und Kohlenproduktion in dem Maaße, als die industrielle Produktion an Ausdehmung und Wichtigkeit gewinnt, zu einer Angelegenheit von öffentlichem Interesse? Wohlstand und Macht des Volkes wird in immer stärkerem Maaße von dem Besitz dieser nicht unerschöpflichen Bodenschätze abhängig. Gegen verschwenderische oder unwirtschaftliche Ausbeutung derselben wird der Staat nicht gleichgültig bleiben können, wenn einmal die Erschöpfung in absehbare Nähe gerückt werden sollte.

Hiernach kann man also sagen: die Entwickelung der Großindustrie bewegt sich in der Richtung, daß sie eine steigende Tendenz zu Eingriffen des Staats, zuletzt zur Verstaatlichung hervorbringt. Und zugleich wird durch dieselbe Entwicklung die Industrie für die Übernahme in öffentliche Verwaltung von der technischen Seite her

<sup>\*)</sup> In dem Jahresbericht für 1887 der Aktiengesellschaft "Oberschlesische Eisensindustrie" kommt folgender bemerkenswerter Abschuitt vor: "Der Berband Oberschlesischer Walzwerke war bald nach seiner Gründung bestrebt, Sicherungen dafür zu schaffen, daß im Falle einer sich sehr günstig gestaltenden Konzunktur eine Konsturrenz durch die zur Zeit außer Betrieb befindlichen Walzwerke Oberschlesiens während der Dauer des Verbandes ausgeschlossen werde. Derselbe pachtete deshalb behufs Außerbetriebsehung für die Dauer von 3 Jahren die der Firma — (folgen die Namen) gehörigen hüttens und Walzwerke" (Vossische Ztg. 9. April 1888). Man erinnert sich der holländischen Kaussente, die Pfesser ins Meer schütteten, zur Regulirung der Preise. Auch an die Bestrebungen der deutschen Buchhändler zur Abschaffung der "Preischlenderei" ist zu erinnern.

gleichsam vorbereitet: zehntausend Dorfschmieden in öffentliche Verwalstung zu übernehmen wäre eine unmögliche Sache; dagegen eine Aftiensunternehmung, die 10000 Arbeiter beschäftigt, durch vom Staat ernannte Direktoren verwalten lassen, hätte an sich gar keine Schwierigkeit.

Noch von einem anderen Punkt her ist die Staatsunternehmung in vielen Staaten tief in das wirtschaftliche Leben eingedrungen: durch Staatsmonopole im Interesse der Vermehrung des Staatseinkommens. Die Versuche des deutschen Reichs in dieser Absicht waren bisher nicht erfolgreich. Sollte das Wachstum der Staatseausgaben dauern, und vor allem sollte einmal plötzlich eine große Steigerung stattsinden, so würde es dann vermutlich doch als der gangbarste Weg zur Beschaffung der Mittel erscheinen, gewisse Arstikel der allgemeinen Konsumtion in der Form der Übernahme ihrer Produktion und ihres Vertriebs zur Tragung der Lasten herauzusziehen. Durch Spiritusbanken und dergleichen Vorkehrungen könnte auch hier die Sache vorbereitet werden.

Ein anderes Gebiet, das bisher der Privatunternehmung überslassen war, nach dem aber der Staat die Hand auszustrecken beginnt, ist das Versicherungswesen. Und man wird sagen müssen, daß die Bedenken gegen Verstaatlichung vielleicht nirgend erheblicher sind als hier. Einfache, büreanmäßige Thätigkeit, großes Interesse der Gesammtheit an Sicherheit und Zuverlässigkeit der Leistungen, beinahe völlige Unfähigkeit des Einzelnen, die Verhältnisse der Privatuntersnehmungen zu durchschauen und sein Interesse selbst zu beraten, kommen hier zusammen. Und daß hier das Interesse der Untersnehmer vielsach in stärkerem Maaße als das der Versicherten Ausschlag gebend gewesen ist, scheint aus der Höhe der Dividende der meisten Gesellschaften sich zu ergeben.

Nicht minder ist es wahrscheinlich, daß sich die Gemeindes unternehmung namentlich in den Großstädten auf Kosten der Prispatunternehmung ausdehnen wird. Von den Pserdebahnen gilt in einigem Maaße dasselbe, was von den Eisenbahnen gilt, nur daß das drängende militärische Interesse fortfällt. Zu der Versorgung mit Licht und Wasser kommt möglicher Weise einmal die Versorgung mit motorischen Kräften und mit Wärme; die Benuhung elektrischer Kräfte ist ja erst am Ansang.

Von erusthaften Männern ist ferner die Frage aufgeworfen worden, ob nicht die Fürsorge für das Wohnungsbedürfnis wenigstens zum Teil von den Städten übernommen werden könnte und sollte. Angenscheinlich ift, daß diese Anfgabe in den Großstädten von der Privatunternehmung durchaus nicht in jeder Hinsicht befriedigend gelöft wird, und daß andererseits der Ginzelne gerade an Diesem Punkt in einer oft überaus drückenden Abhängigkeit von dem Unternehmer sich befindet. Namentlich fehlt es an zweckmäßigen und gefunden Wohnungen für die unteren Klassen; auch leiden diese vielfach durch wucherische Ausbentung einer Zwangslage, sowie durch halsabschneiderische Mietsverträge. Es ist in der That deutbar, daß es einmal für möglich und notwendig gehalten werden wird, wenig= stens durch konkurrirendes Angebot bessernd auf diese Berhältnisse einzuwirken. Die Verwaltung von Mietshäufern ist nicht eben eine schwierige Sache; und was wäre billiger, als daß die Stadt an der Grundrente Anteil hätte, die durch ihr Wachstum und ihre kostspieligen Anlagen aller Art entsteht? Warum aus dem Stadtfäckel alle Rosten bestreiten und alle Vorteile müßigen Haus= und Grundstücks= besitzern oder Spekulanten überlassen? Es ist denkbar; ob in jeder -Hinficht zweckmäßig, bleibe dahin gestellt\*).

Das Gebiet wirtschaftlicher Thätigkeit, das am weitesten davon entfernt ist, von der Verstaatlichungstendenz ergriffen zu werden, ist die Landwirtschaft, soweit sie in bänerlichen Vetrieben besteht. Mit dem Großgrundbesitz steht es etwas anders. Sofern der Großgrundbesitzer seine Aufgabe lediglich in der Einziehung von Pachtgeldern und ihrer Verzehrung in irgend einer der europäischen

<sup>\*)</sup> A. Wagner, Bolkswirtschaftslehre § 352 ff. Ebendort § 355 findet man Nachweisungen über die Steigerung des Wertes Berliner Grundstücke nach 1870. Der aus den Berkäusen berechnete Kurswert aller bebauten Grundstücke stieg von 1478 Mill. Mk. im J. 1870 bis auf 3030 Mill. Mk. im J. 1873, um dann wieder etwas zu sinken. Der nach dem Mietsertrag berechnete Wert stieg zwischen 1870 und 1876 von 1456 bis auf 3014 Mill. Mk. Bon den bebauten Grundstücken wechselten in den J. 1870—76 den Besitzer durch Kauf in der Reihenfolge der Jahre 717, 1369, 3735, 1997, 1227, 1226, 1497 oder in Prozenten 5.2, 10.2, 26.2, 13.5, 7.9, 7.6, 8.9; in den drei Gründerjahren also 50 Prozent. Freilich kommen auf manche Hänser viele Besitzerwechsel. Seder Käuser aber ist ein Mietssteigerungsspekulant.

Großstädte erblickt, wie es in Rugland oder England in erheblichem Umfang der Fall ist, ist sein Dasein, unter dem Gesichtspunkt der Gesammtwohlfahrt betrachtet, offenbar jeden Tag entbehrlich; und sofern er der Wirtschaft notwendiges Betriebskapital entzieht, um damit sinnlose Repräsentationskosten zu bestreiten, wirkt er wirtschaftlich zerstörend. Es ist befannt, daß in England und Frland die Land= frage längst einen wichtigsten Bestandteil der socialen Frage aus= macht. Wenn durch Unverstand und Gleichgiltigkeit gegen die Ge= jammtwohlfahrt in Deutschland ähnliche Zuftände eintreten sollten, dann ift nicht unwahrscheinlich, daß dieselbe Staatsraison, welche heute den Ankauf polnischer Rittergüter und die Ansiedelung deutscher Bauern auf denselben durchsett, zu irgend welchen der Zeit ent= sprechenden Maaßregeln für den ganzen Großgrundbesit führen würde. Das Bewußtsein, daß das Interesse des Staats und Volks den In= teressen und Rechten der Einzelnen voranstelse, ist in Deutschland offenbar viel lebhafter, als in England. Und nirgend war von jeher der öffentliche Charafter des Besitzes mehr sichtbar und einleuchtend, als beim Großgrundbesitz: seine ökonomische, politische und moralische Rechtfertigung beruht allein darauf, daß er hervorragenden Familien die wirtschaftliche Grundlage zu hervorragenden Leistungen, nament= lich auch zu politischen, diplomatischen, militärischen Leistungen für die Gesamnitheit gewährt\*).

Als die eigentliche Säule der bestehenden Eigentums= und Gestellschaftsordnung wird mit Necht der bänerliche Grundbesitz ausgesehen. Doch ist nicht zu verkennen, daß Ursachen vorhanden sind, welche auch hier in Nichtung auf Zentralisirung des Betriebs wirksam sind. In dem Maaße als die Mittel der modernen Technik zur Verwendung kommen und bei steigenden Arbeitslöhnen und sinkendem Zinsssuß kommen müssen, gewinnt der Großbetrieb an Vorteilen

<sup>\*)</sup> Als ein Zeichen der Zeit mag ein Artikel der Tübinger Zeitschrift für Staatswissenschaften (1888, 44. Jahrg. S. 97 ss.) erwähnt werden, der sich sehr lebhaft über die Berwüstung der Landwirtschaft durch "Kavalierwirtschaft" ansspricht und in einer "materialistischen übertreibung des Ehr- und Standesbegriffs" die wesentliche Ursache der Notlage des Großgrundbesitzes sindet. Er schlägt zur Ab-hilse die Beschränkung der Dispositionsfähigkeit des zeitweiligen Inhabers über den Besitz durch einen Familienrat vor.

gegenüber dem Kleinbetrieb. Auch die Verbindung der Fabrikation mit der Landwirtschaft (Spiritus, Zucker) wirkt in demselben Sinn.

Es ist nicht abzusehen, in welchem Umfang diese Tendenzen sich durchsehen werden. Voraussichtlich können sie nie dahin führen, das ganze wirtschaftliche Leben zu verstaatlichen. Der bäuerliche Landwirtschaftsbetrieb, das Rleingewerbe, der Rleinhandel, die per= fönlichen Dienftleiftungen werden auf diesem Wege nicht aussterben, vermutlich auch nicht auf einem anderen, und auch das Lohnver= hältnis wird auf diesem Wege überhaupt nicht beseitigt, wenn es auch innerlich umgestaltet und einem Besoldungssnstem mehr und mehr angenähert wird. Immerhin aber scheint soviel zweifellos zu sein: die kollektiv-kapitalistische Produktion breitet sich von mehreren Punkten her auf Rosten der privat-kapitalistischen beständig aus, und es ist nicht wahrscheinlich, daß diefer Proceß, vorausgesetzt, daß die Bedingungen des wirtschaftlichen Gesammtlebens der europäischen Völker im wesentlichen dieselben bleiben, in absehbarer Zeit zum Stehen kommen wird; vielleicht stehen wir am Anfang einer Periode, die rasch fortschreitende Ausdehnung bringt. Die Ara des Dampses hat, geschichtlich gesprochen, erst gestern begonnen, und welche ungeheueren Umwälzungen sind durch ihn schon hervorgebracht worden. Was mag das nächste Jahrhundert, das nächste Jahrtausend bringen? Werden nicht die Zustände des Jahres 2900 von denen des Jahres 1900 ebenso weit, vielleicht viel weiter entfernt sein, als diese von den Zuständen des Jahres 900?

14. Was nun die Folgen dieser fortschreitenden Umwandlung privatwirtschaftlicher in gemeinwirtschaftliche Unternehmung anlangt, so wird als die nächste angesehen werden dürsen, daß die Produktion solider und stadiler wird. Die Hast der Spekulation, die blind nach Vorzugspreisen jagt, wird durch vernünstige Erwägung des danernden Bedürsnisses erseht. Damit wird der Vergendung der Produktionsmittel in Schwindelunternehmungen eine Grenze geseht. Mit der Sicherheit der wirtschaftlichen Begründung wächst die Solisdität der Ausführung. Das allgemeine Zutrauen, welches öffentslich verwalteten Instituten vom Publikum entgegengebracht wird, wird als Zeugnis für die günstigen Erfahrungen gedeutet werden dürsen. Die Ausdehnung der Staatss und Gemeindethätigkeit ents

spricht offenbar einer weit verbreiteten Stimmung der öffentlichen Meinung; die große Plünderung des Publikums, welche der Spekustation in der Gründungszeit gelang, wird zu der Ausbreitung dieser Stimmung sehr wirksam beigetragen haben.

Auch das wird angenommen werden dürfen, daß die gemein= wirtschaftliche Form der Unternehmung für die Verteilung des Volks= einkommens und die Lebensgestaltung der Arbeiter in gewissem Maaß günstige Folgen hat. Im ganzen werden Staat und Gemeinde ge= neigt sein, den Arbeitern möglichst günstige Bedingungen sowohl hinsichtlich des Lohnes, als der Arbeitszeit und der Daner und Sicher= heit des Verdienstes zu gewähren, günstigere, als Privatunternehmer, namentlich fleine und um die Existenz ringende, zu gewähren vermögen. Das Juteresse bes Staates und der Gemeinde steht nicht so einseitig dem der Arbeiter gegenüber, die Wohlfahrt der Arbeiter macht ein wichtiges Stück ihrer eigenen Wohlfahrt aus. Mag auch einmal ein eifriger Beamter versuchen, durch Ersparnisse an Arbeitslöhnen sich zu empfehlen, im ganzen werden bod Staat und Gemeinde etwas schwerer sich entschließen, in gedrückter Zeit die Arbeiter zu entlassen oder den Lohn herabzudrücken. Es wird meist etwas von dem dauernden Charafter jeuer Kollektivwesen auf das Arbeitsverhältnis, und damit etwas von dem Charafter des Beamten auf die Arbeiter übergehen. Damit kommt ein wohlthätiger Halt in das ganze Leben des Arbeiters; er erhält etwas von dem Gefühl, einem großen Ganzen anzugehören, das ihn hebt und trägt. Es ist doch wohl gar nicht zweifelhaft, daß die Arbeiter, die der Staat z. B. im Poft= und Eisenbahndienst beschäftigt, durch Zuverlässigkeit und Tüchtigkeit im Dienst, durch Solidität und Auftändigkeit der ganzen Lebensführung den Durchschnitt der Klasse, aus der sie hervorgehen, übertreffen; das Vertrauen des Publikums ist auch hierfür das beste Zengnis. Freilich, hier findet eine gewisse Auslese statt, wenigstens durch Ausmerzung nicht geeigneter Elemente; aber diese Ausmerzung Ungeeigneter wirkt eben zugleich als ein wichtiges Erziehungsmittel der Arbeiterschaft.

Andererseits ist nun freilich die fortschreitende Ausdehnung der Staatsunternehmung nicht ohne Gefahren, und vielleicht neigen wir gegenwärtig mehr zu ihrer Unterschätzung als zu ihrer Überschätzung. Nachdem eine Zeit lang die ungünstige Meinung des Liberalismus

von der Staats- und Gemeindeunternehmung geherrscht hat, ist jetzt in der Litteratur und in der öffentlichen Meinung eine Rückströmung eingetreten, welche mehr dazu neigt, die Licht- als die Schattenseiten der zwangsgemeinwirtschaftlichen Unternehmungsform hervorzukehren.

Zwei Stücke sind cs, welche der Liberalismus als der Staatsunternehmung anhaftende Schäden hervorzuheben pflegt: Herabsehung der Produktivität und Vermehrung der Abhängigkeit von der jeweiligen Regierung mit ihren weiteren Folgen.

Ohne Zweifel sind das wirkliche Gefahren. Daß die Privat= unternehmung unter übrigens gleichen Umständen die produktiven Kräfte stärker in Bewegung sett, daß sie mit größerem Geschick und größerer Findigkeit Vorteile ausspäht, Nachteile vermeidet, wird zu= gegeben werden müffen. Um gefährlichsten wird der öffentlichen Unter= nehmung die Schwächung des Eifers der leitenden Kräfte. Etwas zu wagen, Neuerungen und Besserungen zu versuchen, dazu wird der Beamte durch seine ganze Stellung nicht aufgefordert. In Gegenteil, die Stellung rät, es beim Alten zu lassen, nach überlieferter Schablone die laufenden Geschäfte zu erledigen; Neuerungen setzt sie Widerstand entgegen: Borgesetzte, Kollegen, Untergebene, sie alle finden Neuerungen Der Vorgesetzte, dem die Pläne dazu vorgelegt werden, wird von vornherein ihnen wenig Reigung entgegenbringen; soll er sich die Verantwortung dafür aufladen? Und liegt nicht in ihrer bloßen Vorlegung etwas wie fürwitziges Besserwissen? Wäre Sache gut und notwendig, dann wäre nicht auf diesen unruhigen Ropf gewartet worden. Und so wird auch von Kollegen und Untergebenen wenigstens passiver Widerstand geleistet; mißumtige Gesichter begleiten den Fortgang, Schadenfreude das Fehlschlagen der Neuerung. Der selbständige Unternehmer dagegen beobachtet, rechnet und führt auß; er brancht keine Pläne und Anschläge einzureichen, keine Bemerkungen über Umreife und Unausführbarkeit derfelben zu hören, keinen fremden Namen auf dem ausgeführten Werk zu sehen; Ansehen und Vorteile des Gelingens fallen ihm ungeteilt zu, und beim Fehl= schlagen brancht er keine Vorwürfe zu hören; hat er Kraft und Mut, so läßt er sich dadurch nicht abschrecken, sondern belehren. Und welche Erfindung oder Neuerung wäre auf den ersten Wurf gelungen?

Dhne Zweifel sind das große Nachteile, mit denen der zwangs=

gemeinwirtschaftliche Betrieb zu fämpfen hat. Nur allzu leicht schlägt die gerühmte Sicherheit und Solidität derfelben in einen schleppenden Schlendrian um, der eine umtige und energische Natur, wenn sie in das Jody gespannt wird, zur Verzweiflung bringt. - Die Ge= schichte des Heerwesens, auf dem die Verstaatlichung am ersten und vollständigsten durchgeführt worden ist, läßt es an Beispielen hierfür nicht fehlen. Man kann sie auch dem erst seit kurzem verstaatlichten Unterrichtswesen entnehmen. Wie mancher Lehrer und Direktor seufzt über die ganze büreanmäßige Verfassung der Schule, mit ihren Ver= ordnungen und Berichten, Prüfungen und Revisionen, die so oft die freie Thätigkeit, die angenblickliche Erledigung der Dinge aus den gegenwärtigen Umständen und Erfordernissen hemmt und damit Kraft und Frendigkeit lähmt. Ein träges, dumpfes im Joch gehen ist das Ende. Es giebt einen alten Mönchsspruch: Tria faciunt monachum: bene loqui de superiore, breviarium legere taliter qualiter, sinere res vadere, sieut vadunt. Das Urbild zu der wundervollen Zeichnung ist nicht blos im Mittelalter und nicht blos im Kloster, auch nicht allein, wo das Brevier gelesen wird, anzutreffen.

Wird nicht in dem Maaße, als die Staatsunternehmung in das gewerbliche Leben vordringt, dieses Erbübel auch hier um sich greifen?

Schwerlich wird man die Befürchtung als eine durchaus unbegründete zurückweisen können. Bielleicht kann man aber sagen: jemehr die Produktion durch den natürlichen Lauf der Dinge aus dem Kleinbetrieb in den Großbetrieb übergeführt wird, desto mehr verliert sie auch bei der kapitalistischen Unternehmungsform jene Vorteile, die dem privaten Betrieb ursprünglich eigen sind. Für den gewöhnlichen Lohnarbeiter liegt schon bei einer verhältnismäßig kleinen Unterneh= mung die Sache so, daß er an dem Gesammterfolg kamm noch merklich beteiligt ist; er erhält seinen festen Lohn und leistet dafür mittelmäßige Durchschnittsarbeit. Je mehr die Zentralisation fortschreitet, je um= fassender die Unternehmungen werden, desto mehr gehen auch die leitenden Kräfte in die Stellung von Angestellten über. Ob ein großer Eisenbahnbetrieb im Besitz einer Aftiengesellschaft oder des Staates ift, macht für die Angestellten keinen erheblichen Unterschied. Auch nimmt der Betrieb ähnliche Formen an und ist damit denselben Nach= teilen ausgesetzt, ohne aber die entsprechenden Vorteile für das Interesse der Gesammtheit und der Arbeiter zu bieten. Und dasselbe wird von der Industrie und dem Bergbau, der Land= und Forstwirtschaft gelten. Und was technische Neuerungen und Erfindungen anlangt, so wäre es vielleicht nicht unmöglich, hierfür besondere Versuchsanstalten zu errichten, wie es für das Heerwesen mit gutem Ersolg geschieht.

15. Schwerer vielleicht und unmittelbarer bedrohlich ist die andere Gefahr, welche mit der Ausdehnung der Staatsthätigkeit versbunden ist: die Ausdehnung der Abhängigkeit von der jeweiligen Regierung.

Mit der wirtschaftlichen und persönlichen Abhängigkeit von dem Willen von Vorgesetzten ift eine bedeutsame Veränderung der Lebens= bedingungen gegeben. Der Weg zur Erreichung ber gewöhnlichen und nächsten Ziele des menschlichen Strebens ift für den Angestellten ein anderer, als für den Nichtangestellten. Für diesen ist es die eigene Tüchtigkeit, für jenen die Anordnung und Gunft von Vorgesetzten. Diese kann möglicher Weise durch Tüchtigkeit erworben werden; aber auch durch andere Dinge, 3. B. durch Gefügigkeit oder durch ge= felliges Geschick. Das liegt so sehr in der Natur der Dinge, daß es nie anders werden wird. Jede Regierung wünscht und muß wünschen, daß ihre Absichten von den Untergebenen schnell und sicher ausgeführt werden. Widerstand und Reibungen sind jedem Vorgesetzten als foldem notwendig eine verhaßte Sache. Der Untergebene ift der beste, der sich als das begnemste und wirksamste Werkzeug erweist. Gefügigkeit uach oben, Energie nach unten, das ist, unter dem technischen Gesichtspunkt betrachtet, die erste Tugend des Beamten als solchen: er braucht nicht selbständig zu denken, er soll nicht selbständig handeln, sondern genau, ohne Bedenken und ohne Zandern, thun, was ihm aufgetragen ist — sicut cadaver, fagt Lonola, aufrichtiger als unsere Sprache zu sein pflegt. Das Ideal jeder Regierung als solcher der Mensch kann dabei eine Privatmeinung haben, die von der des Regenten als solchen abweicht — ift eine Beamtenschaft, die wie eine Maschine durch einen Druck auf einen Knopf in Bewegung gesetzt wird und nun ohne Anfenthalt und ohne Knarren arbeitet, bis der Auftrag erledigt ist.

Daß eine solche Lebenslage auf den Charafter bedeutende Rückwirkung zu üben geeignet ist, darüber wird niemand in Ungewißheit sein; sie hat die Tendenz, die Entwickelung der mit einander eng ver= wandten despotischen und knechtischen Anlagen der menschlichen Natur zu begünstigen. Wer Gelegenheit hatte, einerseits in die Be= amtenwelt, andererseits in die Welt eines fräftigen und selbständigen Bauernlebens hineinzuschen, dem kann der Unterschied des inneren Habitus nicht entgangen sein. Der Baner findet sich durch Geburt in einer bestimmten Lebenslage; er deukt nicht baran sie im ganzen zu verändern. Sein Streben ift allein darauf gerichtet, sie zu er= halten und wenn möglich durch regelmäßige Arbeit stetig zu heben. Das Erreichen Dieses Ziels ift allein von ihm selbst und seiner Tüchtig= keit und von der Natur oder dem Segen Gottes abhängig. So bildet fich ein sicherer, unabhängiger, gegen Einwirkung von anßen wenig zugänglicher, oft eigensinniger und bei hartem Naturell auch trotiger Charafter. Zufriedenheit mit der gegebenen Gesammtlage, Abwesen= heit von Chrgeiz bildet die feste Grundlage eines unscheinbaren, aber eben darum nicht scheinbaren Lebensglücks.

Man vergleiche damit den Habitus, den man in der Beamten= welt nicht selten antrifft. Das Interesse geht auf in einem unruhigen, ungeduldigen Drängen nach oben; man will höheres Gehalt und höhere Stellung, man will Andere überholen, man will aus der Landstadt in die Großstadt, aus der Proving in die Hauptstadt, in der die Duellen alles Glücks springen, da gewinnt man Konnexionen, da giebt es Orden und Beförderungen, da wird man wohl gar bei Hofe bekannt: furz man will nicht sich und seiner Arbeit leben, sondern Carrière Womit denn das Bild der Rennbahn gegeben ift: eine atemlose Jagd ohne Ruhe und Frieden. Das Carrièremachen hängt nun aber hier nicht, wie in der Rembahn, allein von der Kraft und Schnelligkeit der eigenen Beine, sondern zunächft von der Gunft und Gabe der Vorgesetzten ab. So bildet sich die Gewohnheit des schielenden Rachobensehens: was wird es oben für einen Eindruck Allmälig entsteht eine Art moralischer Rückgratsverkrümmung, welche man als die specifische Bernfstrankheit der Angestellten bezeichnen kann. Im ersten Grad erscheint sie als ängstliche Vorsicht und Rücksicht: nur nicht sich kompromittiren. "Ich habe einen Bund gemacht mit meinem Herzen, daß ich schweige und nicht sündige mit meiner Zunge", man könnte das Wort des Psalmisten auf das Ver= halten eines solchen vorsichtigen Mannes deuten. Nicht minder wird im Umgang ängstlichste Auswahl geübt, Berdächtigen mit äußerster Behntsamkeit ausgewichen. L. v. d. Marwitz, ein alter märkischer Edelmann mit starkem Nacken, war im J. 1811 zu einer Festungsstrafe verurteilt worden, weil er gegen die gewaltthätigen Eingriffe Hardenbergs in die ständischen Rechte protestirt hatte; er saß sie in Spandan ab. "Seitdem genoß ich, schreibt er, eine weitverbreitete Achtung und wurde von allen Erbärmlichen gestohen als einer, in dessen Nähe man sich leicht verbrennen könne" (Fontane, Wandezrungen II, 261). Der zweite Grad der Krankheit ist schmeichlerische Angendienerei. So lange Menschen Menschen bleiben, wird auch diese Kunst dem, der sie recht versteht, von Rutzen sein, und nicht selten läßt sie Tüchtigkeit und Redlichkeit weit hinter sich zurück. Goethe weiß schon davon zu sagen:

Mit dieser Welt ist's keiner Wege richtig. Vergebens bist du brav, vergebens tüchtig, Sie will uns zahm, sie will sogar uns nichtig.

So ist der Typus des Strebers fertig: forrekt, fügsam, liebenswürdig, unterthänig nach oben, rücksichtslos und herrisch nach unten; gegen die Sache gleichgültig, auf den Schein erpicht; jeder Partei tren, so lange sie oben ist, der gehässigste Versolger, sobald sich der Wind dreht. — Dem Strebertum gegenüber steht eine andere Gruppe, die Gruppe der Zurückgebliebenen, der Hintangesetzen, der Gekränkten, der Unzufriedenen, die nicht mitthun können oder wollen und es doch auch nicht zur Resignation zu bringen vermögen und deren Gemüt allmälig mit Bitterkeit sich voll zieht, wie ein Schwamm voll Wasser.

Gute Beobachter wollen finden, daß in der moralischen Physiosynomie der Gegenwart diese Züge häufiger werden. Sie haben versmutlich zu keiner Zeit ganz gesehlt; aber nicht jede Zeit bot gleich günstigen Boden. Dem Mittelalter war die Sache, wenigstens der Laienswelt, ziemlich fremd; Troß und Unbotmäßigkeit sind hier stark hersvortretende Charakterzüge, Goethe hat im Göß das Mittelalter der neuen Zeit, vertreten durch Weislingen, gegenübergestellt. Der mosderne Staat und das hösische Wesen haben die Entwickelung des neuen Typus begünstigt. Doch wurde sie ansangs durch zwei Dinge gehemmt: durch das reizbare Ehrgesühl, das der hösische neue Abel

als Erbe des Rittertums besaß und durch die Gottesfurcht, das stärkste Gegengift gegen die Menschenfurcht. Es ist wohl eine nicht ungegründete Ansicht, daß beide Widerstandskräfte beständig an Stärke verloren haben. Auch das neue parlamentarische Wesen dürste in diesem Sinne wirken. Nicht minder auch die Ausbildung des Schulsund Prüfungswesens im 19. Jahrhundert. Die Schulen mit ihrer durchgeführten Klassenteilung und ihren Versehungsängsten richten jetzt den Sinn von kleinanf auf das Carrièremachen. Nicht minder ist gewiß, daß Staatsprüfungen die Ansmerksamkeit von der Sache ab und auf das Eramen hinlenken und zugleich in der großen Kunst des Scheinens eine gute Vorübung geben.

Eine andere Gefahr der Ansdehnung gemeinwirtschaftlicher Unternehmung ist die, daß der Korrnption dadurch ein immer weiteres Feld eröffnet wird. Jede leitende Stellung in der Staats= und Ge= meindewirtschaft giebt dem Inhaber Gelegenheit, sich auf Kosten der Gesammtheit zu bereichern. Ein Ingenieur, der dem Staat eine Eisenbahn, einer Stadt eine Wasserleitung oder Kanalisation bant, hat Gelegenheit zu Abmachungen, die ihm vielleicht mehr eintragen, als sein Gehalt in 5 ober 10 Jahren beträgt. Und es mögen Abmachungen sein, die rechtlich schwer als Betrng zu fassen ober zu verfolgen sind, Zuwendung von Lieferungen, Rachsicht mit Arbeiten, Ausuntzung von amtlich gewonnener Kenntnis der Verhältnisse zu privater Spekulation, etwa durch einen Mittelsmann u. f. f.; der krummen Wege von dieser Art ist ja kein Ende. Es gehört eine große Widerstandskraft dazu, Versuchungen von solcher Art zu wider= stehen; namentlich wenn das straflose Beispiel, gar von Vorgesetzten, vorhanden ist. Es ist bekannt, mit wie unwiderstehlicher Kraft "Geschäftsusancen" sich erhalten und fortpflanzen, auch von der gemeinen Meinung und selbst den Gerichten mit Rachsicht beurteilt werden. Nicht minder bekannt, wie viel weniger das Gewissen der Allermeisten sich darans macht, eine öffentliche Kasse als einen Einzelnen zu bebetrügen. — Die Wirkung der Korruption ist das Mißtrauen, das wie ein fressendes Gift den Körper des Volks durchdringt. Der so= genannte Nihilismus, der in dem östlichen Nachbarland wuchert, treibt in folchem Boden seine Wurzeln.

übrigens ist Mehrung von Unzufriedenheit und Mißmut ein

von der Ausdehnung der Staatsthätigkeit überhaupt unzertrennlicher Nebenerfolg. Dasselbe Publikum, das Mißhandlungen und Tiersquälereien von Seiten Privater als der geduldigste aller Dickhäuter erträgt, wird empfindlich und reizbar, sobald es von einer öffentlichen Einrichtung die mindeste Unbequemlichkeit erleidet. Hat man ihm in einem Laden eine schlechte Sigarre verkauft, so nurrt es ein wenig und rancht weiter; sagt ihm die Regiecigarre nicht zu, so wirst es sie weg und schimpst auf die Regierung. In einen Pferdebahnwagen verladet die Aktiengesellschaft Sommer und Winter mit Not und Drang 10 Personen, wo nur 8 Platz haben. Wenn dagegen einmal in einen Sisenbahnwagen eine überzählige Person geschoben wird, so liest man gewiß am solgenden Morgen in der Zeitung, daß die Staatseisenbahnverwaltung die schuldige Rücksicht auf die Bequentslichkeit des Publikums in unerträglicher Weise verabsäume.

Auf diese Weise wird sich der Unzufriedenheitsstoff in dem Maaße, als die Thätigkeit des Staates sich ausdehnt, vermehren und konsentriren. Andererseits nimmt die Widerstandskraft des Staates mit der wachsenden Gefügigkeit des Beamtentums gegen den, der die Macht hat, ab. Der Staat gewönne so, wie man treffend gesagt hat, eine apoplektische Konstitution, eine Neigung zu Schwindel= und Schlaganfällen.

Dhne Zweifel sind das wirkliche Gefahren. Sie werden aber schwerlich die Sache hindern. Die Übernahme von wirtschaftlichen Funktionen durch Staat und Gemeinde ist oft durch nächste Vorteile so lockend, durch nächste Notwendigkeit so dringend, daß die sie begleitenden Gefahren wegen ihrer blaßen Allgemeinheit und geringen Nähe wenig Eindruck machen.

Db die Gesellschaft an ihnen zu Grunde gehen wird? Db einsmal ungeheure Korruption und Unzufriedenheit in dem Glück und Güter verteilenden Staat zu einem Zeitalter ungeheurer Revolutionen führen wird, in dem die Kultur der europäischen Völkerwelt zu Grunde geht? Dder ob die fortwährende Ausdehnung des Staatss und Beamtenwesens mit Prüfungen und Beaufsichtigungen allmälig eine vollständige Zähmung des umruhigen abendländischen Geistes zur Folge haben wird, wie etwa China sie ausweist, so daß wir von daher das Bild unserer Zukunst zu entnehmen hätten? Oder ob es

gelingen wird, jene Übelftände in solche Grenzen einzudämmen, daß der Staatssocialismus ungefährlich wird?

Niemand vermag die zukünftigen Dinge zu sehen. Gin Hoffnungsreicher möchte auf folgende Punkte den Blick richten. Die Kor= ruption finde auch da Eingang, wo der Staat nicht direkt Beamte in wirtschaftlichen Unternehmungen beschäftige; die Berührung mit der Gesellschaft gebe überall Gelegenheit, durch Verteilung von Vorteilen und Nachteilen sich Bestechungsgewinne zu verschaffen; nicht minder die englische und amerikanische, als die russische Geschichte wisse davon Wenn nun England das 18. Jahrhundert überstanden habe, und wenn es gegenwärtig nicht die in der Civilisation und Zentralisation fortgeschrittensten Völker seien, bei denen das Übel der Korruption am stärksten auftrete, nicht Preußen und Frankreich, sondern etwa Rußland und Amerika, so sei es vielleicht eine zu= lässige Annahme, daß das Übel eine Art Kinderkrankheit sei, die einem kräftigen Staate mit voller Öffentlichkeit und stark ent= wickeltem Rechts=, Freiheits= und Staatsgefühl der Bevölkerung nicht allzuviel anzuhaben vermöge; namentlich dann nicht, wenn er vermögend sei, die Verwaltung dem Ginfluß des Parteigetriebes zu entziehen, wie es etwa der preußische Staat bisher im ganzen vermocht habe. Und vielleicht wäre es auch möglich, die wirtschaft= liche Verwaltung mehr und mehr als ein relativ selbständiges Ge= biet von der politischen Verwaltung loszulösen und sie auf ähnliche Weise, wie die Rechtsverwaltung, mit besonderen Sicherungen gegen forruptive Einflüsse zu umgeben. — Und was das Strebertum anlange, so seien gerade die Gebiete, wo es am leichtesten Eingang finde und am schädlichsten wirke, längst verstaatlicht: das ganze Gebiet nämlich der geistigen Arbeit, Seelsorge, Unterricht, ja in gewissem Sinne die wissenschaftliche Forschung selbst; dazu Recht= sprechung und Verwaltung. Wo es sich um einfache wirtschaftliche und technische Leistungen handle, finde das Strebertum weniger Boden und sei weniger gefährlich. In der Verwaltung des Verkehrs= wesens z. B. werde die Hoffung, durch etwas anderes als durch tüchtige Leistungen sich zu empfehlen, viel weniger leicht entstehen, als im Gebiet der Schul= und Universitätsverwaltung. Und ähnlich würde beim industriellen Betrieb die Sache sich stellen. — Endlich wäre es nicht undenkbar, daß, nachdem unter dem Schutz der staatlichen Autorität das wirtschaftlich=gesellschaftliche Leben immer mehr einer socialistischen Gestaltung sich augenähert hätte, zuletzt der Übergang zu einer freieren, von dem Princip genossenschaftlicher Föderation beherrschten Organisation wenigstens für gewisse Produktionsgebiete, nämlich die am meisten der technischen Zentralisation zugänglichen, sich als möglich erwiese.

So könnte durch allmälige Entwickelung das socialistische Programm seiner Ersüllung fortschreitend sich annähern, vermutlich ohne sie doch jemals ganz zu erreichen. Durch gewaltthätige Versuche wirtschaftlich-gesellschaftlicher Revolution aber würde dieser Verlauf nicht gefördert, sondern vielleicht für immer unmöglich gemacht.

16. Ich schließe hier ein paar Bemerkungen über die Maaß=
regeln an, welche der Staat zum Schutz der Arbeiter gegen Über=
arbeitung, Übervorteilung und unverschuldete Verarmung
getroffen hat oder zu treffen im Begriffe steht.

Die Aufgabe, durch die Gesetzgebung der übermäßigen und andererseits der vorzeitigen Ausnutzung und Abuntzung der Arbeits= fräfte entgegenzutreten, wurde dringlich durch den immer mehr sich ausdehnenden Maschinenbetrieb. Derselbe hat einerseits die Tendenz den Arbeitstag zu verlängern. Das Ideal des Unternehmers ift un= unterbrochener Betrieb, bei Tag und Nacht, Sonntag und Werktag. Bom Standpunkt des Reingewinns aus ist das völlig verständlich, jede Unterbrechung ist Verlust. Das in den Anlagen und Maschinen steckende Kapital verzehrt Zinsen in den Pausen so gut als in der Arbeitszeit; Stillstellung und Inbetriebsetzung verursacht Extrafosten für Fenerung, Arbeit u. f. f. Und der Betrieb felbst setzt vielfach der Nachtarbeit gar fein Hindernis entgegen. Andererseits wurde, da derfelbe an die Körperkraft oft nur geringe Anforderungen stellt, die Verwendung von Franen= und Kinderarbeit möglich. Go geschah es, daß in englischen Fabriken Kinder von 6, 8 Jahren lange Tage und felbst die Rächte hindurch bei der Arbeit festgehalten wurden. Geistige und förperliche Entartung war die Folge\*).

<sup>\*)</sup> Einzelheiten aus Erhebungen des Parlaments und Berichten von Fabrikinspektoren bei Marx, im achten und dreizehnten Kapitel. Auch bei Ludlow und Jones, die arbeit. Klassen Englands 1832—1866 (übersetzt von J. v. Holpendorff), wo auch die Geschichte der Arbeiterschutzgesetzung.

Unter dem Druck drohender Arbeiterbewegungen wurden dem englischen Parlament im Verlauf eines halben Jahrhunderts eine lange Reihe von Einzelgesetzen abgerungen, die für Kinder und Frauen Die Arbeitszeit beschränkten. Das erfte der fogenannten Fabrikgesetze vom Jahre 1833 bestimmte: Kinder unter 9 Jahren dürfen in Fabriken überhaupt nicht, unter 13 Jahren höchstens 8 Stunden, unter 18 höchstens 12 Stunden beschäftigt werden. Durch Gesetz von 1847 wurde die Arbeitszeit für junge Personen (unter 18 Jahren) und Frauen auf 10 Stunden eingeschräuft. — Bei Mary mag nachgesehen werden, wie schwierig die Durchführung dieser Maaßregeln durch den Widerstand der Unternehmer gemacht Sie fanden darin ganz unberechtigte und für die Industrie verderbliche Eingriffe in die persönliche Freiheit, und es gab tausend Wege der Umgehung; auch fanden die Fabrikinspektoren, die zur Überwachung der Schutgesetze bestellt wurden, bei den Grafschaftsgegerichten nicht immer Unterstützung. Allmälig hat sich jedoch die Sache eingelebt, mit sehr günftigem Erfolg. Brentano (bei Schön= berg I, 973) führt aus dem Bericht einer königlichen Kommission vom Jahre 1876 eine Stelle an, in welcher der günstige Umschwung seit der Durchführung der Fabrikgesetzgebung entschieden anerkannt wird: Überarbeitung und Schädigung der Gesundheit kämen jetzt nur in Ausnahmefällen vor; auch seien die Gewerbe durch die Beschränfungen so wenig geschädigt worden, daß es jeht auch unter den Ar= beitgebern nur wenige gebe, welche einen Widerruf jener Gesetze wünschten oder die aus ihnen hervorgegangenen Wohlthaten lengneten.

Neben den Arbeitsbeschränkungen eutstanden die Truckverbote, durch welche den Arbeitgebern untersagt wurde, die Löhne in Waaren zu zahlen, es wurde dadurch der Übervorteilung, sowie der Abhängigsteit durch Verschuldung entgegengetreten.

Die übrigen europäischen Industriestaaten, mit Ausnahme Belsgiens, sind dem Vorgang Englands gesolgt\*). Für Deutschland, wo übrigens schon die allgemeine Schulpflicht die Entstehung englischer Zustände verhindert hätte, gab allgemein gültige Schutbestimmungen die Gewerbe-Ordnung von 1869: Kinder unter 12 Jahren dürsen in

<sup>\*)</sup> Eine Insammenstellung der gesetzlichen Bestimmungen giebt Lohmann, die Fabrikgesetzung der europ. Staaten, 1878.

Fabriken überhaupt nicht verwendet werden; jugendliche Personen bis 14 Jahren höchstens 6, bis 16 Jahren höchstens 10 Stunden und zwar nur in der Zeit zwischen  $5^{1}/_{2}$  Uhr morgens und  $8^{1}/_{2}$  Uhr abends; über die Arbeitszeit Erwachsener enthält die Gewerbe-Ordnung über-haupt keine Bestimmungen, außer der, daß Wöchnerinnen 3 Wochen nach ihrer Niederkunft nicht beschäftigt werden dürfen.

Ein gut Stück weiter ist die Schweiz in dem Fabrikgesetz von 1877 gegangen. Es ist darin für alle Fabrikarbeiter die Maximal-arbeitszeit auf 11 Stunden festgesetzt, die zwischen 6 Uhr morgens und 8 Uhr abends liegen und 1 Stunde Mittagszeit freilassen müssen. Für jugendliche Personen von 14-16 Jahren darf Arbeits= und Unterrichts=zeit zusammen nicht 11 Stunden überschreiten. Personen unter 14 Jahren dürfen als Arbeiter in Fabriken überhaupt nicht, Franen 2 Wochen vor und 6 Wochen nach der Niederkunft nicht verwendet werden.

Die socialdemokratische Partei fordert allgemeine Feststellung eines Normalarbeitstages, zunächst etwa von 10stündiger Dauer; in Agitationsreden wird gelegentlich noch sehr viel erheblichere Verkürzung der Arbeitszeit als Folge socialistischer Konstitution der Gesellschaft in Aussicht gestellt. So wünschenswert es ist, daß dem Fabrikar= beiter für Erholmig, Familienleben, Gefelligkeit, Lektüre eine angemessene freie Zeit erhalten oder verschafft werde, so wird doch eine allgemeine und gleiche Abgrenzung der Arbeitszeit auf ein knapp bestimmtes Maximum schwerlich sich durchführen lassen; so lange das Arbeitsquantum nicht ein festes oder durch Gesetzgebung feststellbares, sondern von den Schwankungen des allgemeinen Marktes abhängiges sein wird, so lange würde mindestens ein erheblicher Spielraum für Ausnahmen gelassen werden müssen. Auch würde die Vermehrung der freien Zeit der Arbeiterbevölkerung nur in dem Maaße zum Segen gereichen, als sie an äußeren Mitteln und zugleich an inneren Fähig= keiten und an Geschmack für schönere Erfüllung der Muße gewönne.

17. Ein anderes wichtiges Gebiet, das die Gesetzgebung zu beschäftigen begonnen hat, ist die Versicherung des Arbeiters gegen unverschuldete Verarmung infolge von Anfällen, Krankheit und Alter\*).

<sup>\*)</sup> Lehrreiche Erörterungen über dieses Gebiet nach der technischen, ökonomischen und socialpolitischen Seite bei A. Schäffle, Der korporative Hulfskassenzwang 1882.

Durch das fräftige Eintreten der Regierung hat Dentschland wäh= rend der letten Jahre auf diesem Gebiet den Vorsprung gewonnen. Nachdem die Unternehmer von Fabriken und Bergwerken durch die Gewerbeordnung zu Schutzmaaßregeln gegen Unfälle und durch das Haftpflichtgesetz von 1871 zur Entschädigung für nachweislich unverschnibete Unfälle der Arbeiter im Betrieb verpflichtet worden waren, ist durch das Unfallversicherungsgesetz vom Jahre 1884 die Materie auf neuer Grundlage geregelt. Den Arbeitern ift durch das= selbe die unerträgliche Beweislast abgenonnnen worden. Die Unter= nehmer, zu Berufsgenoffenschaften zusammengefügt, bilden eine Bersicherungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit, bei ber sämmtliche von ihnen beschäftigte Arbeiter mit weniger als 2000 Mark Jahreslohn von ihnen versichert werden mussen. Wird nun durch einen nicht vorsählich herbeigeführten Unfall ein Arbeiter erwerbsunfähig, so erhält er, jedoch erst nach Ablauf eines Vierteljahres, eine Rente, die bei voller Erwerbsunfähigkeit 2/3 seines Arbeitsverdienstes beträgt. Den Genoffenschaften steht ein Anordnungs= und Aufsichtsrecht über ben Betrieb der Teilnehmer hinfichtlich der Schutvorkehrungen gegen Un= fälle zu. Streitige Fälle werden burch ein Schiedsgericht geschlichtet, das aus gewählten Vertretern der Unternehmer und der Arbeiter unter Vorsitz eines Staatsbeamten besteht.

Schon im Jahre vorher war ein Gesetz über die Krankenver= sicherung der Arbeiter zu Stande gekommen. Die Arbeiter, welche nicht anderweitig versichert sind, werden angehalten, einer Gemeinde= frankenversicherung oder einer Ortstrankenkasse beizutreten, welche bis 2 Procent des Arbeitsverdienstes als Beitrag erhebt und dafür Kur= kosten und Unterhalt während der Krankheit, jedoch nur auf ein Bierteljahr, gewährt. Die Arbeitgeber, welche zur Anmeldung ihrer Arbeiter und zur Einzahlung der Beiträge verpflichtet sind, tragen 1/3 der Beiträge, welche auf die von ihnen beschäftigten Personen ent= fallen, aus eigenen Mitteln. Die Verwaltung der Ortsfrankenkaffen geschieht durch einen Vorstand, dessen Mitglieder von der General= versammlung der Versicherten und von den Arbeitgebern nach Ver= hältnis der beiderseitigen Beiträge gewählt werden\*).

<sup>\*)</sup> Die Zahl der Kassen betrug Ende 1886 19 238, darunter 7170 Kaffen der Gemeindekrankenversicherung, 3738 Orts, 5615 Betriebs, 105 Ban-, 288 Paulfen, Ethit.

In Aussicht fteht ferner die Alters= und Invalidenversiche= rung. Die Grundzüge des Regierungsentwurfs sind folgende. Jeder Lohnarbeiter, mit Einschluß der Dienstboten, Gesellen, Handlungsgehilfen und Lehrlinge, muß bei einer Versicherungsanstalt versichert werden. Jeder Versicherte erhält nach Zurücklegung des 70. Lebens= jahres die Altersrente im Betrage von 120 Mark jährlich. Die Invaliditätsrente, welche eintritt, wenn ein Versicherter arbeitsunfähig wird, steigt, nach der Daner der voraufgegangenen Zahlung, bis zu 250 Mark jährlich. Frauen erhalten 2/3 Dieser Ansätze. Die Koften werden vom Reich, den Arbeitgebern und Arbeitern zu gleichen Teilen getragen. Die Versicherungsanstalten, territorial organisirt, haben öffentliche Beamte zu Vorständen, denen ein von den Vorständen der Rrankenkassen aus Arbeitgebern und Arbeitern gewählter Ausschuß, sowie ein Schiedsgericht zur Seite steht. Die Versicherungsprämie wird auf 21 Pf. (für Franen 14 Pf.) wöchentlich angeschlagen, so daß der Sahresbetrag, den der Arbeiter zu zahlen hätte, etwa 51/2 M. erreicht. Rechnet man dazu die Zahlung an die Krankenkasse mit 82/3 Mf., so hätte der Arbeiter jährlich etwas über 14 Mf. für seine Versicherung aufzubringen, oder auf den Arbeitstag nicht gang 5 Pf.

Gegen das Princip der Zwangsversicherung der Arbeiter wird nichts einzuwenden sein. Es ift billig, daß Unternehmer und Arbeiter die Kosten des Lebens der Arbeiter während seiner ganzen Dauer tragen; den Gemeinden die Unterhaltung der arbeitsunfähig geworsdenen Arbeiter aufzubürden, ist ebenso unbillig, als es hart ist, ehrsliche Arbeiter beim Eintritt von Siechtum oder Altersschwäche an die Armenversorgung zu weisen. Der Zwang aber wird notwendig und unbedeuklich sein; den Willigen wird dadurch Gelegenheit zur Ersfüllung einer Pflicht gegen sich selbst und die Gesammtheit geboten, den Sorglosen und Leichtssimmigen die Pflicht, die sie sonst vergessen würden, eingeschärft. Wie der Schulzwang die heranwachsende Ingend gegen Trägheit, Selbstsucht und Mangel an Einsicht von Eltern und Unternehmern schützt und also der Freiheit dieut, so schützt der Versicherungszwang das eigene Leben gegen Leichtsinn

Innungskrankenkassen, 1843 eingeschriebene Hilfskassen und 479 landesrechtliche Hilfskassen. Versichert waren  $4^{1}/_{2}$  Millionen Personen. Der Gesammtauswand betrug gegen 59 Mill. M., wovon  $10^{0}/_{0}$  auf die Verwaltungskosten entsielen.

und Genußsucht. Die schönste Rechtfertigung für den Zwang wäre es, wenn derselbe eine erziehende Kraft bewiese, ähnlich wie es der Schulzwang ohne Zweisel gethan hat. Und wohl ist es denkbar, daß ein erzwungener Ansang der Ansanmlung in guten Tagen für böse zu einer freiwilligen Ausdehnung der Selbstfürsorge sührte. Würde dies erreicht, träten etwa freie Alters= und Lebensversicherungen zu den Zwangskassen ergänzend hinzu, was der Verdienst in den jugend= lichen Sahren der Regel uach möglich macht, so wäre damit der inneren Verderbung und Heradwürdigung der Arbeiter zu Proletariern in der wirksamsten Weise begegnet. Und die Arbeiter sollten nicht vergessen, daß, se stärker sie durch moralische und wirtschaftliche Kräfte sind, desto größer ihre sociale und politische Macht ist: nackte Prolestarier können Aufstände erregen, aber nicht eine neue Ordnung der Dinge begründen.

Fraglich kann der Reichsbeitrag zur Alters und Invalidensversicherung erscheinen. Gefährlich wird er denen vorkommen, die in ihm einen Anfang der Fütterung der Armen durch den Staat erblicken, mit welcher das Verderben in den antiken Staaten begann. Die Sache liegt hier doch sehr wesentlich anders: dort handelte es sich um die Ernährung eines müßigen hauptstädtischen Pöbels aus den Beisträgen von Bundesgenossen ober Unterworfenen, hier um die Veteilisgung der Wirtschaftsgemeinschaft an der Versorgung der Arbeitsinvasliden. Der Staat tritt hier für die Gemeinden ein, die bei den gegenwärtigen Verhältnissen als Wirtschaftseinheiten kann mehr ansgesehen werden können. Dazu kommt, daß das Neich die Arbeiter als Soldaten direkt für seine Zwecke in Anspruch ninunt und also jedenfalls während dieser Zeit für sie eintreten nuß; auch wird zu mancher Invalidität hier der Erund gelegt.

Uebrigens wird man sich nicht verhehlen dürfen, daß die Durchssührung der Sache in der Wirklichkeit erhebliche Schwierigkeiten mit sich führen wird. Der Neigung, Geld aus öffentlichen Kassen in Empfang zu nehmen und dagegen öffentlichen Leistungen sich zu entziehen, wird hier ein neues großes Feld eröffnet. Und auch die Sachwerständigenknechtschaft, unter der das heutige Leben seufzt — es kann ja nachgerade kein Schritt mehr gethan werden, ohne daß der Sachwerständige dabei steht — erfährt eine bedeutende Erweiterung. Ein

Arbeiter fühlt sich unpäßlich; wird nicht sein erster Gedanke sein, sich auf Kosten der Kasse zu pflegen? Er wendet sich an den Sachver= ständigen, den Arzt, wird aber mit seinem Anspruch abgewiesen. Mit einem bitteren Gefühl geht er nach Haus: er hat zwanzig Jahre Beiträge gezahlt, zum ersten Mal nimmt er Unterstützung in Auspruch und sie wird ihm verweigert. Und das Gefühl wird zur Erbitterung, wenn am nächsten Tag sein Nachbar, dem es vielleicht nicht schlimmer geht als ihm, der aber kläglicher zu thun weiß, von demselben Un= fehlbaren als frank anerkannt wird. Wird nicht die Folge sein, daß die Aerzte lieber zu nachgiebig, als zu schwierig in der Auerkennung der Hülfsbedürftigkeit sein werden, und die weitere Folge, daß die Erfordernisse und die Beiträge immer größer werden? Und ebenso liegt die Sache bei der Juvalidität, nur daß die Schwierigkeit in der Feststellung ihres Vorhandenseins noch größer ist. — Vielleicht darf man aber hoffen, daß die Sache, wenn sie sich erst eingelebt hat und zu den festen Lebensgewohnheiten gehört, leidlicher sich anlassen wird. Wie unmöglich wäre vor wenigen Jahrhunderten das System des allgemeinen Schulzwangs erschienen, und jetzt, trotz aller Schwierigkeiten und Härten, die es mit sich führt, ist doch wohl kann irgendwo der Wunsch vorhanden, es möchte abgeschafft werden.

Als eine letzte Anfgabe des öffentlichen Versicherungswesens wird von Schäffle die Versicherung gegen Arbeitslosigkeit durch wirtschaftliche Krisen in Aussicht genommen. Es würde sich darum hans deln, aus dem Ertrag der gnten Jahre gleichsam einen Reservelohns sond zu bilden, der über vorübergehende Notzeiten hinweghülse und bei dauernden Veränderungen der Produktionsverhältnisse den Arbeistern den Übergang in neue Verhältnisse erleichterte. Die Mittel wären nach Schäffle (S. 50) aufzubringen etwa durch Umlagen bei den Arbeitern, durch Beiträge der Arbeitgeber, durch Entlassungssegelder bei Ausstündigungen, durch Anteile an den Superdividenden der Aftiengesellschaften, durch Dotation der Kassen aus den staatslichen und kommunalen Verzehrungssteuern, zu denen die Arbeiter in guten Jahren durch gesteigerten Konsum so erheblich beitragen.

Die Konstruktion derartiger Notstandskassen als einer Forderung der Gerechtigkeit wäre nicht schwierig. Ein Kapitalist gründet an einem Ort, wo die Verhältnisse gerade günstig sind, eine Unternehmung und zieht durch Angebot eines etwas höheren Lohnes ein paar hundert Arbeiter herbei; die Sache geht, er ist in 10 Jahren Millionär; nun wächst, durch die großen Gewinne angelockt, die Konkurrenz, die Preise fallen, die Produktion hört auf gewinnreich zu sein: er ent= läßt die Arbeiter und zieht sich mit seinen Millionen zurück, um als Rentier zu leben. Das geschieht alles ganz auf dem Wege Rechtens und doch wird es den Arbeitern, die sich nun mit Weib und Kind auf die Straße gesetzt sehen und den Gemeinden, die mit der Armenversorgung belastet werden, nicht mit Unrecht eigen und wunderlich vorkommen. Wenn irgendwo an unseren Küsten von Zeit zu Zeit Inseln auftauchten, von großer Fruchtbarkeit, die aber meistens nach längerer oder fürzerer Zeit wieder untergingen, dann würden wir nicht unterlassen, die Ausbeutung und Besiedelung mit besonderen Vorsichtsmaaßregeln zu umgeben; gehörten jene Inseln auf Grund eines Privatrechtstitels jedesmal Einzelnen, so würden wir den Besitzern, die zur Ausbentung Arbeiter herbeizögen, befondere Verpflichtungen gegen die Arbeiter für den möglichen oder zu erwartenden Fall des Unter= gangs auferlegen, vor allem aber es nicht für billig erachten, die Ber= sorgung der durch den Untergang ihres Wohnorts Vertriebenen den nächstliegenden Gemeinden des Festlandes aufzubürden. — Mun, von den industriellen Unternehmungen haben manche einige Ahnlichkeit mit solchen schwimmenden Inseln; sie tauchen plötzlich auf, bereichern zuweilen durch erstannliche Fruchtbarkeit den Besitzer, der den Boden durch gedungene Lohnarbeiter bebauen läßt, dann sinken sie wieder unter und lassen einen Millionär und hundert von allem entblößte Arbeiterfamilien zurück. Schwerlich kann das unter dem Gesichts= punkt der Gerechtigkeit oder der Gesammtwohlfahrt für einen wünschens= werten Erfolg gehalten werden. So einleuchtend dies ist, so schwer wird es freilich sein, die Form zu finden, in der das "Natur= recht" zu einem wirklichen, durchführbaren positiven Recht werden könnte. Und gegen allgemeine und danernde Krisen, die aus der Beränderung der gesammten Weltlage eines Wirtschaftsgebiets her= kommen, kann es natürlich eine wirksame Versicherung überhaupt nicht geben.

17. Mit einem Wort erwähne ich noch einiger anderer Maß= regeln, wodurch der fortschreitenden Proletarisirung der Arbeiter ent= gegengewirft werden fann. Unmittelbar kommt der Lebenshaltung der unteren Klaffen, mittelbar auch ihrer wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit und ihrer gesellschaftlichen Stellung jede Erweiterung der gesund= heitspolizeilichen, sowie der genoffenschaftlichen Fürsorge für gefunde Wohnung und Ernährung zu Gute. Die weitere Ent= wickelung des Sparkaffenwefens, neben den Zwangsversicherungs= gesellschaften, dient ihrer wirtschaftlichen Erziehung. Die große Bedeutung des Schul= und Fortbildungsunterrichts für die Entwickelung der ganzen Persönlichkeit bedarf nicht der Hervorhebung; jeder wahre Fortschritt auf diesem Gebiet, der freilich nicht eben in einer Steigerung des Unterrichtszieles bestehen muß, ist zugleich die Lösung eines Stücks der socialen Frage. Bon Wichtigkeit kann der eben beginnende Unterricht in Handfertigkeiten werden, sofern da= durch der Freiheit der Berufs = und Erwerbswahl größerer Spielraum verschafft werden kann. Ein solcher Unterricht durfte als außerhalb der Aufgabe der Schulerziehung liegend angesehen werden, so lange die Kinder in der Regel in dem elterlichen Hause die erste Anleitung zu wirtschaftlicher Thätigkeit, sei es in der Landwirtschaft, sei es im Handwerk fanden. Die großstädtischen Arbeiterfamilien haben für diese wichtige Aufgabe des Elternhauses nur in sehr geringem Maße Zeit, Gelegenheit und Fähigkeit; und für die zahlreichen Familien kleiner und vielleicht auch großer Beamter und Angestellter liegt die Sadje nicht anders. In dem Maße, als Familien von dieser Art zahlreicher werden, wächst das Bedürfnis, für die Ausbildung der Knaben im Handgeschick durch öffentliche Veranstaltung Sorge zu Lesen, schreiben und rechnen sind zwar auch wirtschaftlich wichtige Künfte, aber keineswegs sind es die einzigen Künfte, die in der Jugend gelernt werden können und muffen. Die Unterdrückung der Kinderarbeit in den Fabriken ift ohne Zweifel gerechtfertigt; aber die negative Einmischung des Staates fordert als positive Ergänzung, daß der Unterricht in den elementaren Arbeitsfertigkeiten in den Umfreis der öffentlichen Fürsorge aufgenommen werde. Wie sehr ein solcher Unterricht den natürlichen Neigungen des Knaben entgegen= kommen würde, braucht nicht gesagt zu werden, in der Regel gewiß mehr als die litterarischen Künfte.

Der Proletarisirung der Bevölkerung entgegenzuwirken dienen

ferner alle Maßregeln, welche die Erhaltung des Mittelstandes Dahin gehört die neuerliche Ausbildung eines Höfe= begünstigen. rechts, das dem Bauernstande das Mittel an die Hand giebt, der eigenen Vernichtung durch übermäßige Parzellirung des Grund und Bodens infolge von Erbteilung Widerstand zu leiften. ebenso die Ausbildung rechtlicher Formen für genoffenschaftliche Selbst= hülfe aller Art, die Ernenerung der Innungen in zeitgemäßer Form zur Erhaltung des selbständigen Handwerks n. s. w. Ohne Zweifel kann der Staat durch derartige Maßregeln die Erhaltung eines Mittelstandes, in dem Unternehmer und Arbeiter in einer Person ver= einigt sind, begünstigen und die Zersetzung des Volkskörpers in Kapi= talisten und Arbeiter aufhalten; und wer nicht mit der Socialdemo= fratie der Ansicht ift, daß nur durch den großen Krach die Schäden des socialen Lebens geheilt werden können, der wird auch derartige

Maaßregeln für heilsame und notwendige ausehen.

Von größter Wichtigkeit ist es auch, daß die Unternehmer in immer weiterem Umfang für die ideale Auffassung ihres Berufs, Verwalter der Güter und Leiter der Arbeit zu sein, gewonnen werden. Die Übel, an denen die Gesellschaft leidet, entspringen zum großen Teil eben darans, daß den kapitalistischen Unternehmern, die thatsächlich nicht mehr blos eigene Interessen verwalten, wie es der Bauer oder Hand= werker thut, diese ihre Stellung noch nicht hinlänglich zum Bewußt= sein gekommen ift. Sie sind aus Arbeitern Regierer geworden und darum gilt für sie nun die alte Negel: das gute Regiment wird daran erkannt, daß das Wohl der Regierten, das schlechte daran, daß das Wohl der Regierenden der letzte Zweck ist. Denen aber, die nach dem Beispiel des edlen R. Owen als die berufenen Vorsteher und Führer ihrer Arbeiter sich betrachten, die in weiser und menschen= freundlicher Fürsorge ihrer Wohlfahrt sich annehmen und vor allem sich angelegen sein lassen, sie zur Selbständigkeit zu erziehen, ist ein schönes Wort, das Plutardy vom Pelopidas überliefert, gesagt: als Herrn, nicht als Knecht des Reichtums dürfe sich nur der ansehen, der ihn schön verwende.

Und hier wäre endlich auch der Aufgabe der Kirche zu ge= Hat sie der Forderung der Gesellschaft, den Armen die Hei= ligkeit des Eigentums zu predigen, hin und wieder vielleicht mit viel Eifer entsprochen, so sollte sie num die audere Hälfte der Predigt vom Eigentum, nämlich den rechten Gebrauch desselben, nicht minder sich angelegen sein lassen. Texte hierfür dietet das Evangelium reichlich, reichlicher vielleicht als für die erste Hälfte. Auch die Organisation hülfreicher Nächstenliebe ist ein wichtiger Bestandteil ihres ererbten Bernfs. Es ist übrigens als ein hoffnungszreiches Zeichen der Zeit zu begrüßen, daß in der Kirche überall das Bewußtsein dieser Aufgabe sich wieder stärfer zu regen beginnt. Wenn sie sich entschließt, aus ihrer Zurückgezogenheit in die Theologie wieder mehr ins Leben herauszutreten und sich auch der Dinge dieser Welt auzunehmen, vielleicht sindet dann auch die Predigt von dem Reich, das nicht von dieser Welt ist, wieder mehr bereite Hörer.

18. Das wichtigste Mittel, wodurch die Arbeiter selbst auf die Hebung ihrer gesellschaftlichen Stellung hinwirken können, ist die Vereinigung zu Fachgenoffenschaften. Unter dem Namen Gewerkver= eine (trade-unions) sind solche zuerst in England entstanden und bis auf diesen Tag mit bedeutendem Erfolg in Thätigkeit\*). Die eng= lischen Gewerkvereine sind rein wirtschaftlich=gesellschaftliche Vereine; sie schließen Politik und Religion grundsählich von ihren Bestrebungen aus. Sie stellen sich durchaus auf den Boden der bestehenden Ge= fellschaftsordnung; sie gehen von der Grundanschaunng der kapita= listischen Auffassung auß: Arbeit ist eine Waare, die wie jede andere dem Gesetz der Preisbildung durch freie Übereinkunft von Känfer und Verfäufer unterliegt. Ihr Zweck ist, dem Arbeiter günstige Bedin= gungen für den Verkauf seiner Waare zu verschaffen. Der vereinzelte Arbeiter ist als Verkäufer seiner Waare gegenüber dem Arbeitgeber namentlich in der Großindustrie in einer ungünstigen Lage. Es sind befonders zwei Übelstände, die aus seiner ganzen Lage und der Natur seiner Waare fließen: der Mangel an Unterhalt nötigt ihn in jedem Angenblick zum Verkanf seiner Waare, er kann nicht, wie der Unter= nehmer, den günstigen Augenblick abwarten oder den günstigsten Markt auffuchen; auch läßt seine Waare keine Ansammlung und Aufspeiche= rung zu. Er kann zweitens, da seine Waare von seiner Verson sich

<sup>\*)</sup> E. Brentano Arbeitergilden der Gegenwart 2 Bde. 1871. Eine kurze Skizze von demselben Verfasser in Schönbergs Handbuch der polit. Ökon., I. Auf-lage: Die gewerbliche Arbeiterfrage § 28 ff.

uicht loslösen läßt, schwer sich der persönlichen Abhängigkeit von dem Arbeitgeber entziehen, einer Abhängigkeit, die von der notwendigen Unterordnung unter die Produktionsleitung bis zur Sklaverei sich auszudehnen eine natürliche Tendenz hat. Beiden Übelständen treten die Gewerkvereine mit Erfolg entgegen. Die Zusammenfassung der Lokalvereine des ganzen Landes zu einem Gesammtverein ermöglicht den Überblick über die jederzeitigen Verhältnisse des Arbeitsmarktes an jedem Ort und eine dem entsprechende Regulirung des Angebots; sie verleiht nicht minder die Kraft, unbilligen Forderungen des Arbeitzgebers in jeder anderen Hinsicht Widerstand zu leisten.

Die Organisation und Thätigkeit der englischen Gewerkvereine wird von Brentano in folgender Weise beschrieben: "Der Gewerkverein umfaßt nur die in einem Gewerbe thätigen Arbeiter, deren ge= werbliche Interessen völlig identisch sind, hat dagegen die Tendenz, alle diese Arbeiter an allen Orten dieses Landes zu umfassen. jedem Orte des Landes, an dem das betreffende Gewerbe betrieben wird, werden Zweigvereine gegründet. Für eine bestimmte Zahl von Mitgliedern an einem Orte besteht je ein besonderer Zweigverein. Die Leitung desselben ruht bei der Zweigversammlung und dem Zweig= sekretär. Der Ort, an dem das Gewerbe seinen Hauptsitz im Lande hat, ist der Sitz des Exekutivansschusses, dessen Mitglieder mit dem Präsidenten von den Mitgliedern der verschiedenen Zweigvereine des Hauptortes aus ihrer Mitte für furze Zeiträume gewählt werden. Der Generalsekretär wird durch allgemeine Abstimmung der Mitglieder des ganzen Gewerkvereins auf 10 Jahre gewählt und besoldet. forrespondirt mit den Zweigvereinen und berichtet dem Grekutivans= schuß. Dieser hat die Entscheidung, doch ist das Votum des General= sefretärs regelmäßig von maßgebendem Einfluß.

Die Mitglieder des G. B. zahlen Eintrittsgelder und wöchentliche Beiträge. Anßerdem bestimmen die Statuten, daß im Fall die Unterstützung der Arbeitslosen vorübergehend mehr Gelder beauspruchen sollte, als diese Duellen ergeben, der Erekutivansschuß mit Zustimnung der Mehrheit aller Mitglieder außerordentliche Umlagen ausschreiben soll.

Nicht jeder Arbeiter wird als Mitglied aufgenommen, sondern nur derjenige, der seine Tüchtigkeit nachweisen kann, sei es durch Nachweisung der zurückgelegten Lehrzeit in den Gewerben, in denen Lehrzeit vorkommt, oder durch die Bürgschaft zweier Mitglieder für seine Tüchtigkeit, oder durch Nachweisung, daß er den in dem Distrikt herrschenden Lohnsatz verdienen kann. Stellt sich nach der Aufnahme heraus, daß er hierzu nicht tüchtig ist, so wird er ausgeschlossen" (bei Schönberg II, 958 sf.).

Der Verein funktionirt nun in folgender Weise. Glaubt ein Mitglied nicht augemessenen Lohn zu erhalten, so zeigt er es dem Zweigverein an; findet dieser die Beschwerde gerechtsertigt, so erhält der Beschwerdessihrer, wenn er von seinem Arbeitgeber höheren Lohn nicht erlaugen kann und die Arbeit daher verläßt, Unterstützung, bis er besser bezahlte Arbeit findet. Gbenso wird es gehalten, wenn andere Ursachen zur Aufgebung einer Arbeitsstelle veranlassen, oder wenn ein Mitglied wegen mangelnder Nachstrage nach Arbeit zu den vom Verein sestgestellten Bedingungen Arbeit nicht sindet.

Die Zweigsekretäre führen Buch über arbeitlose Mitglieder und freie Arbeitsstellen ihres Ortes und reichen monatlich dem Generalssekretär die Listen ein. Dieser sendet hierauf die beschäftigungslosen Mitglieder auf Kosten des Vereins von einem Ort, wo das Gewerbeschlecht steht, an einen anderen, wo Nachfrage nach Arbeit ist.

Ist ein Zweig der Meinung, die allgemeine Lage des Gewerbes rechtsertige eine allgemeine Lohnerhöhung oder Berbesserung anderer Arbeitsbedingungen, oder ermögliche umgekehrt den Widerstand gegen eine Verschlechterung des Lohns oder anderer Bedingungen, so berichtet er an den Erekutivausschins. Billigt dieser das Vorhaben, so erhält der Zweig, falls er mit seiner Forderung bei den Arbeitgebern nicht durchdringt und die Arbeit einstellt, Unterstühung; anderenfalls handelt er auf eigene Gesahr. Die bedeutenden Mittel des Vereins ermöglichen so nachdrückliche Führung des Kampses, daß die Arbeitzgeber auch im Falle des Sieges neuen Kamps schen, ehr vorsichtig; sie unterstühen Gewerkvereine in ihrem Vorgehen sehr vorsichtig; sie unterstühen Forderungen von Lohnerhöhungen unr, wenn auf dauernde Hebung begründete Anssicht ist, die kleinen vorübergehenden Schwankungen des Markts werden von ihnen eher einmal zur Durchsehung anderer Forderungen benutzt.

Findet dagegen in einem Gewerbe dauerndes Sinken statt, so

wird vor allem der Herabsetzung des Lohnes Widerstand entgegensgesetzt. Es geschieht durch Beschränkung der Arbeitszeit, durch Berminderung der Jahl der Lehrlinge — die Mitglieder weigern sich mit einer größeren Zahl von Lehrlingen, als der Berein bei der Lage des Gewerbes für angemessen hält, zu arbeiten — schlimmsten Falls durch Unterstützung der Auswanderung.

Auf diese Weise erreichen die Gewerkvereine eine Regulirung des Arbeitsangebots, welche die Arbeiter in den Stand setzt, in einigem Maaße als wirklich gleiche Paciscenten mit den Arbeitgebern auf dem

Arbeitsmarkt zu unterhandeln.

Nachdem das frühere System, den Versuchen der Arbeiter, durch Bereinigung bessere Arbeitsbedingungen zu erreichen, durch gesetzliche Verbote der Coalition und Bestrafung derselben als Verschwörung (conspiracy) zu begegnen, im Verlauf des 19. Jahrhunderts allmälig verlassen worden ist (durch Gesetz von 1824 und 1868/71), sind die Arbeitgeber zu einem neuen System der Verteidigung übergegangen: auch sie treten zu fachgenossenschaftlichen Vereinen zusammen und begegnen den Arbeitseinstellungen durch Arbeitsanssperrungen. Wirkung derselben ist, durch gleichzeitige Arbeitslosigkeit vieler Arbeitergruppen die Masse der Unterstützten zu vermehren, die der Unterstützenden zu vermindern und dadurch die Nachhaltigkeit des Angriffs zu schwächen. Die Organisirung des Kriegs hat dann weiter zu einer Organisirung des Friedenschließens und der Kriegsvorbeugung ge= führt: das sind die Schieds= und Einigungskammern, in denen Ver= treter der Arbeitgeber und Arbeitnehmer zusammen über die Arbeits= bedingungen verhandeln. In ihnen gelangt "die der modernen ge= werblichen Gesetzgebung zu Grunde liegende Auffassung von der Ar= beit als einer Waare und dem Arbeiter als einem freien Waarenver= fäufer und damit die beiden Grundprincipien dieser Gesetzgebung, die persönliche Freiheit der Arbeiter und seine Gleichberechtigung mit dem Arbeitgeber beim Abschluß des Arbeitsvertrags in einer den Interessen der Gesellschaft entsprechenden Weise zur Verwirklichung".

Nach der Überzeugung, die Brentano durch eingehendes Studium, unterstützt durch persönliche Eindrücke, sich gebildet hat, ist die Wirstung dieser korporativen Organisation vielleicht noch mehr für die persönliche Entwickelung der Arbeiter, als für die unmittelbare Steis

gerung ihres Einkommens segensreich. Kämpften sie auch zunächst ını die lettere, so gewannen sie dadurch noch etwas Höheres. "Sie gelangten zu dem Selbstbewußtsein des freien Mannes und zu einer fittlichen Tüchtigkeit, auf welcher jener Respekt der Arbeitgeber vor den Arbeitern beruht, infolge dessen die Anerkennung ihrer Gleichbe= rechtigung in den Einigungskammern nicht blos eine formelle, sondern eine wirkliche ift. Sie gelangten zu einer Ausbildung ihrer geistigen Fähigkeiten und einer intellektuellen Reife, welche sie bei Erörterung der Arbeitsbedingungen das nach Lage der Verhältnisse Erreichbare von dem Unmöglichen instinktmäßig unterscheiden läßt, und zu einer sittlichen Reife, welche sie die Mäßigung gelehrt hat, mit dem jeweilig Möglichen sich zu begnügen. Und nicht minder günftig waren die ethischen und intellektuellen Wirkungen für die Arbeitgeber." — In keinem Gewerbe, wo einmal eine Schieds- und Einigungskammer begründet wurde, famen seitdem Arbeitseinstellungen oder Aussper= rungen vor.

Die Versuche der Nachbildung dieser Organisationen in Deutsch= land waren bisher nur in geringem Umfang erfolgreich. Nicht ge= wachsen, wie die englischen, aus wirklichen einzelnen Erlebnissen, sondern gemacht durch Agitation auf Grund allgemeiner Überlegungen, vermischt mit politischen Parteibestrebungen, vermochten sie nicht die Selbständigkeit und nachhaltige Kraft jener zu erreichen. Der in staatssocialistischen Kreisen aufgetauchte Gedanke, durch staatlichen Zwang eine derartige Ordnung einzuführen, ist schwerlich ein glücklicher zu nennen. Brentano führt aus, wie solche gemachten Vereine und Einigungskammern, ohne die lebendigen Erfahrungen der in hundertjährigem Kampf mit der Wirklichkeit erwachsenen englischen, ohne Verständnis und Achtung für die Ansprüche und Interessen der Gegenpartei, voll Hochmut und Mißtrauen, die friedliche Einigung schwerlich oft erreichen würden und dann zur Entscheidung durch einen von der Staatsgewalt eingesetzten Umparteiischen führen müßten: der direkte Weg zur staatlichen Regelung der industriellen Produktion überhaupt. Einem Volk und einer Gesellschaft können so wenig als einem Einzelnen die wesentlichen Lebensersahrungen durch das Wissen um die Erfahrungen eines anderen erspart werden.

19. Wird es den vereinten Anstrengungen der Arbeiter und der

Arbeitgeber, der Gemeinden und des Staates gelingen, unter Leitung der wissenschaftlichen Erkenntnis der gesellschaftlichen Lebensbedinsgungen, unter Mitwirkung der Sitte und der Kirche, die ungünstigen Volgen der kapitalistischen Produktionsweise für die Lebensgestaltung der Gesellschaft allmälig zu überwinden? Kann auf dem Wege friedslicher Umbildung der Zerfall des gesellschaftlichen Körpers zum Stehen gebracht und die organische Einheit, welche Differenzierung uicht auss, sondern einschließt, wiederhergestellt, können die Massen freier Lohnsarbeiter der Gesellschaft so wieder eingegliedert werden, daß sie sich selbst als au der Erhaltung der Staatssund Rechtsordnung beteiligt fühlen?

Von den Socialdemokraten wird diese Frage auf das Entschiedenste verneint. Alle socialen Reformen seien besten Falls Palliativ= mittel, höchstens geeignet den Todeskampf der bestehenden Gesellschaft Namentlich werden alle Versuche, selbständigen Klein= zu verlängern. betrieb und Kleinbesitz zu schützen, so beurteilt; Lassale hat in seinem Baftiat=Schulze von Delitich hierfür den Ton angegeben. Praxis folgt demgemäß die Socialdemokratie der Manchester-Doktrin: die Dinge gehen lassen, wie sie gehen; allerdings mit einer anderen Erwartung: nicht die Interessenharmonie, sondern der große Krach wird das Ende der Entwickelung sein. Freilich nicht das letzte Ende, denn nach dem Zusammenbrechen der bestehenden Gesellschaftsordnung wird sich die neue, auf Gerechtigkeit gegründete, die Wohlfahrt Aller bewirkende Ordnung der Dinge erheben. Die socialdemokratische Partei ist demnach geneigt zu sagen: je schlimmer, desto besser, denn um so eher kommt der Tag des Gerichts und der Anferstehung. Und so steht sie den Erscheinungen der Akkumulation des Kapitals und der Centralisation der Unternehmungen mit einer doppelten Empfin= dung gegenüber, mit Haß, sofern von dort der Druck ausgeht, mit sympathischer Hoffmung, sofern sie darin Vorgänge erblickt, welche die Krisis befördern. Ebenso werden Fälle rücksichtsloser Ausbentung der Arbeiter durch das Kapital mit einer Art von Inbel und Trimmph aufgezeigt, sie bestätigen als besonders brauchbare Fälle die Theorie und kündigen als Symptome den nahen Fall des verhaßten Systems Der Socialdemokrat als solcher ist daher durch "philanthropische" Maaßregeln des Staates oder der Arbeitgeber schlechterdings nicht zu gewinnen, er wird darin nur eine Quacksalberei erblicken, welche im egoistischen Interesse verübt wird, um die große Radikalkur der Gescellschaft hinauszuschieben oder überhaupt zu umgehen. Als Mensch ung er auch anderen Empfindungen zugänglich sein, als überzeugter Parteimann nicht.

Die Socialreformer dagegen leben und arbeiten in dem Glauben, daß eine allmälige und friedliche Anpassung der Gesellschaft an ihre neuen Lebensbedingungen, Großbetrieb und Weltmarkt, nicht unmög= lich sei. Sie hoffen, daß es gelingen werde, durch Einwirkung auf die gebildeten und besitzenden Rlassen der Gesellschaft eine Reihe reformatorischer Umgestaltungen in Gesetz und Sitte zu bewirken, wodurch nicht unr die wirklichen Rotskände beseitigt, sondern auch jene Gruppe der "Enterbten" innerlich versöhnt und wiedergewonnen Besonders lebhaft und zu rüftiger Thätigkeit auspornend er= scheint diese Hoffnung in jenen englischen Kreisen, in denen der Name des christlichen Socialismus zuerft aufkam. Von der Besserung aller Zustände in wirtschaftlicher und moralischer Beziehung unter dem zusammenwirkenden Einfluß der Gesetzgebung, der entgegenkommenden Bemühungen der oberen Klassen und der beharrlichen und energischen Bestrebungen der Arbeiter im Sinne der Selbsthilfe giebt das schon oben erwähnte Werk von Ludlow und Jones, die arbeitenden Klaffen Englands, einen höchst ermutigenden Bericht.

Db die Hoffnung begründet ist?

Ich habe schon wiederholt der Ansicht Ausdruck gegeben, daß es nicht möglich ist, die Zukunft vorauszusehen. Der Gang der Ereigenisse ist von hundert Faktoren abhängig, die nicht berechendar sind. Ob bei den oberen Schichten der Gesellschaft Einsicht und guter Wille sich stark genug erweisen werden, das Notwendige zu thun? Ob bei den Massen der großstädtischen Bevölkerung politische Einsicht und Disciplin so wachsen werden, daß sie den Antrieden fanatischen Hassen, daß dieselben nicht in Gewaltthat und Aufstände ausbrechen? Man nuß gestehen, daß im allgemeinen die Geschichte nicht sehr geeignet ist, die Hossmung zu ermutigen; die Regel ist Verhärtung des egosistischen Klasseninteresses in Unrecht und Gewalt, die der Ring durch den Gegendruck gesprengt wird. Ob also den europäischen Völkern eine Kra blutiger Revolutionen und Reaktionen bevorsteht? und ob

darin eine neue Gesellschaftsform erwachsen wird? oder ob die abendsländische Kultur darin ihr Ende finden wird? Niemand vermag es zu sagen.

Um so weniger, als die kommende Geschichte nicht in immanenter Entwickelung aus den gegenwärtigen Zuständen des einzelnen Volks, sondern aus der Wechselwirkung dieser mit den absolut unabsehbaren Einflüffen von außen hervorgehen wird; die europäischen Bölker leben nicht ein isolirtes Leben, ihr inneres Leben ist abhängig von den aus= wärtigen Beziehungen. Wie aber die Beziehungen der europäischen Völker unter einauder sich gestalten werden, ob wir am Beginn einer Epoche ungeheurer Kriege unter dem Zeichen des Nationalitätsprincips stehen, zu der die Kriege dieses Jahrhunderts, die Kämpfe gegen den ersten Napoleon, die Kriege um die deutsche und italienische Einheit erst das Vorspiel sind, ob das Ringen der romanischen, germanischen und flavischen Race um das Übergewicht in Europa die Geschichtsblätter der nächstfolgenden Sahrhunderte füllen wird? oder ob die drängende Not innerer Kämpfe, oder die Not der Abwehr gegen Außen die natio= nalen Gegensätze zurückdrängen wird, die jetzt Europa von Waffen starren madjen? Denn das ist augenscheinlich, daß in immer stärkerem Maaß ein neues Element in der Politik der europäischen Bölker sich zur Geltung bringen wird: das Verhältnis zu den übrigen Erdteilen. Amerika und Asien mit ihren ungeheuren Völkermassen, mit ihren unerschöpflichen Bodenschätzen, sind durch die neuen Transportmittel uns vor die Thur gerückt. Wir stehen erft am Anfang dieser Entwicke= lung und doch machen sich ihre Volgen in unseren wirtschaftlichen und politischen Verhältnissen schon sehr fühlbar geltend. Wenn die Ver= einigten Staaten 300 Millionen Einwohner zählen werden, wenn China ein Eisenbahnnetz haben wird, wenn die östlichen Bölker mit ihrer ungeheuren Arbeitskraft der europäischen Industrie Konkurrenz machen werden, wie sie schon jetzt der Landwirtschaft Konkurrenz machen, wird das alte Europa seine wirtschaftliche und militärische Herrschaft über die Erde festzuhalten im Stande sein? Oder wird der große Krach von dorther beginnen? Wird England seinen aus= wärtigen Markt verlieren und dann mit der Anstreugung des Ver= zweifelten das europäische Festland durch Unterbietung wieder zu er= obern suchen? Wird endlich der Hunger zuerst zur Aufzehrung des Burückgelegten und dann zur Selbstzerfleischung führen? — Oder wird der Wille zum Leben, wie einige voraussagen, in sich selber erslöschen und ein friedliches Verscheiden an Altersschwäche eintreten? Alles das sind mögliche Dinge und dem Einzelnen wird wahrscheinslich vorkommen, was seiner Neigung oder seinen Theorien am meisten entspricht.

Eines dagegen scheint nicht zweifelhaft: wenn die europäischen Bölker zum Leben auch in der Zukunft bestimmt sind, und wenn die gesellschaftliche Entwickelung in der Richtung sich weiter bewegt, welche sie in den letzten 50 oder 100 Jahren eingehalten hat, dann wird der innere Friede schwerlich erhalten bleiben, falls Staat und Gesellschaft die von der Manchester-Doktrin angeratene Politik an= nehmen oder festhalten. Ein Staat, der als seine erste und wesent= liche Aufgabe den Eigentumsschutz ansieht, d. h. die Herstellung aller der Bedingungen, worauf in der entwickelten Gesellschaft Kapitals= bildung und Rentenbezug beruht, wird den Massen der Lohnarbeiter notwendig als eine Veranstaltung zum Schutz der Interessen der Besitzenden gegen die Besitzlosen, nicht als eine Auftalt zum Zweck der allgemeinen Wohlfahrt erscheinen. Der Schutz des Eigentums kann nur so lange als ausreichende Thätigkeit des Staats in wirtschaft= licher Hinsicht angesehen werden, als die Erwerbung des Eigentums ausschließlich oder wesentlich von der wirtschaftlichen Tüchtigkeit des Einzelnen oder der Einzelfamilie abhängig ift. In dem Maaße, als die Beziehung von Verdienst und Besitz oder Erwerb sich lockert, in demselben Maaße tritt an den Staat die Notwendigkeit heran, die Person gegen das Eigentum, den Arbeiter gegen das Kapital zu schützen; der Mensch ist nicht um des Eigentums, sondern Gigentum und Eigentumsordnung find um des Menschen willen. Vermag die Gesellschaft nicht die hierzu geeigneten Mittel und Wege zu finden, so geht sie oder also vielmehr das Volk, das sich in seinen ernstesten Lebensinteressen nicht zu beraten vermag, zu Grunde. Die Politik des Gehenlaffens führt zum inneren Krieg.

Hierüber kann bei sehenden Menschen schwerlich ein Zweifel obswalten. Die großstädtischen Arbeitermassen sind mit ihrer wirtschaftslichen und gesellschaftlichen Lage unzufrieden. Sie haben begonnen, sich als eine Macht im Staate zu fühlen. Das allgemeine Stimms

recht, das ihnen schwerlich wieder genommen werden wird, giebt ihnen hierzu auch das formelle Recht. Ihre Zahl, ihr Klassenbewußtsein und damit ihre politische Bedeutung ist in beständigem Anwachsen; die Auslockerung aller Verhältnisse und aller Auschaumgen auch bei dem am schwersten beweglichen Teil der Bevölkerung, den ländlichen Arsbeiteru, schreitet schnell vorwärts. Die Ursache der unbefriedigenden Zustände liegt, so ist diese Gruppe geneigt den socialdemokratischen Führern zu glauben, in der mangelhaften Rechtss und Staatsordnung: ein Staat, der nicht dem Interesse der Kapitalisten, sondern der Wohlsahrt der Gesammtheit dienstbar wäre, könnte den Übeln abshelsen. Es ist nicht glaublich, daß, wenn der Staat sich weigern sollte, ihren Forderungen Gehör zu geben, sei es sich berusend auf seine Unsähigkeit zu helsen oder auf die Unbegründetheit jener Forderungen, daß dann Versuche ausbleiben sollten, mit Gewalt sich Gehör zu verschaffen.

Ob diese Versuche erfolgreich sein würden, auch nur in dem Sinn, daß jene Gruppe sich wenigstens vorübergehend der Staatssewalt bemächtigte, das ist eine andere Frage; ich habe schon oben gesagt, daß nach meiner Ansicht die Kräfte des Widerstands gegen socialistische Experimente zur Zeit und vermutlich noch auf lange hinaus viel stärker und namentlich viel nachhaltiger sind, als Lassalle mit seinen Rechnungen von den 97 gegen 3 Prozent der Bevölkerung seine Hörer zu glanden anleitet. Hossentlich sind die socialistischen Führer besonnener in ihrer praktischen Politik als in der Agitation; einige Ernüchterung möchte das letzte Jahrzehnt überhaupt in die Röpse gebracht haben. Daß aber die reine Enthaltsamkeitspolitik, wie sie etwa der konstitutionelle Musterstaat Belgien bisher geübt hat, eine überaus gefährliche ist, darüber wird das Einverständnis wohl bald ein ganz allgemeines sein.

So wird man also sagen dürfen: die Politik der socialen Reform stellt sich unter diesem Gesichtspunkt als eine notwendige heraus. Db sie erfolgreich sein wird, ob sie im Stande sein wird, jene vorwärts drängende Gesellschaftsgruppe zu befriedigen und von der Revolutionspolitik zur Reformpolitik hinüberzuziehen, das ist freilich eine Sache nicht des Beweises, sondern der Hoffnung und des Glaubens. Das ist fein Unglück. Die Sache liegt in menschlichen Dingen nire

Baulfen, Ethit.

gend anders; das ganze Leben des Einzelnen und der Gesammtheit ist auf Hoffnung und Glauben gestellt. Und auch dann, wenn die Reformpolitif nicht im Stande sein sollte, der Gesellschaft eine fried= liche Weiterentwickelung zu fichern, auch dann, wenn es für alle Zukunft das Loos der Menschheit sein sollte, durch schmerzliche Krisen und harte Kämpfe die neuen Lebensformen zu finden, auch dami wäre jene Politik nicht vergebens: sie würde unter allen Umständen den Übergang erleichtern, indem sie Härten milderte, Widerstände minderte, die Herzen und die Köpfe für das Kommende bereitete und ihm durch Organ= und Formbildungen den Weg bereitete. das ist wohl die schwerste Täuschung der Socialdemokratie, daß je größer das Elend, defto näher die Herrlichkeit. Sind die Reime des Zukunftigen nicht ausgebildet, dann wird der allgemeine Zusammenbruch, den sie voraussieht, lediglich das Ende der Dinge sein. generatio aequivoca kommt in der geschichtlichen Welt so wenig vor als in der organischen. Je besser die Arbeiter organisirt, disciplinirt, intellektuell und moralisch gebildet, d. h. je höher sie wirtschaftlich und gesellschaftlich stehen, je mehr andererseits die besitzenden und gebildeten Klaffen gewöhnt sind, die Wohlfahrt der unteren Schichten als wesentliche Bedingung der eigenen und die Fürsorge für jene als ihre pflichtmäßige Anfgabe zu betrachten, je mehr endlich der Staat seinem Beruf angepaßt ift, die Wohlfahrt des ganzen Volkes gegenüber dem Interesse einzelner Gruppen zu vertreten: desto eher wird der Übergang zu einer höheren, der Idee der Gerechtigkeit mehr entsprechenden Gestaltung des Gesammtlebens möglich.

20. Es ist unmöglich, dies Gebiet zu verlassen, ohne über das Socialistengesetz, das andere Gesicht der deutschen Socialpolitik, ein Wort zu sagen.

Was man für dieses Gesetz, das bekanntlich unter dem Druck besonderer Umstände im Jahre 1878 angenommen wurde, sagen kann, scheint mir wesentlich auf zwei Punkte hinauszukommen. Der erste wurde schon oben berührt: die schnell sich entwickelnde socialistische Agitation war geeignet, bei den Führern und bei den Massen ein schwindelndes Gefühl der Stärke ihrer Partei hervorzurusen. Wenn ich mich nicht irre, war damals in manchen Köpfen die Meinung im Begriff sich sestzusetzen, daß es eigentlich nur noch eines einzigen

fräftigen Stoßes bedürfe, um das alte gesellschaftliche System über den Hausen zu werfen; auch ein Teil der besitzenden Klassen schien unter dem Eindruck dieser Meinung zu stehen. Hätte diese Ansicht sich weiter ansgebreitet und befestigt, so hätte sie schwerlich ohne Volgen bleiben können: sie hätte, bei dem beständigen Zusammenstoßen socia-listischer Versammlungen und Aufzüge mit der Polizei, zu immer größerer Erhitzung der Gemüter geführt, und das Ende wäre viel-leicht der bewassnete Zusammenstoß gewesen. Die mühelose Unterdrückung der öffentlichen Agitation hat die Besestigung dieser Vorsstellung verhindert und die Massen und ihre Führer zum Gefühl der Widerstandskraft des Bestehenden gebracht.

Das Zweite, was zur Unterdrückung der Agitation mit allen Mitteln raten konnte, ist, daß sie die spontane Thätigkeit zur Heilung der vorhandenen Abelftände auf beiden Seiten lähmte. Wo immer guter Wille der einzelnen Arbeitgeber oder auch der Gesammtheit mit thätiger Teilnahme und Hülfe bemüht war, den Arbeitern günstigere Lebensbedingungen zu verschaffen, da stieß sie auf die socialistische Agitation, die alle derartige Bestrebungen verachtete, verdächtigte und so weit als möglich hintertrieb und ihre Wirkung vereitelte. Das liegt in der Natur der Sache. Die Socialdemokratie als solche muß den Frieden und das Einvernehmen zwischen Arbeitern und Unternehmern zu verhindern und zu zerstören trachten, denn ihr Da= sein hängt an dem Mißtrauen und der Feindschaft. Und aus dem= selben Grunde muß sie das Vertrauen und den Mut des Arbeiters dur Gelbsthülfe auf dem Boden der bestehenden Ordnung zu untergraben und zerstören trachten, wie Lassalle darin vorangegangen ist. Um bei den Massen die einseitige Bewußtseinskonzentration auf die bevorstehende Socialrevolution hervorzubringen, ist es offenbar zweck= mäßig, alle übrigen Maßregelu als völlig wirkungslose darzustellen. So konnte gerade der wohlwollend thätige Arbeitgeber das Eindrin= gen socialdemokratischer Agitation in seine Kreise am wenigsten mit Gleichmut ansehen, ja es ist durchaus begreiflich, wenn er sich der= selben mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln, Entlassung der Führer, Verbot der Zeitungen in seinen Räumen u. s. f. erwehrte. In gleicher Lage war nun der Staat, als er an die Durchführung der socialresormatorischen Politik ging. Auch er mußte, und das war

der Gesichtspunkt, den die Negierung hervorhob, eine Periode äußerer Ruhe sich wünschen, um seiner Thätigkeit Naum und seinem guten Willen Gehör zu verschaffen.

Andererseits unterliegt nun freilich die gewaltsame Unterdrückung der Agitation den schwersten Bedenken. Denn daß sie in der That eine gewaltsame, wenn auch in der Form eine gesetzmäßige ist, sollte man nicht lengnen. Durch das Socialistengesetz ist der Polizei die Befuguis beigelegt worden, folchen Personen, die sie für Socialdemo= fraten hält, das Recht, durch Schrift und Rede für die Ausbreitung der eigenen Überzeugung zu wirken, zu entziehen, sowie ihnen den Aufenthalt an bestimmten Orten zu untersagen. Daß das Gesetz so gemeint ist, daß es sich nicht gegen rechtlich verfolgbare Ansschrei= tungen in der Agitation, sondern gegen gewisse Anschanungen und Bestrebungen als solche richtet, geht auch aus dem Versprechen "loyaler" Ausführung hervor, das die Regierung bei der Einbringung der Vorlage gab und nach der einstimmigen Ansicht aller Parteien gehalten hat: das heißt, sie hat das Gesetz unr benutt zur Unterdrückung der socialdemokratischen Presse und Agitation, nicht aber zur Unterdrückung agitatorischer, den Frieden gefährdender Ausschreitungen überhaupt. Die umfangreiche socialdemokratische Tageslitteratur ver= schwand in wenig Tagen, die Volksversammlungen mit socialistischer Beredsamkeit hörten auf, die Führer und Redner wurden in erheb= lichem Umfang aus ihren alten Wohnsitzen und Wirkungsfreisen ausgewiesen. Das Jesuitengesetz ist die einzige Parallele: auch durch dieses Gesetz wurde die Regierung ermächtigt, eine Gruppe von Personen nicht wegen begangener strafbarer Handlungen gerichtlich zu verfolgen, sondern wegen ihrer firchlich-politischen Bestrebungen aus dem Lande zu schaffen.

Daß eine derartige Behandlung geeignet ist, Erbitterung bei denen, die ihr unterliegen, hervorzubringen, wird niemand bezweiseln. Den Gewohnheitsdieb umgiebt man mit allen Schuhmaßregeln der Rechtsprechung, mit unendlicher Mühsal müssen ihm einzelne Strafthaten nachgewiesen werden, ehe er auf einige Zeit seinem Gewerbe entzogen werden dars: der Socialist wird in der Ausübung seiner staatsbürgerlichen Rechte und in seinen wirtschaftlichen Interessen auf das Empfindlichste gekräuft, endlich dazu ausgewiesen, ohne Beweiss

führung und Richterspruch. Mit Recht werden die so Behandelten jagen, nicht Recht, sondern Macht sei an ihnen geübt, sie seien nicht als Staatsbürger bestraft, sondern als Staatsseinde unterdrückt worden. Die Gesellschaft habe sie damit selbst auf den Weg der Gewalt verwiesen; sie habe mit dem Socialistengesetz erklärt: mit solchen Anschausungen und Bestrebungen wird nicht mehr diskutirt, sondern gekämpft.

Es pflegt gesagt zu werden: die Socialdemokraten stellten sich selbst außerhalb der Staats= und Gesellschaftsordnung, sie stünden ihr als erklärte Feinde gegenüber, und sie würden daher nur behanzdelt als das, was sie selbst zu sein offen bekännten. Sie hätten kein Necht, Gesetze des Staates zu ihrem Schutz auzurusen, dessen Nechtszbestand sie selbst eigentlich nicht anerkännten. — In der Sache mag das Argument nicht ganz unrecht haben. Aber formell kann sich doch eigentlich kein Staat auf diesen Standpunkt stellen: er kann nicht aufhören, sie als Unterthauen zu betrachten, und darum auch nicht aufhören, seine Gesetze als zu Necht bestehend auch für sie anzuerzennen, sie selbst mögen darüber denken, wie sie wollen. — Will man die Sache überhaupt rechtlich konstruiren, dann wird es nur möglich sein, auf ein "Notrecht" des Staates zurückzugehen, bei unmittelbarer Gesahr für seine eigene Sicherheit die Rechtsschraufen, mit denen er seine Thätigkeit im Innern umgeben hat, auf Zeit auszuheben.

Danit wären wir denn auf Nühlichseitserwägungen zurückserwiesen. Die Nechtsertigung des Gesehes wäre zu suchen in der Nachweisung, erstens, daß eine unmittelbare Bedrohung des Staates in seinem Bestande durch die anwachsende Socialdemokratie stattzesunden habe, und zweitens, daß der eingeschlagene Weg zur Untersdrückung zwecknäßig und ersolgreich gewesen sei. Mir scheinen beide Nachweisungen schwer oder gar nicht möglich. Daß eine unmittels dare Gesahr sür die Sicherheit des Staates nicht bestand, dasürscheint mit einigem Grund eben die widerstandslose Unterdrückung der ganzen Agitation geltend gemacht werden zu können: wäre die Vartei schon eine staatsgesährliche Macht gewesen, so würde sie nicht so widerstandslos gewichen sein. — Aber sie würde es geworden sein, wenn die Agitation gedanert hätte. — Vielleicht; aber was kann nicht alles gesährlich werden? und was wäre nach dieser Marime nicht alles zu unterdrücken?

Ist also die socialdemokratische Bewegung überhaupt nicht eine akute, soudern eine chronische Gefahr, so ist die weitere Frage: wird durch die Unterdrückung der öffentlichen Agitation dieser chronischen Ein eigentliches Beweisverfahren ist der Natur Gefahr begegnet? der Sadje nach in solchen Dingen nicht möglich; doch scheinen gegen die Bejahung der Frage gewichtige Bedenken zu sprechen. Das erfte ist, daß zwar die öffentliche, nicht aber die geheime Agitation unterdrückt werden kann; man kann nicht die Ausbreitung soeialdemokrati= scher Anschaumgen überhaupt verhindern, sie findet in jeder Werkstatt, an jedem Wirtshaustisch statt; und alte Erfahrungen zeigen, daß die propagandistische Kraft politischer und socialer Ideen durch Berfolgung gesteigert wird. Märthrertum wirbt Anhänger, unabhängig von dem inneren Wert der Sache. Selbst eine schlechte Sache erhält Auziehungsfraft dadurch, daß sie verboten ist und heimlich genbt werden muß. Dazu hat Verfolgung noch eine Wirkung: sie vereinigt alle Verfolgten und Bedrohten, sie verhindert inneres Zerfallen in Gegensätze.

Endlich übt die Unterdrückung der öffentlichen Agitation auf die unterdrückende Gesellschaft selbst eine Rückwirkung: sie schläfert ein. Der Philister, der nun nichts mehr von socialdemofratischer Agitation sieht, überredet sich leicht, daß es keine sociale Frage mehr gebe. Dasein heißt wahrgenommen werden, sagt Berkelen; es ift die Formel, nach der nuwillfürlich alle Menschen schließen: was ich nicht sehe, ist nicht vorhanden. Es wird niemand in Zweifel darüber sein, daß von soeialreformatorischer Politik keine Rede gewesen wäre, wenn nicht die socialdemokratische Agitation mit solcher Gewalt die Aufmerksamkeit aller Politiker auf sich und auf die gesellschaftlichen Schäden der neuen kapitalistischen Produktionsweise gezogen hätte. Hätte das Socialistengesetz schon bestanden, als Lassalle seine Agi= tation begann, wären Volksversammlungen und Zeitungen socialdemokratischer Nichtung stets unterdrückt worden, dann gäbe es vermutlich noch keine Arbeiterschutzgesetzgebung. Es ist das erste Gesetz jeder vernünftigen Diätetik, daß man nicht Symptome unterdrückt oder sich selbst verhehlt, sondern durch dieselben auf die Ermitte= lung der Ursachen und damit auf eine rationelle Heilung führen läßt. Auf den soeialen Körper angewendet bedeutet dies: man darf nicht

Ansbruck irgend einer partiellen Störung oder eines Mangels an Wohlbefinden; man liefe dabei immer Gefahr, sich vollziehende unsgünftige Vorgänge unbeachtet zu lassen und notwendige Gegenmaßeregeln zu versämmen, die am Anfang immer am wirksamsten, oft alsein wirksam sind. Fürst Vismarck äußerte einmal seine Befriedigung über die Verstärkung der socialistischen Partei im Reichstag; ich weiß nicht, wie mit dieser Anßerung die Verteidigung des Socialistensgesches vereindar ist, es sei denn, daß man die Meinung hineinlegt: die "staatserhaltenden" Parteien würden durch nichts so wirksam zussammengehalten, als durch den Gegensah zur Socialdemokratie.

Nach allem bin ich geneigt zu denken: die gewaltsame Unterbrückung ber socialbemokratischen Bewegung war weder burch eine augenblickliche Zwangslage des Staates gefordert, noch wird sie durch ihre Wirkungen gerechtfertigt. Und es ist deshalb ratsam, zu dem allgemeinen Rechtszuftand zurückzukehren und die socialistischen Ideen um die Eroberung der Köpfe unter Wettbewerbung . zur freien gleichen Bedingungen mit den übrigen politischen Auschammgen wieder zuzulassen. Bielleicht wäre dann gleichzeitig zu erwägen, ob gegen Ausschreitungen in der Rede- und Preffreiheit wirksamere Schutzwehren notwendig seien, als sie das alte Strafgesetz bietet. Die Schwierigkeit, solche Schutzwehren einerseits gegen Ausschreitun= gen wirksam zu machen, andererseits zu verhindern, daß sie nicht die Freiheit erwürgen, ist allerdings groß. Und freilich ist Freiheit nie ohne Gefahr: bequemer ist es jedenfalls, eine Agitation zu unterdrücken, als sie zu überwachen. Aber wo steht geschrieben, daß in der Politik der bequemfte Weg auch der sicherste ist?

## IV. Der Staat.

Erstes Kapitel.

## Wesen und Arsprung des Staates.

1. Wesen des Staates. Indem wir den Begriff des Staates sinchen, fragen wir, der alten aristotelischen Regel solgend, zuerst, zu welcher Gattung von Dingen er gehöre? und antworten hieraus, wieder mit dem Aristoteles: er ist eine Gemeinschaft (xouvwia), das ist eine Vielheit von Menschen, die durch eine innere Organisation zu einer Willenseinheit zusammengefaßt wird. Die zweite Frage geht auf die specifische Differenz: wodurch unterscheidet sich der Staat von anderen Gemeinschaften, als da sind Gemeinden, Aktiengesellsschaften, Gesangvereine u. s. w.? Der nächste Unterschied ist ein formeller: der Staat ist die sonveräne Gemeinschaft. Alle übrigen stehen unter seiner Botmäßigkeit, er selbst steht unter keiner Botmäßigsesteit; der Verlust der Souveränität hebt das Wesen des Staates auf.

Schwierigkeiten machen hier die Bundesstaaten. Neuerdings hat die höchst eigentümliche Gestaltung der Dinge im deutschen Neich veraulaßt, das Merkmal überhaupt aufzugeben und souveräne und nicht sonveräne Staaten zu unterscheiden: von G. Meger (Lehrbuch des deutschen Staatsrechts, Einleitung) werden die Glieder des deutschen Reiches als "nicht sonveräne" Staaten bezeichnet. In der That ift ihre Stellung eine so eigentümliche, daß die widerspruchs= volle Benennung vielleicht nicht unangemessen ist. Db es aber zweckmäßig ist, den Begriff des Staates felbst zu ändern, scheint doch zweifelhaft. Sit das Reich ein wirklicher Staat, und das ist es offenbar, da es nach außen durchans als Einheit anftritt und nach innen die Reichsbewohner zu direkten Unterthanen hat, denen es durch eigene Organe mit Gesetzebungs= und Verordnungsgewalt gebietet und Recht spricht, so find die Glieder des Neichs nicht mehr eigentliche Staaten. Freilich, sie waren es vorher und haben sich nicht formell ihrer alten Stellung begeben, ihre Fürsten werden nach wie vor als Souverane angesehen, und auch die alte Staatsthätigkeit ist in großem Umfang bestehen geblieben. Da aber das Neich den Umfreis seiner Besugnis selbständig bestimmt und sie durch seine Organe auf Kosten der Glieder erweitern kann, so ist die Thätigkeit der Glieder als durch Reichsrecht bestehend anzusehen. Und daß damit die Einzelstaaten dem Begriff nach aufgehört haben, Staaten im eigentlichen Sinne zu sein, ist offendar. Freilich sind sie auch nicht Provinzen in der üblichen Bedeutung des Worts. Die Sprache hat eben für die mannigfaltige Abstusung der Abhängigkeitsverhältnisse der Glieder eines Staatsganzen, wie sie in jüngster Zeit sich ausgebildet haben, keine Namen. Das alte Schema, Staat und Provinz, reicht für die kompsicirteren Bildungen nicht mehr aus, und es steht natürlich nichts im Wege, die Glieder des Neichs, ebenso wie die der großen nordamerikanischen Republik, Staaten zu neunen.

Was die inhaltliche Bestimmung des Wesens des Staates ausmacht, so stehen sich hier zwei principiell entgegengesetzte Anschau= ungen gegenüber, die liberalistische und die absolutistische. Jene beschränkt die Aufgabe des Staats auf den Rechtsschutz, diese setzt sie in die Wohlfahrt der Gesammtheit. Der Liberalismus findet die lettere Bestimmung zu weit: freilich ist Wohlfahrt Zweck des Staats, wie sollte eine Einrichtung, die im menschlichen Willen wurzelt, nicht auf dieses Ziel gerichtet sein! Aber die Frage ist: durch welche besondere Leistung dient der Staat der Wohlfahrt? Und hierauf ist die Antwort: durch den Rechtsschutz; seine Aufgabe ift, zu verhindern, daß seine Glieder durch Unrecht Schaden leiden; dagegen umß er die positive Fürsorge für die eigene Wohlfahrt den Ginzelnen selbst überlassen. Und diese haben das größte Interesse daran, daß es ge= schehe: das auspruchsvolle Versprechen, für die Wohlfahrt Aller zu sorgen, sei von jeher das Aushängeschild des Despotismus, sei es das eines autofratischen, sei es eines demofratischen, gewesen.

2. Der Gegensatz dieser beiden Ansichten beherrscht die Entwickelung der theoretischen Politik in der Neuzeit. Als Vertreter derselben stehen die beiden Engländer Thomas Hobbes und John Locke an der Spitze der modernen Staatslehre. Mit dem sehr scharssinnig und folgerecht aufgebanten System des Hobbes (de eine 1642, Leviathan 1650) beginnt der moderne Absolutismus. Nach ihm entsteht der Staat durch die teleologische Notwendigkeit, dem Krieg Aller gegen Alle, der eine notwendige Folge der natürlichen Habsucht und Herrsch= sucht ist, ein Ende zu machen: er ist darum absolute, durch kein Recht beschränkte Gewalt. Das folgt aus seinem Begriff: es giebt Recht nur durch den Staat und in dem Staat, nicht aber vor dem Staat und gegen den Staat. Sobald man letteres annimmt, hat man den Begriff des Staates aufgehoben: dann kann der Unterthan, auf sein Recht sich bernfend, dem Staat den Gehorsam verweigern, d. h. der Naturzustand danert fort. Will man das nicht, will man überhaupt einen Staat, so umg man ihn auch wollen, wie er allein fein kann: rechtlich allmächtig; ber Staat, das liegt in seinem Begriff, ist Duelle des Rechts und eben darum fann er kein Unrecht thun. Er kann unrichtig, aber nicht unrecht handeln. Er kann und muß fich felber begrenzen, aber er ift nicht von außen durch fremdes Recht begrenzt; er kann und wird unter Umftänden richterliche Entscheidung zwischen seinen Ansprüchen und denen der Unterthanen herbeiführen, aber diese Entscheidung geschieht durch seine Organe, in seinem Auftrag, durch seinen Willen, ja eigentlich zum Schutz seines eigenen dauernden Willens gegen die Überwältigung durch Zufälle. — In zwei weiteren Bestimmungen kommt diese rechtliche Allmacht des Staats bei Hobbes aufs Schärfste zum Ausdruck: es giebt kein Gigen= tum, als durch den Staat, und darum hat derselbe ein unbeschränktes Recht, über die Güter der Unterthanen zu verfügen. Und es giebt keine Religion, als durch Anerkennung von Seiten des Staates: nicht anerkannter Glaube ist Aberglaube. — Wenn Hobbes die erste Bestimmung nicht benntt, um einen socialistischen Staat zu konstruiren, fo fordert er dagegen mit Entschiedenheit die Staatsfirche: selbstän= dige Religionsgesellschaften find für den Staat eine Gefahr; fie dis= poniren zum Anfruhr. Hobbes lebte zur Zeit des großen Bürger= friegs und die Wurzel desselben fand er in jenem Anspruch: Gott mehr als den Menschen gehorchen zu wollen. Dieser Wille sei nichts anderes, als die beständige potentielle Gehorsamsverweigerung, sie vernichte im Grunde die Sonveränität des Staates, indem sie dieselbe an die Judividuen oder die Religionsgesellschaften und deren Leiter ausliefere, als welche darüber befänden, was Gottes Gebot sei. Will der Staat Herr bleiben, so muß er zu dem weltlichen Schwert auch das geistliche Schwert in die Hand nehmen; er muß das Bekenntnis

und den Kult feststellen, — sofern er denn etwas derartiges überhaupt notwendig und zweckmäßig findet. Hätte Hobbes den Staatskatechiszums festzustellen gehabt, so würde derselbe wohl nicht allzn viele Artifel erhalten haben. Vielleicht war sein letzter Gedanke: wenn der Staat die Religion macht und die Bürger dazu anhält, dann wird sie bald diese alles überwiegende Vichtigkeit in den Augen der Menschen verlieren, und etwas von dem Gifer, der bisher auf transcendente Spekulation und Praxis vergeblich verwendet worden ist, wird auf die Ausbildung diesseitiger Erkenntnis und Kultur übergehen.

Der Einfluß von Hobbes ift der dentschen Staatsphilosophie durch S. Pufendorff, den ersten Lehrer des "Naturrechts", im Gegensatz zu dem theologisch begründeten Recht, vermittelt worden; in seiner Abneigung gegen die ständische Mitregierung ist der Hobbessche Gedanke von der Unteilbarkeit der souveräuen Staatsgewalt, von der inneren Absurdität des imperium mixtum erkennbar. Seine Nachfolger Thomasius und Wolff, die einflufreichsten deutschen Staats= rechtslehrer im 18. Jahrhundert, bleiben ganz auf dem Boden dieser Auschauungen: der Staat ist die irdische Vorsehung, seine Aufgabe ist die Förderung der gesammten materiellen und geistigen Kultur. "Re= gierende Personen verhalten sich zu Unterthanen wie Bäter zu den Kindern", lehrt Wolff in seinen vernünftigen Gedanken von dem ge= sellschaftlichen Leben der Deutschen (1721) und giebt ihnen ausführ= liche Anleitung zur Erfüllung dieser Stellung. Die Praxis zu dieser Theorie ist das Regiment Friedrichs und Josephs: der Fürst sieht alles, weiß alles, kann alles, thut alles, was zur Aufklärung und Wohlfahrt seiner Völker und Länder dienlich ist. — Rousseau, Robes= pierre und der demokratische Cäsarismus können als eine andere Filiation Auch der Socia= der Hobbesschen Staatsdoktrin bezeichnet werden. lismus gehört hierher; man weiß, mit welchen Invektiven Laffalle diejenigen bedenkt, die den Staat auf den Rechtsschutz beschränken und ihn so zum Generalnachtwächter erniedrigen.

3. An der Spitze der liberalistischen Staatstheoretiker steht J. Locke. Seine beiden Abhandlungen über die Staatsregierung (Two treatises on civil government, 1689) kann man als den politischen Katechismus des Liberalismus bezeichnen. Locke geht aus

vom Individuum: die Einzelnen treten zusammen und bilden den Staat durch einen Vertrag, wie sie etwa auch eine Handelsgesellschaft bilden. Der Zweck dieser Gesellschaft ist: der Schutz der Rechte und Interessen der Teilnehmer; und diese kommen auf drei Stücke hinaus: Leben, Freiheit und Eigentum. Mit der Lösung dieser Aufgabe ist der Austrag des Staates erledigt; er überschreitet seine Besugnis, wenn er z. B. in die Religionsübung sich einmischt. Gegen derartige rechtswidrige übergriffe des Staates hat das Individuum das Recht des Widerstandes. — Lockes Abhandlungen erschienen im Jahre nach der "glorreichen Revolution"; ihr nächster Zweck war, wie es in der Vorrede heißt, das englische Volk wegen dieser Revolution zu rechtsfertigen; sie richten sich gegen die Lehre vom leidenden Gehorsam, die damals von allen Kanzeln verkündet wurde.

Im folgenden Jahrhundert wurden diese Gedanken zur politischen Gemeinweisheit der enropäischen Gesellschaft. In Voltaire fanden sie, wie alle Vorstellungen Lockes, den wirksamsten Verbreiter. Unter den deutschen Staatstheoretikern ist Rant der entschiedenste Vertreter der Auschauung, daß Rechtsschut die ganze Aufgabe des Staates sei. "Freiheit, so erklärt er in der Einleitung zur Rechtslehre (1797), Unabhängigkeit von eines Anderen nötigender Willkür, sofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, ist das einzige, ursprüngliche, jedem Menschen kraft seiner Menschheit zustehende Recht." Unrecht ist Einbruch in diese so begrenzte Freiheit des Anderen. Dieses zu verhindern, indem er ihm Zwang entgegensett, ift die einzige ursprüngliche Anfgabe des Staates. Hierzu bildet er durch die gesetzgebende Gewalt ein System von Gesetzen aus, d. h. Regeln zur Abgrenzung der Freiheitsgebiete der Einzelnen gegen einander; hierzn ordnet er die Organe der Recht= sprechung und verschafft sich in der Exekutivgewalt Machtmittel, um mit übermächtigem Zwang dem Unrecht an jedem Bunkt begegnen zu fönnen.

Seit Ende des 18. Jahrhunderts beginnt diese Anschauung in den nach englischem Vorbild konstruirten Versassungen in Gestalt von allgemeinen Menschenrechten, für die der Staat Gewähr leistet, zu erscheinen. Die amerikanische Unabhängigkeitserklärung hebt mit der Aufstellung des Grundsahes an: "Wir erachten als

felbstoffenbare Wahrheit, daß alle Menschen gleich geschaffen sind; daß sie von ihrem Schöpfer mit gewissen inverängerlichen Rechten begabt find; daß zu diesen Leben, Freiheit und das Streben nach Glück gehören. Daß diese Rechte zu sichern, Regierungen unter den Menschen eingesetzt sind, welche ihre gerechten Befugnisse von der Einwilligung der Regierten ableiten; daß so oft eine Regierungsform gegen diese Ziele zerstörend wirkt, es das Recht des Volkes ist, sie zu ändern oder abzuschaffen und eine neue Regierung einzusehen"\*). Das find lauter Lockesche Sätze. In den 12 Zusatzartikeln zur Verfassung werden diese Rechte dann näher bestimmt: Art. I: "Der Kongreß soll kein Gesetz geben, wodurch eine Religion zur herrschenden erklärt oder ihre freie Ausübung verboten würde, oder wodurch die Redeoder Preffreiheit, oder das Recht des Volkes sich friedlich zu versammeln und die Regierung um Abstellung von Beschwerden zu bitten verkürzt würde." Der zweite Artikel garantirt das Recht Waffen zu besitzen und zu tragen, die folgenden die Unverletlichkeit des Hauses und der Person, Geschworenengerichte mit öffentlichem Verfahren u. s. w.

Bon hier sind diese Bestimmungen dann in die französischen und aus ihnen in die übrigen Verfassungsurkunden des Kontinents übergegangen, beginnend mit der Déclaration des droits de l'homme vom 26. August 1789. Die Verfassung von 1793 stellt an die Spitze die folgende pathetisch-moralische Erklärung der Rechte des Menschen und des Bürgers. "In der überzengung, daß das Vergeffen und Mißachten der natürlichen Rechte des Menschen die einzige Ursache des Unglücks der Welt ist, hat das französische Bolk beschlossen, in feierlicher Erklärung Diese heiligen und unveräußerlichen Nechte darzulegen. — Diese Nechte sind: die Gleichheit, die Freiheit, die Sicherheit, das Eigentum. — Das Recht, seine Gedanken und seine Meinungen auf dem Wege des Drucks oder auf jede andere Weise zu offenbaren, das Recht, sich friedlich zu versammeln, die freie übung des Gottesdienstes dürfen nicht untersagt werden. — Niemand darf angeklagt, verhaftet oder festgehalten werden, als in den vom Gesetz bestimmten Fällen und nach den von demselben vorgeschriebenen

<sup>\*)</sup> Fr. Lieber, über bürgerliche Freiheit und Selbstverwaltung (deutsch von Mittermaier 1860) S. 410. Daselbst auch die im Folgenden angeführten Stücke.

Formen." Daneben erscheint dann ein Recht auf Arbeit oder Untershalt und auf Unterricht, und den Schluß bildet die seierliche Erstärung des Revolutionsrechts: "Wenn die Regierung die Volksrechte verletzt, ist der Aufstand-für das Volk und für jeden Volksteil das heiligste Recht und die merläßliche Pflicht."

And das Frankfurter Parlament hielt es für seine erste Aufgabe, die allgemeinen Ernndrechte des Dentschen festzustellen. In der preußischen Verfassung handelt Titel II, nach dem Vorbild der Belgischen Verfassung von 1830, "von den Rechten der Preußen" überhaupt.

4. Der principielle Gegensatz der absolutistischen und libera= listischen Auffassung von der Aufgabe des Staats und dem Verhältnis des Einzelnen zum Staat ist scharf und bestimmt. Nach der einen fonstituirt die Summe der Einzelnen den Staat als eine Einrichtung zur Erreichung eines bestimmten Zwecks, des Schutzes gegen Gewalt und Unrecht und erneunt Gesetzgeber, Verwalter und Nichter als verantwortliche Beauftragte zur Durchführung der durch jenen Zweck erforderlichen Maaßregeln; ein Hinausgehen der Beauftragten über den Auftrag ist widerrechtlich und giebt jedem Einzelnen das Recht dum Widerstand. Nach der anderen ist der Staat, mit dem Aristote= lischen Ausdruck, früher als der Einzelne; seine Gewalt und sein Recht über den Einzelnen sind unbegrenzt, wie sein Zweck: die Wohl= fahrt der Gesammtheit. Was der wie immer konstituirten Staats= gewalt zu diesem Zwecke erforderlich scheint, mag sie anordnen und den Einzelnen auferlegen, deren Pflicht zum Gehorsam so unbegrenzt ist, als das Necht des Staats zu gebieten.

In der Ausführung verliert der principielle Gegensatz viel von seiner Schärfe. Auch ein absolutistischer Politiker wird der Staatssgewalt nicht raten, von ihrem unbegrenzten Recht, zu handeln und zu gebieten, einen unbegrenzten Gebrauch zu machen; auch Hobbessempsiehlt, den Einzelnen, soweit es ohne Gefährdung der Wohlfahrt der Gesammtheit geschehen kann, Freiheit zu lassen, und keine Aufgaben zu übernehmen, die der Thätigkeit der Einzelnen überlassen bleiben können. Andererseits wird der liberalistische Politiker zugestehen, daß auch der beschränkte Zweck des Rechtsschutzes nicht ohne einschneidende Beschränkungen der Freiheit des Einzelnen erreicht werden kann:

auch der reine Rechtsstaat wird den Einzelnen nicht blos mit allerlei Berboten umgeben, sondern auch zu positiven Leistungen ihn anhalten und nötigenfalls zwingen. Die Anfrechterhaltung des Rechtszustandes, ber Schutz gegen innere und äußere Feinde erfordert Machtnittel: Beer, Flotte, Polizei, Richter, Staatsanwälte, Geschworene u. s. w., zu deren Beschaffung der Staat die Einzelnen in Form von person= lichen Diensten und Vermögensleiftungen nötigt. Und auch der liberalistische Politiker kann natürlich, wenigstens in praxi, nicht der Meiunng sein, daß der Einzelne zu diesen Leistungen nur mit seinem Willen ober nach vorgängiger Verabredung herangezogen werden Sondern notwendig wird, wer als Glied eines Volkes geboren wird, damit ohne Weiteres auch Unterthan der Staatsgewalt, und keineswegs wird ihm die Staatsordnung vorher zur Billigung vorgelegt: höchstens steht ihm, wenn er sie unerträglich findet, frei, das Land zu räumen. Und auch die Auslegung jener allgemeinen Menschen= oder Bürgerrechte wird ja notwendig Sache der Staats= gewalt, nicht des Einzelnen sein; im Falle des Zweifels über die Bebentung des Eigentumsrechts oder des Versammlungsrechts oder des Rechts, seine Ansichten durch Rede, Schrift, Druck n. s. w. zu verbreiten, giebt die Staatsgesetzgebung, nicht der Ginzelne, anthentische Erklärungen, und sie wird durch seine Ginrede, daß ihm sein "unveränßerliches Menscheurecht" durch ihre Auslegung verkümmert werde, sich nicht abhalten lassen, die Grundrechte durch ihre Gesetze auszulegen, zu bestimmen und zu begrenzen. Freilich werden damit die "unveräußerlichen Grundrechte" des Individumus im Grunde illusorisch: es giebt dann in Wirklichkeit doch kein Recht des Einzelnen gegen den Staat, sondern nur ein Recht im Staat und durch den Staat. Und wir werden also sagen: der wirkliche Staat erkennt die Grund= anschauung des Liberalismus von dem Verhältnis des Einzelnen zum Staat nirgend an und fann sie nicht anerkennen. Er gabe sich selbst damit auf. Wären die Ginzelnen Inhaber von ursprünglichen Rechten, die der Staat vorfände und als absolute Grenze seines Rechts an= erkennen müßte, oder vielmehr zu deren Schutz er von den Einzelnen ins Leben gerufen würde, so bliebe die Converanität bei den Einzelnen und es gabe keinen Staat; jeder hatte dann das Recht, jederzeit zu erklären: der Staat überschreite in diesem oder diesem Stück seine

Befugnis und damit sei für ihn, diesen Einzelnen, die Pflicht zum Gehorsam wenigstens in diesem Stück hinfällig. Soll dies nicht sein, soll es einen Staat überhaupt geben, so nunß seine Besugnis als rechtlich — ich sage rechtlich — unbegrenzt und ebenso die Pflicht des Einzelnen zum Gehorsam als rechtlich — nicht moralisch — uns begrenzt gesetzt werden. Ein Revolutionsrecht, ein Recht zum Widerstand gegen die zu Recht bestehende Staatsgewalt ist eine logische Absurdität.

Werden wir so von dieser Seite auf die Formel des Hobbes geführt, so erweist sich die Formel Lockes auch als unzulänglich zur rein historischen Beschreibung der Leistungen, die der wirkliche Staat, wenigstens auf höherer Aulturstufe, überall übernimmt: es giebt keinen Staat, der jener Definition entspricht, keinen Staat, in dem nicht Funktionen sich sinden, die sich nicht füglich unter den Titel Rechtsschutz bringen lassen: man denke an die Armenversorgung, an die Weges, Bans, Sanitätspolizei, an die Fürsorge für Unterricht und Erziehung, an die Verkehrsverwaltung n. s. w. Der wirkliche Staat hat diese Aufgabe überall in größerem oder geringerem Umsang in den Areis seiner Thätigkeit gezogen, und der Liberalismus könnte also seine Definition nur dadurch retten, daß er sagte, der wirkliche Staat sei mit einer unwiderstehlichen Reigung zur überschreitung seiner Ausgabe behaftet.

Hinzufügen kann man dieser Betrachtung nun allerdings, daß mit Necht als die erste, wichtigste und merläßlichste Leistung des Staates, neben der Erhaltung der Macht und Würde des Volks nach anßen, die Sicherung des Nechts und Friedens nach innen anzgesehen wird. Ferner, daß jede darüber hinausgehende positive Wohlfahrtssorge von dem Gesichtspunkt sich leiten lassen nunß: die Thätigeseit der Einzelnen nicht zu ersehen und überslüssig zu machen, sondern vielmehr die Bedingungen ihrer Möglichseit herzustellen, soweit solche jeuseits der Kräfte des Einzelnen liegen. Und darin hat also der Liberalismus Recht, daß die Staatsthätigkeit überall als eine subsiediarische zu betrachten ist, die nur eintritt, wo Kraft und Thätigkeit der Einzelnen nicht ausreichen.

Vielleicht lassen die beiden Formeln eine Vereinigung in folgender Gestalt zu: Aufgabe des Staates ist, die möglichste Freiheit Aller im

Zusammenleben möglich zu machen, nicht aber blos eine leere formelle Freiheit, sondern eine wirkliche Freiheit, das ist die reale Mögslichkeit für jedes Individuum, als Selbstzweck zu leben und die Kräfte und Anlagen seiner Natur in einem System von Thätigkeiten und Vertigkeiten aus dem Mittelpunkt seines eigenen Wesens zu entsalten.

5. Es ist eine bemerkenswerte Thatsache, daß der griechischen Staatslehre die liberalistische Auffassung eigentlich ganz fehlt. betrachtet den Staat oder die Stadt als einen Menschen im Großen, zu dem sich die einzelnen Bürger wie die Glieder dum Leibe ver= halten; worans denn ohne weiteres folgt, daß die Bürgerschaft über die Einzelnen ein ebenso unbedingtes Recht hat, sie zu formen, zu branchen, oder sie wegzuwerfen, als der Einzelne über seine Glieder. So auch Aristoteles, der das Wohlfahrtsprincip in seine Erklärung des Staates aufnimmt: entstanden um der Erhaltung, bestehe er um der Wohlfahrt willen. Wenngleich er die platonische "Einheit" als eine allzu enge ablehnt, so entfernt er sich von der ganzen Betrachtungs= weise doch nicht weit: auch bei ihm ift selbstverständlich, daß der Staat die Erziehung bestimmt und dadurch seine Bürger selbst formt, oder daß er in die Gestaltung des Gesellschaftslebens bestimmend ein= greift. — Der Theorie entsprechen die Thatsachen, die sie vor Augen hat: den antiken Städten selbst ist die individuelle Freiheit eigentlich ein fremder Begriff; der Mensch geht dort im Bürger auf, es giebt feine Sphäre, die nicht auf den Staat bezogen ware, Familie, Er= ziehung, Geselligkeit, Religion, Runft, alles zielt auf den Staat, in dem die Lebensbethätigung der ganzen Bürgerschaft ihre Ginheit hat. Und niemand verlangt nach Freiheit vom Staat, sondern lediglich nach Freiheit im Staat, d. h. nach politischer Macht.

Das Streben nach persönlicher Freiheit, d. h. das Streben nach Vreiheit vom Staat, oder nach Abgrenzung eines Gebiets für die instividuelle Selbstbestimmung ist der modernen, oder vielleicht kann man sagen der christlichen Welt eigen. Es hängt mit zwei Umständen zusammen. Der erste liegt auf dem Gebiet des religiösen Innenslebens. In der antiken Welt war die Religion ihrem ganzen Wesen nach Staatsreligion. Das Christentum ist Religion des Individuums, des Menschen, nicht des Bürgers. Es hat zum Staat ursprünglich gar keine Beziehung; aus allerlei Volk, ohne Unterschied nationaler

und socialer Stellung, sielen ihm einzelne Seelen zu, die irdischen Unterschiede gingen in der Zugehörigkeit zu dem überirdischen Gotteszreich unter; Gott nicht gehorchen, als den Menschen, d. h. dem Staat, war die praktische Folge dieser veränderten Stellung und sie wurde in dem passiven Widerstand, der zum Marthrium sührte, einleuchtend gezogen. So sehr im weiteren Verlauf Anpassung des Christentuns an die Welt stattgesunden hat, so ist doch dies Bewußtsein nie ganz verloren gegangen; der christliche Gott ist nie Staatszoder Nationalzgott und das Christentum nie Staatsreligion in dem alten Sinne geworden. Es gab Verfolgung Andersgländiger, die es in der alten Welt nicht gab, wie es denn auch keine Neligionskriege gab; aber eben daß es Andersgländige gab, beweist, daß die Neligion etwas anderes war, als die Staatsgländigkeit der alten Welt. Innerhald der christlichen Welt steht, wie Dahlmann einmal sagt, das Individuum zuletzt unberechendar gegen den Staat.

Der andere Umstand ist eine zunächst ängerliche Verschiedenheit: der antike Staat bestand in einer Stadtbürgerschaft, der moderne Staat umfaßt ein Land und Volk. Der äußere Unterschied wirkt aber auf die innere Gestaltung zurück. Ein Millionenstaat kann der Natur der Sache nach nicht die Einheit eines Stadtstaates haben, in dem eine sonweräne Bürgerschaft in der Volksversammlung als einheitlicher Körper beschließt. Das ganze Verhältnis des Einzelnen zum Staat ift hier ein viel engeres, als dort. Auch der Unterschied der monarchischen und republikanischen Verfassung wirkt in diesem Sinne. In einer Stadt kann es keine eigentliche Monarchie geben; es gehört eine gewisse Weite und Ferne zu ihrer Entwickelung. Das demokratische Regiment aber neigt stärker dazu, and das perfönliche Leben des Bürgers der staatlichen Regelung zu unterwerfen. Politik und Gesetzgebung hängt hier von der öffentlichen Meining ab, und was darf die öffentliche Meinung von dem Einzelnen nicht fordern? Was scheint billiger, als daß er sich ihr unterwirft? Wenn dagegen ein Monarch von seinen Unterthauen Unterwerfung unter seine persönlichen Anschauungen verlangen wollte, so würde das als unerträgliche Inrannei empfunden werden. Daher denn eine monarchische Regierung in der Regel der persönlichen Freiheit viel größeren Spielraum läßt, als eine demokratisch=republikanische. Die ganze Staatsthätigkeit nimmt dort

mehr die Richtung auf die äußere, hier auf die innere Politik, auf die Gestaltung der Anschammgen und Lebensgewohnheiten der Bürger.

6. Der Ursprung des Staates. In der Erörterung dieses Problems pflegte die rationalistisch-abstrakte oder naturrechtliche Philossophie des 18. Jahrhunderts von einem ursprünglichen Naturzustande auszugehen, in dem die Menschen ohne Staat und Nechtsordnung lebten, um dann die Frage zu stellen: wie kamen die die dahin staatlosen Menschen dazu, den Staat zu begründen? Und auf diese Frage schien denn immer wieder die nächstliegende Antwort zu sein: durch Vertrag. Indem die Zweckmäßigkeit einer allgemeinen Nechtssordnung einseuchtete, entschlossen sie sich zu ihrer Errichtung. So entsstand wenigstens der Nechtsstaat; daneben mochten denn auch durch Unterwerfung der Schwächeren unter die Stärkeren staatenähnliche Gebilde entstehen.

Eine wirklich geschichtliche Betrachtung wird sich von der Un= schauung leiten lassen, daß der Staat nicht zu den durch Willfür gemachten Dingen gehört, sondern eine wesentliche und notwendige Lebensfunktion des Menschen ift. Ein vorstaatlicher Zustand ist eine leere Fiftion. Jene abstrakt = rationalistische Philosophie erwog in ganz ähnlicher Weise den Ursprung der Sprache oder der Religion: wie kamen bisher sprachlose Menschen zur Sprache? und antwortete: sie erfanden die Sprache, nachdem sie von ihrer Nütlichkeit sich Die Sprachwissenschaft des 19. Jahrhunderts überzeugt hatten. kennt das Problem in dieser Form überhaupt nicht mehr; sie geht von der Anschammig aus: so lange es Menschen gab, so lange gab es Sprache, freilich in höchst verschiedener Entwicklung, entsprechend der verschiedenen Entwicklung des geistigen Lebens, das in einem System von Lautsymbolen sich zum Ausdruck bringt; aber der sprach= lose Mensch (homo alalus) ist eine leere Fiftion. Die Frage nach dem Ursprung der Sprache bedeutet nichts anderes als die Aufgabe: die geschichtlichen Wandlungen der Sprache zurückzuverfolgen, so weit es möglich ist, und zulett durch physiologisch-psychologische Konstruktion die Anknüpfung an die Formen der Symbolisirung innerer Vorgänge zu suchen, die wir in der untermenschlichen Welt finden.

Nicht anders steht die Sache hier: so wenig es sprachlose Menschen gegeben hat, die in einem bestimmten Zeitpunkt die Sprache erfanden, so wenig hat es staatlose Menschen gegeben, die irgend wo und irgend wann den Staat gründeten. Was wir Staat nennen, war vorhanden, so lange Menschen leben, freilich in sehr verschiedener Entwickelung, entsprechend dem verschiedenen Inhalt des Gesammtlebens, dessen Form oder Funktion der jedesmalige Staat ist. Die Frage nach dem Ursprung bedeutet daher auch hier nichts anderes als die Aufgabe: die Entwickelung des Staats an der Hand geschichtlicher und ethnologischer Thatsachen so weit als möglich zu verfolgen und zuletzt auch hier die Anknüpfung an die homologen Bildungen der tierischen Welt zu suchen.

Natürlich ist das eine unendliche Aufgabe, so gut wie die Aufsgabe, die Entstehung und Entwickelung der Sprache oder vielmehr aller einzelnen Sprachen aus ersten physiologischen Reslexlauten zu beschreiben. An diesem Ort kann es sich nur um einen Versuch handeln, in einem schematischen Entwurf die typischen Grundsormen aufzustellen, welche das Staatswesen in der geschichtlichen Entwickeslung durchlausen hat.

Vielleicht kann man mit Schäffle vier derartige Entwickelungs=
stufen des Staatslebens konstruiren; wobei selbstverständlich gilt, daß
es sich nur um eine schematisirte Gleichsörmigkeit in den Grundzügen
der Entwickelung handelt, welche die größte Mannigfaltigkeit im Ein=
zelnen nicht ansschließt, und ferner, daß diese Entwickelungsstufen so
wenig als die Altersstufen im Leben des Individuums durch scharfe
Grenzen von einander geschieden sind\*).

Als prähistorische Arform wäre die schweifende Horde anzussehen; das tierische Analogon ist die Heerde, wie sie bei einigen Arten der Säugetiere und Vögel erscheint. Die Horde ist geeint durch

<sup>\*)</sup> Schäffle, Bau und Leben des socialen Körpers, II, 81 ff. Der Entwurf Schäffles hat zunächst die Entwickelung des germanischen Staatswesens im Auge und ruht wesentlich auf der Darstellung der Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft in dem großen Werk von D. Gierke über das deutsche Genossenschaftsrecht (Bd. I, 1868). Zu vergleichen ist für die antike Staatsentwickelung Fustel de Coulange, la cité antique. Eine lehrreiche Vergleichung der älteren Vildungen des antiken Staatswesens mit den Verhältnissen der amerikanischen Indianer giebt L. H. Morgan, Ancient society. Die östlichen Vildungen zieht herbei Hearn, Aryan household. Über die tierischen Gesellschaften handelt A. Espinas, deutsch von Schlösser (1879).

Blutsverwandtschaft; die Gesammtheit der Glieder bildet eine Abstammungseinheit, ohne Gliederung in Familien und Geschlechter, ohne Seßhaftigkeit und Eigentum, abgesehen von einem primitivsten Eigentum an Wassen und Gerät. Häuptlinge sind Führer im Krieg und üben eine unbestimmte Gewalt im Sinne der Friedenserhaltung und Disciplinirung nach innen; das tierische Analogon sind die Führer der Heerbe. Gelegentlich entstehen zwischen blutsverwandten Hordere Verbindungen zur Erreichung gemeinsamer Zwecke.

Die zweite typische Form ift die geschlechtermäßig geglie= derte Bölkerschaft. Das Charafteristische für diese Stufe ift einer= seits die Durchführung einer festen Gliederung der Gefammtheit in Geschlechter und Familien, andererseits die allmälig sich vollziehende feste Ansiedelung, welche beiden Vorgänge übrigens in enger Wechsel= wirkung stehen. Dies ist die Verfassung des Gemeinwesens, in welcher wir die arischen Bölker bei ihrem ersten geschichtlichen Auftreten erblicken. Das Geschlecht (Sippe, gens, yévos, clan) ist die elementare politische Einheit; es selbst besteht aus Häusern oder Eine Vielheit von Geschlechtern bildet eine Völkerschaft (die civitas in der Germania des Tacitus, die altgriechische quan, die altrömische tribus, die in der späteren modis oder civitas nur in um= gestalteten Resten erhalten sind). Als ein Mittelglied zwischen Geschlecht und Völkerschaft finden wir in Griechenland die Phratrie, in Rom die Eurie, bei den Germanen die Hundertschaft, kleinere Ber= bände von Geschlechtern. Stammverwandte Völkerschaften treten zu Stammesföderationen zusammen, die nach außen als Einheit sich be= Eine ähnliche Organisation zeigen die amerikanischen In= dianerstämme, nur daß hier die Phratrie fehlt. — Das Geschlecht ist verbunden durch Abstammung von einem Ahnherrn, von dem alle Glieder den Geschlechtsnamen (Kekropiden, Butaden, Cornelier, Fabier u. s. w.) haben; gemeinsamer Kult und gemeinsame Grabstätte erhält diese Beziehung lebendig. Übrigens sind auch Phratrie und Bölker= schaft durch gemeinsamen Kult verbunden und verehren einen Stamm= heros als Ahnherrn. Zwischen den Mitgliedern eines Geschlechts ist in der Regel Heirat nicht gestattet. — Bei den Indianern folgt die Abstammung der weiblichen Linie, die Geschlechter nennen sich in der Regel mit Tiernamen. Eine Menge Spuren lassen darauf schließen,

daß weibliche Abstammung überall die ursprüngliche war und erst mit der Ausbildung des Eigentums durch die väterliche verdrängt worden ist.

Ursprünglich war das Geschlecht die lette Rechts=, Friedens= und Vermögensgemeinschaft; die Gesammtheit der Hausväter bildete die souveräne Gewalt, innerhalb des Hauses war der Hausvater un= umschräufter Herr. Allmälig entwickelte und befestigte sich über dem Geschlecht der Stamm oder die Völkerschaft als höhere Rechts=, Friedens= und Machteinheit; doch behielten, namentlich innerhalb der germanischen Entwickelung, die Geschlechter lange Zeit wesentliche Bedeutung: sie erscheinen im Besitz der gemeinsamen Feldmark, deren Teile unter den Familien durchs Loos verteilt werden; sie stehen im Heere als engster Verband zusammen, sie üben und leiden Blutrache oder nehmen und geben später das Wergeld, so noch in den älteren germanischen Volksrechten; und noch im späteren Mittelalter fündigen Sippen sich Fehde an und schließen mit einander Frieden und Bündniffe. — An der Spite einer Bolkerschaft steht ein Fürst, der gewöhnlich aus einem bevorzugten Geschlecht gewählt wird. veräne Gewalt ift bei der Versammlung der wehrhaften Freien; sie findet das Recht und beschließt über Krieg und Frieden und Bünd= Aus der Mitte der gemeinfreien erheben sich adelige Geschlechter als politisch führende; unter der Masse der Gemeinfreien stehen in mannigfacher Abstufung Unfreie und Schutzenossen.

Eine dritte Grundform des Gemeinwesens repräsentirt der antike Stadtstaat ( $\pi\delta\lambda\iota\varsigma$ , civitas), die eigentlich historische Lebensform der Griechen und Römer. Der Stadtstaat entsteht durch Zusammenfassung mehrerer Völkerschaften zu einer Staats= und Kulteinheit. Die Sagen von Theseus, der die attischen Phylen zu einer Volksversammlung mit einem Kat und einem Kult (der Burggöttin Athene) vereinigte, von Komulus, der die Tribus der Kamner, Titier und Lucerer zu einer Bürgerschaft zusammensügte, bewahren die Erinnerung an den Ursprung. Das Charakteristische für diese dritte Stufe ist der Übergang von dem Personal= zum Territorialprincip als Grundlage der politischen Einheit. Die Horde und die gentilicische Völkerschaft sind Personalverbände, in der civitas oder  $\pi\delta\lambda\iota\varsigma$  tritt die Einheit der Stadt und des Gebiets mehr und mehr als wesentlich hervor. Daher

anch für die Gliederung der Gesammtheit, die dort von dem Gesichtsspunkt der Blutsverwandtschaft beherrscht wurde, hier Ansässiskeit und Besitz maaßgebend werden. Die Verfassungsänderungen des Solon und Kleisthenes in Athen, des Servins Tullius in Rom bezeichnen diesen Übergang. Damit ist der Staat und die staatsbürgerliche Gesellschaft eigentlich erst erreicht. Die alten Geschlechtsverbände der Geschlechter und Phylen sterben nun ab, sie bleiben nur als Kultgemeinschaften erhalten. Die Verfassung des neuen Staatsgebildes erwächst aus der älteren: die Volksversammlung ist die alte Versammlung der wehrshaften Freien, der Kat die Versammlung der alten Geschlechtsshäpter, der König der aus dem vornehmsten Geschlecht gewählte Vorsteher der enger verbundenen Stammföderation.

Auf einem anderen Wege wurde, nach der durchsichtigen Darstellung Gierkes, bei den germanischen Bölkern dasselbe Biel, der Aufban der politischen Gemeinschaft auf dem Territorial= statt auf dem Personalprincip, erreicht. In den friegerischen Bewegungen der Zeit der Völkerwanderung entwickelte sich das Königtum zu einer Herr= schaftsgewalt, die über, nicht unter oder in der Volksgemeinde stand. Die Entwickelung ging aus von den friegerischen Gefolgschaften, die sich um den König, wie Dieustmannen in privater Abhängigkeit um ihren Herrn, schaarten. Durch Königsdienst, der, wenn er auch ur= sprünglich eine Minderung der Vollfreiheit zur Folge hatte, doch Ansehen, Macht und Reichtum verschaffte, erhoben sich die Basallen und Ministerialen über die Gemeinfreien; als Beamte des Königs im Gerichts= und Heerdienft (Grafen) traten sie an die Stelle der alten gewählten Gan= und Hundertschaftsvorsteher; die Freien verminderten sich mehr und mehr, indem sie sich in Dienst und Schutz des Königs und seiner Dienstlente (oder der Kirche) ergaben, und so drang all= mälig die Anschauung allgemein durch, daß der König über alle Volksgenossen ein Herrenrecht habe. Dienstherrschaft und Vafallität wurde das Schema, nach dem sich in den germanischen Staaten, namentlich in Frankreich, (England und der Norden bewahrten mehr von der alten Volksfreiheit) die politischen Verhältnisse ordneten. Mitwirkend war hierbei die geschichtliche Anknüpfung an die An= schanungen von dem römischen Kaisertum, und die Organisation des Kirchenregiments neben und unter der Königsgewalt. — In dem Herrenstaat, der so an die Stelle des Volksstaates getreten war, fand bann jene Verdinglichung der Herrschaftsrechte statt, auf welcher der mittelalterliche Fendalstaat beruht. Ursprünglich wurde das Amt im Königsdienst mit Erundbesitz, der einzig möglichen Form des Groß= besitzes in jener Zeit, ausgestattet. Bei der Unentwickeltheit der Wirtschafts= und Verkehrsverhältnisse und der Schwäche der Königs= macht, soweit ihr nicht gewaltige Persönlichkeiten Kraft gaben, wurden Amt und Besitz allmälig erblich und nun kehrte sich das Verhältnis zwischen ihnen um: der Besitz schien nicht mit dem Amt, sondern das Ant oder vielniehr die Herrschaft mit dem Grundbesitz verbunden. So setzte sich hier das Territorialprincip in Gestalt der Territorial= herrschaft durch. Die Staatsbildung, welche auf diese Weise ent= stand, blieb zunächst ein Mittelding zwischen privater Grundherrschaft und wirklichem Staat: das Land mit den Insassen wurde von den Herren vererbt, geteilt, verpfändet, verkauft, beinahe nicht anders als privatrechtlicher Besit; privates und öffentliches Recht hatten sich noch nicht rein geschieden.

Neben den Grundherrschaften brachte das Mittelalter sodann in den Städten eine politische Bildung hervor, die, in der altgermanischen Idee der genossenschaftlichen Ordnung wurzelnd, aber das Territorial= princip in sid) aufnehmend, den Begriff des Staats und des Staats= bürgertums auf deutschem Boden zuerst verwirklichte. "Unsere gesammte heutige Nechts= und Staatsauffassung ist aus den Auschanungen des Mittelalters durch Vermittelung der Städte erwachsen. In den Städten wurde die Scheidung des öffentlichen und privaten Rechts und die Auerkennung der Einheit und Unveräußerlichkeit des ersteren zuerst vollzogen, wurde der Gedanke einer einheitlichen Gewalt und Ver= waltung, eines Alle gleichmäßig verbindenden Gesetzes, furz Staates überhaupt zuerst in seiner eigentümlich deutschen Gestalt er= zeugt und erst von hier aus auf die landesherrlichen Territorien übertragen; Kriegs=, Polizei= und Finanzwesen der letzteren wurden geradezu nach dem Vorbild der städtischen Einrichtungen entwickelt; und die Selbstverwaltung sowie die hohe Idee der Korrespondenz von bürgerlichen Pflichten und bürgerlichen Rechten waren in den mittel= alterlichen Städten als oberfte Principien anerkannt" (Gierke, S. 300).

Als die vierte typische Form des politischen Gemeinwesens kann

man endlich den modernen Staat bezeichnen. Er ist durch zwei Stücke charakterisirt: die Zusammenfassung vieler Städte und Land= schaften in einen einheitlichen Staat (Reich), und die Ausbildung eines selbständigen Staatsbeamtentums und eines allgemei= nen Staatsbürgertums. Das römische Reich unter dem Raisertum ist innerhalb der europäischen Völkerwelt die erste Reichs= und Staatsbildung, in welcher dieser neue Typus zur Erscheinung gekommen ist. Die römische Bürgerschaft hatte allmälig die Gesammtheit der in ihrer Machtsphäre liegenden Bürgerschaften ihrer Botmäßigkeit unterworfen und ihnen die municipale Antonomie genommen. Die unterworfenen Städte wurden nicht einverleibt, sondern durch Beauftragte des rönnischen Senats beherrscht. Allmälig jedoch vollzog sich eine Umbildung. Es wurden zuerst Ginzelne, dann ganze Bürgerschaften, zuletzt durch das Kaisertum alle freien Bewohner des Reichs in die römische Bürgerschaft aufgenommen. Die allgemeine und gleiche Unterthanenschaft war die Form, in der das allgemeine Staats= bürgertum in die Welt kam. Ebenso vollzog sich unter dem Raiser= tum allmälig die Umbildung der alten Magistraturen des Stadtstaats in eine Reichsbeamtenschaft, und an die Stelle der mannichfaltigen Stadtrechte trat ein von der Wissenschaft ausgebildetes, vom Staat sanktionirtes allgemeines und gleiches Recht.

In vielfacher Anlehung an das Vorbild des römischen Reichs hat sich das moderne europäische Staatswesen eutwickelt. Die Aufenahme des Nömischen Rechts und seiner Anschaumgen von dem Verhältnis der Staatsgewalt zu den Unterthanen gab der Entwickelung des landesherrlichen Fürstentums zu einer einheitlichen, absoluten Staatsgewalt, die sich im 16. und 17. Jahrhundert unter dem Einfluß einer Reihe begünstigender Umstände vollzog, die begriffliche Form. Die intermediären Antoritäten des Feudalstaats, die Stände und Städte, verschwanden vor der neuen Staatsgewalt. Im 18. Jahrehundert erreichte das absolute Fürstentum den Höhepunkt seiner Entewickelung: die Scheidung von Obrigkeit und Unterthan ist vollstänzdig durchgeführt; es vollzieht sich die Scheidung von öffentlichem und privatem Recht, und, vom Heere und Finanzwesen ausgehend, wird eine immer umfassendere Staatsverwaltung durch eine immer mehr anwachsende Staatsbeautenschaft ausgebildet. — Das 19. Jahre

hundert hat dann einerseits die Vollendung der Rechtsgleichheit durch Beseitigung der Reste seudaler Vorrechte, andererseits den Beginn einer inneren Umbildung gebracht: der absolute Unterthan ist zum Staatsbürger geworden, indem er wieder zur Teilnahme an dem Heer= und Gerichtswesen, der Verwaltung und Gesetzgebung berusen ist.

überblickt man die Entwickelung der Staatsfunktion auf den verschiedenen Stufen der Staatsbildung, so erscheinen als die primi= tiven und wurzelhaften Funktionen die Selbsterhaltung nach außen und die Friedensbewahrung nach innen. Auf der ersten Stufe steht die Selbsterhaltung nach angen im Vordergrund, die Horde ift zunächst Wehreinheit. Auf der zweiten Stufe entwickelt sich deutlicher die Funktion der inneren Friedensbewahrung. Aus der Sitte beginnt sich das Recht, als ein System von Regeln zur Ausgleichung innerer Zwistigkeiten, auszulösen; die Blutrache wird verdrängt durch rechtlich bestimmte Bußen, die zunächst als Ablösung des Rechts auf Rache erscheinen: die ältesten Rechtsbücher der germanischen Stämme bestehen größtenteils aus derartigen Bluttaren, die der Verletzer dem Verletzten statt der Rache zu erlegen durch die Gesammtheit angehalten wird. Völlig ausgebildet erscheinen auf der dritten Stufe die beiden Funktionen: Wehrverfassung und Gerichtsverfassung sind die beiden wesent= lichen Seiten des antiken Stadtstaates wie des mittelalterlich=germani= schen Staats: Heerbann und Gerichtsbann sind die beiden Gewalten Als neue Funktion tritt die Gesetzgebung und Rechts= bildung auf. Geschriebene Gesetze bezeichnen den Anfang einer neuen Zeit. Die Ausgestaltung des Privatrechts ist eine wichtige Leistung der Stadtmagistrate Roms, wie des Mittelalters. vierten Stufe endlich wird das System der vielzweigigen Wohlfahrts= verwaltung ausgebildet: Armenpflege, Sanitäts=, Unterrichts=, Lan= deskultur=, Gewerbe=, Verkehrsverwaltung. Vielfach trat hier der Staat als Erbe der Kirche ein, zu der er schon im Mittelalter durch die Schirmvogtei in enge Beziehungen gekommen war.

Faßt man die beiden ersten und die beiden letzten Formen zussammen, so erhält man als die zwei großen Stufen der Gemeinsschaftsbildung die gentilicische und die politische. Die erste ruht auf der Einheit der Abstammung, die andere auf der Einheit des

Territoriums; dort ift Blutsverwandtschaft, hier Besitz das formgebende Princip; dort Familien, Sippen, Stämme, hier Dörfer, Gemeinden, Landschaften; dort natürliche und wesentliche Beziehungen, hier fünft= liche und durch Gesetz gemachte, dort Sitte, als substantieller Wille der Gesammtheit das ganze Leben umfassend und innerlich bestimmend, hier Recht, durch vernünftige Willkür gebildet, das Leben äußerlich regelnd und individueller Freiheit daneben Spielraum lassend. Betrachtung hat F. Tonnies in seinem gedankenreichen Buch: Gemeinschaft und Gesellschaft (1887), allseitig durchgeführt. historische Entwickelung des Menschen wäre hiernach als eine Bewegung zwischen zwei begrifflich firirten Punkten zu konstruiren: einem vorausgesetzen, geschichtlich freilich nie gegebenen Ausgangspunkt vollkommener Gemeinschaft und einem vorausgesetzten, geschichtlich nie erreichten Endpunkt reiner Gesellschaft. Auf dem Ansgangspunkt Einheit des Lebens, Wollens, Empfindens, Denkens, der Einzelne noch ganz in der Gattung beschlossen; auf dem Endpunkt vollständige Individualisirung: der Einzelne als selbstbewußtes, seine eigenen Zwecke absolut setzendes Wesen, das seine Beziehungen zu Anderen ebenso absoluten Individuen durch Verträge regelt; dort Religion, Kunft, Hauswirtschaft, hier begriffliches Wiffen, Technik, Handel, Stadt= und Weltwirtschaft. Alles wirkliche geschichtliche Leben wäre von diesen beiden Drientirungspunkten aus zu begreifen.

## Bweites Kapitel.

## Die Staatsform oder die Perfassung.

1. Die Verfassung eines Staats wird durch die Gestalt bestimmt, in der die sonveräne, den Staatswillen darstellende Gewalt auftritt. Es ist herkömmlich, drei Arten der Staatsverfassung zu unterscheiden: Monarchie, Aristokratie, Demokratie. So bestimmt Aristokeles im dritten Buch der Politik die möglichen Staatssormen: es sei notwendig, daß die Sonveränität (vò xύριον) entweder bei Einem, oder bei Wenigen oder bei den Vielen sei.

In der That sind Monarchie, Aristokratie und Demokratie drei wohl charakterisirte Grundsormen der Staatsverfassung, deren Verschiedenheit keineswegs eine blos äußerliche und zahlenmäßige ist, obwohl sie dazu werden kann.

Monarchisch ift die Verfassung eines Staates, in dem der Schwerpunkt des ganzen Staatswesens in einer Familie ruht, deren jeder= zeitiges Hampt Träger der sonveränen Gewalt ist. Die Erblichkeit ist der Monarchie wesentlich; eine Wahlmonarchie ist keine wirkliche Monarchie, hier ist der Schwerpunkt der öffentlichen Gewalt bei den Wählern, aus deren Händen der gewählte Vorsteher eine begrenzte Gewalt empfängt. Aristokratisch ift die Verfassung eines Staates, in dem der Schwerpunkt der politischen Macht in einer beschränkten Anzahl hervorragender Familien liegt, deren Ausschuß Träger der Dieselbe kann sich durch Erblichkeit der sonveräuen Gewalt ist. Würden, durch Namen und Formen mehr der Monarchie, oder durch Wahlen und öfteren Wechsel der Personen mehr der Demokratie annähern. Demokratisch ift die Verfassung eines Staates, in dem der Schwerpunkt der politischen Macht bei der Masse der Gemeinfreien ift, so daß die Gesammtheit der Familienhäupter oder der waffenfähigen Männer, sei es in der Volksversammlung, sei es in Vertretungskörperschaften dargestellt, Trägerin der souveränen Gewalt ist.

Diesen drei Staatsformen stellt Aristoteles drei Entartungen zur Seite: die Tyrannis, die Oligarchie, die Ochlokratie (die er Demokratie nennt, wogegen, was oben, unserem Sprachgebrauch ent=

sprechend, Demokratie genannt wurde, bei ihm Politie, Verfassungs= staat, heißt). Den Unterschied der Ausartungen von den normalen Verfassungen findet er darin, daß in diesen die Wohlfahrt der Gesammtheit, in jenen dagegen der Vorteil der Herrschenden maßgebende Ziel der Regierung ist. Als ein zweites Merkmal kann hinzugefügt werden, daß den Ausartungen die Tendenz zur Willfür= herrschaft gemeinsam ist: wenn die Gesetze den angenblicklichen Reigungen, Launen, Interessen des Herrn nicht entsprechen, werden sie von Fall zu Fall abgeändert, oder es wird überhaupt ohne Gesetz, ohne die Form der Allgemeinheit regiert, verwaltet, gestraft; wohingegen es das gemeinsame Merkmal der gesunden Verfassungen ist, daß die Regierenden das Gesetz als für den eigenen Willen verbindlich erachten. - In der That haben wir auch hierin wohl charakterisirte Erscheinungen des politischen Lebens: in der Tyrannis die Herrschaft eines Mannes, der durch demagogische Künste oder durch einen bewaffneten Anhang die Gewalt an sich gebracht hat und im Sinne der Befriedigung persönlicher Leidenschaften übt; in der Oligarchie die Herrschaft der Reichen zur Vermehrung des Reichtums, in der Ochlokratie die Herrschaft eines hauptstädtischen Böbels zur Befriedigung seiner Gelüste und Rachgier. Allerdings kann man sie kaum Verfassungs= formen nennen, dazu fehlt ihnen die Dauer, es sind rasch wechselnde revolutionäre Bildungen: die Ochlokratie entsteht als sociale und politische Reaktion gegen ein hartes plutokratisches Regiment, sie geht über in die Tyrannis oder ein casaristisches Kaisertum, gegen dessen Druck sich dann wieder die Besitzenden und Gebildeten erheben.

2. An die Darstellung des Wesens der Versassurten ist es lange üblich gewesen, die Frage anzukuüpsen, welche unter ihnen die beste sei? In allgemeinen Erwägungen pflegte man Natur und Wirkungsweise, Vorteile und Gesahren einer jeden zu erörtern, um endlich für die eine von ihnen oder eine Mischung aller sich zu entscheiden. Den Vorzug der Monarchie sand man etwa in der Einheit, Kraft, Schnelligkeit und Angriffswucht, ihre Gesahr in der Neigung zu Despotismus und Satrapenwirtschaft, sowie in der Gleichgiltigkeit der Bevölkerung gegen den Staat; den Vorzug der Aristokratie in der auf Tradition bernhenden Sicherheit, Konsequenz und Dauer des Regiments, ihre schwache Seite in der Neigung zu oligarchischer Eutscheinents, ihre schwache Seite in der Neigung zu oligarchischer Euts

artung, Korrnption und Mißtrauen; den Vorzug der Demokratie in der Allgemeinheit der Teilnahme und Hingebung für das Gemein=wesen, ihre Schwäche in einer schwankenden, durch Parteiungen geschwächten und gelähmten Politik nach außen, verbunden nicht selten mit der Neigung zu despotischer Herrschaft im Innern.

Sofern Erwägungen von dieser Art auf die geschichtliche Charakterisirung der Staatsformen ausgehen, haben sie ihren guten Sinn;
sofern sie aber Abwägungen in der praktischen Absicht sein wollen,
die beste Verfassung zu ermitteln, um dann ihre allgemeine Einführung
zu empsehlen, dürsen sie für veraltet augesehen werden; sie gehören
der abstrakt-rationalistischen Denkweise des vorigen Jahrhunderts an.
Es giebt keine beste Verfassung überhaupt. Die Frage, ob Monarchie
oder Republik die bessere Staatssorm sei, ist nicht sinnvoller als die:
od es besser sei durch Lungen oder durch Kiemen zu atmen. Die
Form des Organs ist die beste, die zu dem Bau und den Lebensbedingungen des Tieres am besten paßt. So steht es auch mit dem
Staat; der Staat ist eine Funktion, die Staatsgewalt das Organ
sür diese Funktion; die Form des Organs ist die beste, die dem Bau
und den Lebensbedingungen eines Volks am meisten augemessen ist.

Die Angemessenheit verschiedener Versassungen für verschiedene Völker oder verschiedene Entwickelungsstusen eines Volks hängt wesentlich von drei Dingen ab: von der socialen Konstitution des Volkskörpers, von seiner Weltlage und den ihm dadurch gestellten Aufgaben der äußeren Politik, endlich von den durch seine Geschichte bedingten Empfindungen, Auschaumugen und Gewohnheiten.

Eine demokratische Verfassung ist möglich und angemessen, wo sociale Gleichheit besteht, d. h. wo es keine Klasse giebt, die als geschlossene Gruppe mit erheblichem gesellschaftlichen Übergewicht der Masse gegenübersteht. Eine von freien Bauern bewohnte Landschaft, wie einige Schweizerkantone, eine von Kleinbürgern bewohnte Stadt, wie manche dentschen Städte im Mittelalter, sind natürliche Demokratien. Ebenso die Staaten der nordamerikanischen Union; hier sind zwar bedeutende sociale Unterschiede vorhanden, aber sie haben sich nicht zu geschlossenen Klassen befestigt und sind schwerlich im Stande es zu thun in einem Lande, das freien Grund und Boden im Übersluß hat und dem seine Weltlage wenigstens einstweilen keine

dringenden Aufgaben der äußeren Politik stellt. Auch die historischen Erinnerungen, aus den Zeiten des Puritanismus und des Naturrechtsstammend und in Männern wie Washington und Franklin verkörpert, weisen auf Gleichheit und Demokratie hin.

Eine aristokratische Versassung ist möglich und angemessen, wo eine mehr oder minder geschlossene gesellschaftliche Klasse vorshanden ist, die sich durch Besitz und Ansehen über die Masse der Bevölkerung erhebt, d. h. ein Adel in irgend einer Gestalt. Die Erundlage seiner Stellung ist immer der Besitz, sei es Grundbesitz, oder Kapitalbesitz, wie in Handelsrepubliken. Doch giebt der Besitz allein noch nicht die leitende politische Stellung; sie wird erworben und erhalten durch politische, militärische und wirtschaftliche Leistungen sir die Gesammtheit. Wo ein Adel als der historische Führer des Volks in den Werken des Kriegs und des Friedens vorhanden ist, da ist eine aristokratische Versassung natürlich und notwendig.

Eine monarchische Verfassung endlich ist möglich und angemeffen, wo eine Dynastie vorhanden ist, d. h. eine Familie, in der das gesammte öffentliche Leben eines Volkes seinen Mittelpunkt hat. Erste Grundlage ihrer Stellung ift regelmäßig ein ausgedehnter Familienbesitz, der sociale Macht verleiht. Doch ist es noch weniger als beim Adel die sociale Macht allein, worauf die Monarchie beruht. Jene herrschende Stellung erlangt und bewahrt eine Familie nur durch große historische Leistungen für das Gesammtleben des Volks. Hat sie durch viele Generationen in guten und bösen Tagen dem Volk seine Führer in Krieg und Frieden gegeben, dann verwächst fie so mit dem Denken und Empfinden desselben, daß sie der natürliche Mittel= punkt seines ganzen öffentlichen Lebens wird; in ihr fühlt das Bolk seine Einheit, in ihr sieht es seine Vergangenheit und seine Ehre verförpert, von ihr erwartet es Jupulse zu friedlichen und friegerischen Eroberungen, um sie schaart es sich vor allem in den Tagen der Selbst Unfähigkeit und Mißregierung einzelner Glieder vermögen diese Verbindung, wenngleich sie dadurch im Bewußtsein verdunkelt wird, nicht alsbald zu vernichten; die Gefühle der Anhänglich= keit und Pietät folgen dem Blut, sie hängen nicht ab von den Lei= stungen des Einzelnen und eine instinktive Erkenntnis von der Uner= setlichkeit der Familie hilft die Mißempfindung gegen den ungenügenden

Bertreter überwinden. Von dieser Art ist die Stellung der hohenzolleruschen Dynastie in Preußen und Dentschland, der habsburgischen in Österreich. Nicht geschriebene Verfassungsparagraphen, sondern die historischen Thatsachen machen hier die Dynastie zum Grundpseiler des Staatslebens. Wo dagegen keine historisch mit dem Volk verwachsene Dynastie vorhanden ist, da ist auch keine wahre Monarchie möglich, man kann sie auf dem Papier, aber nicht in der Wirklichkeit machen: eine Dynastie entsteht nur durch historisches Wachstum.

Als äußere Bedingungen, die ihr Wachstum begünftigen, kann man folgende bezeichnen. Vor allem die Notwendigkeit fräftiger Lebensbethätigung nach außen: wo ein Volk um Selbsterhaltung und Selbstdurchsehung, um Würde und Macht zu ringen genötigt ist, da findet eine Dynastenfamilie Gelegenheit, jene Verdienste zu erwerben, welche eine Monarchie begründen, da hat das Volk Gelegenheit, den Vorzug einer geborenen, stets bereiten, durch überlieferung geübten und ohne inneren Widerstand und Rivalität gebietenden Führerschaft kennen zu lernen. Bei einem Bolk, das gar keine kriegerischen Aufgaben hätte, kann eine wahre Monarchie vielleicht überhaupt nicht entstehen. Eine andere Bedingung scheint eine gewisse gesellschaftliche Differenziirung zu sein. Eine Dynastie geht nicht aus der breiten Masse Gleicher hervor, sie erhebt sich aus einer regierenden Klasse, aus einem Adel, indem eine Familie ein dauerndes übergewicht er= Auch zum Bestand der Monarchie ist eine gewisse Spannung gesellschaftlicher Gegenfätze vielleicht notwendig; die Dynastie bildet ben Schlußstein, in dem der Ban der Gesellschaft seinen Stütpunkt findet: die Masse sucht bei ihr Schutz gegen das übergewicht der focial Stärkeren, der Adel findet in ihrem Dienst zugleich Ehre und Sicherheit gegen Anfechtungen von unten. Endlich ist für die monarchische Verfassung eine gewisse Größe des Gebiets notwendig: in einem Kanton, einem Stadtstaat kann es kein Königtum geben. Die Ehrfurchtsge= fühle, auf welchen Herrscherautorität beruht, haben eine gewisse Ent= fernung zur Voraussetzung; tägliche Berührung verhindert ihre Ent= stehung.

3. Verfassungsänderung. Wenn die politische Verfassung eines Volks seiner gesellschaftlichen Verfassung entspricht, wenn zwischen der wirklichen und der verfassungsmäßig anerkannten Bedeutung und

Macht im wesentlichen Übereinstimmung ist, dann ift ein Bolk politisch befriedigt. Findet dagegen zwischen beiden ein fühlbarer Widerspruch statt, dann werden sich Bestrebungen geltend machen, eine Berände= rung der Verfassung im Sinne der Anpassung an die sociale Konstitution herbeizuführen. Wo der sociale Körper in beständiger Umwand= lung begriffen ist, wie bei den europäischen Bölkern (was vielleicht als Ausnahme angesehen werden muß, im Often finden wir es nicht so), da wird also stets eine mehr oder minder große Gruppe vorhanden sein, die mit der bestehenden politischen Verfassung unzufrieden ift. Die Bestrebungen dieser Gruppe werden siegreich sein, wenn sie nicht blos das absolute übergewicht socialer Macht, sondern auch die geistig-moralische Kraft haben, die natürliche Beharrungstendenz des Bestehenden zu überwinden. Geschieht dies durch allmäliges, wenn auch widerwilliges Nachgeben der Rechtsträger der alten Verfassung, dann haben wir die Reform, geschieht sie durch Gewalt und Bruch des formellen Rechts, dann haben wir die Revolution.

Ein Beispiel der Verfassungsänderung durch Reform giebt die allmälige Umgestaltung der römischen Verfassung in dem langen Kampf der Patrizier und Plebejer. Die Patrizier waren die ursprüng= liche Vollbürgerschaft, neben der die Plebejer eine im öffentlichen und privaten Recht beschränkte, wirtschaftlich mehr und mehr erstarkende Gruppe von Neubürgern bildeten. In dem Maaße, als diese Gruppe an socialer Macht und, durch Steuern und Kriegsdienste, an Bedeutung für den Staat gewann, empfand fie die alte Verfassung als unangemessen und forderte politische Gleichstellung. Durch eine lange Reihe von Reformgesetzen wurde die politische Verfassung allmälig der neuen Gesellschaftsverfassung angepaßt. In ähnlicher Weise hat sich die englische Verfassung in diesem Sahrhundert durch eine Neihe von Reformen der veränderten Gestaltung des socialen Körpers, der zunehmenden Bedeutung der Städte auf Koften des Großgrundbesites, angepaßt. Das klassische Beispiel für gewaltsame Verfassungs= änderung ist die große französische Revolution. Der dritte Stand war, nach dem bekannten Wort des Abbé Sienes, einerseits alles, andererseits nichts. Er leiftete alles, aber im Staat bedeutete er nichts; wogegen umgekehrt der Adel alles bedeutete und nichts leistete. Da Königtum und Abel nicht den Weg fanden, den dritten Stand Paulfen, Ethif. 52

in die Verfassung aufzunehmen, zerbrach er dieselbe, beseitigte ihre Träger und errichtete selbständig den notwendigen Neubau.

Mit einem Wort komme ich hier auf eine schon früher berührte Frage zurück: kann es ein Revolutionsrecht geben, wie Locke und Nousseau und ihnen folgend die französische Verfassung von 1793 annehmen? Es wurde schon bemerkt, daß dieser Begriff, juriftisch betrachtet, ein innerer Widerspruch ift; ein Recht, der zu Recht bestehenden Staats= gewalt Widerstand zu leisten oder sie zu befännpfen, kann auf keine Weise konstruirt werden. Ein solches Recht hätte die Sonveränität des Individuums zur Voraussetzung: es wäre bei ihm die Entscheidung darüber, ob die Entschließungen und Handlungen der Staats= gewalt rechtsverbindlich seien ober nicht. Das ist die Verneinung des Staats überhaupt. Revolution ist also unter allen Umständen Damit ist aber nicht zugleich gesagt, daß Revolution nicht Unrecht. unter Umständen historisch notwendig und moralisch gerechtfertigt sein Wenn Nechtsbruch der einzig mögliche Weg für die Erhal= tung eines Volks ist, so gilt das Princip: das Necht ist um des Volks, nicht das Volk um des Rechts willen. Ein Staatsstreich, der ständische Rechte, die ein unerträgliches Hemmuis gesunder Entwicklung geworden sind, beseitigt, eine kühne That, die einen Fürsten, der die Würde des Landes dem Feinde preisgiebt, die Wohlfahrt des Volks seinen Lusten und Launen opfert, die Sitten vergiftet und die Wahr= heit unterdrückt, unschädlich macht, kann ohne Zweifel moralisch möglich und verdienstlich sein, so wenig sie rechtlich möglich sein mag.

Hinzuzufügen ist aber, daß jeder Rechtsbruch als solcher eine schwere Gefahr einschließt: er vernichtet den Rechtszustand, und was er an seine Stelle setzt, ist zunächst nicht Recht, sondern Macht. Jedermann kann wider das neue Recht die Hand erheben, glanbend und behauptend, es geschehe zur Verteidigung des alten Rechts gegen die Usurpation. Und es giebt kein Mittel, der Macht den Charakter des Rechts zu verschaffen; das einzige ist die Zeit: die neue Macht wird, wenn nicht juristisch, so doch historisch Recht, indem sie wohltätig wirkt. Erhält sie aber nicht die Zeit, sich einzuleben und durch ihre Wirkungen sich zu rechtsertigen, dann folgt leicht auf den ersten Rechtsbruch ein Revolutionszeitalter, in dem gewaltsam Versuche zur Wiederherstellung des alten Rechts mit wiederholten Vertreibungen

abwechseln. Dabei geht dann dem Volk das Gefühl der Achtung vor dem Recht überhaupt verloren; jeder, der Kraft und Mut hat, wirbt Anhänger und greift nach der Gewalt, und so verzehrt sich das Volk in fruchtlosen Kämpsen. Eine Revolution ist daher unter allen Umständen eine lebensgefährliche Krisis für ein Volk.

Das ist auch die Lehre der Geschichte. Die Bölker mit konser= vativem Sinne sind die starken und siegreichen, nicht die Virtuosen im Verfassunachen. Was die Römer vor den Griechen auszeichnet, das ist vor allem die politische Selbstbeherrschung, Achtung vor dem formellen Recht, selbst da, wo es unbequem ist. Ihr öffentliches, wie ihr privates Recht legt auf jeder Seite von der Scheu, bestehendes Recht zu ändern, Zeugnis ab. Den beweglichen, dialektischen Griechen ist dagegen das Ansdenken und Ginführen neuer Rechte und Verfassungen eine geläufige Sache: umß man nicht das Bessere an die Stelle des Schlechteren setzen? und ist nicht das Volk Duell alles Rechts? Die Dialektik ist eine gefährliche Sache. Das empfand der alte Cato; als zum ersten Mal griechische Philosophen in Rom sich hören ließen, kam ihn ein Grauen an und er trug Sorge, daß die Männer aus der Stadt geschafft wurden. — Eine Parallele zu dem Verhältnis der beiden alten Völker bietet die Neuzeit: die Franzosen besitzen die ganze Virtuosität der Griechen in der Ansführung allgemeiner politischer Principien und in der Ausdenkung von besten Verfassingen, sie haben die gleiche leidenschaftliche Beredsamkeit und die gleiche Ungeduld gegen die ungenügende Wirklichkeit. Die Engländer dagegen haben die röunische Schen vor dem Herkommen und dem formellen Recht und die Geduld im Ertragen von Unbequemlichkeiten und Übeln, die aus den bestehenden Ginrichtungen fließen, geerbt; nicht minder haben sie mit ihnen jenen positivistischen Sinn gemein, der mit großer Energie und Zähigkeit konkrete Ziele verfolgt, ohne um Principienfragen sich viel zu künnnern. Und auch hier scheint der Erfolg nicht für die Dialektik zu sprechen.

4. Das Königtum. Unter den Verfassungsformen tritt durch ihre Verbreitung und ihre Eigentümlichkeit die Monarchie hervor. Die Civilisation der gegenwärtig lebenden europäischen Völker hat sich unter dieser Form entwickelt, und Jahrhunderte lang hat sie als die, wenigstens für große Staaten, allein mögliche Staatsform gegolten.

Im letzten Jahrhundert hat sich die Sachlage geändert. Der Glaube an die Monarchie ist schwer erschüttert worden. Vor wenigen Jahrzehnten war auch in Deutschland die Ansicht ziemlich verbreitet, daß die Monarchie eine überlebte Staatsform sei. Sie ist wohl auch heute nicht ganz ausgestorben, wenngleich sie nicht so leicht laut ausgesprochen wird. Im Grunde werden auch heute noch manche denken, daß die Republik die natürliche Staatsform gebildeter und politisch reiser Völker sei und daß ihr daher die Zukunst gehöre.

Und in der That, ist es nicht ein wunderliches und unvernünfetiges Ding: der Wille eines Mannes entscheidend über das Geschick von Millionen, und dieser Eine nicht um seiner Einsicht und Verstienste willen auserwählt, sondern durch den Zusall der Geburt bestimmt? Der abstrakterationalistischen Betrachtung kann die Sache kann anders vorkommen: in finsteren und barbarischen Zeiten durch Gewalt entstanden, sei das Königtum durch Verzährung zu einer Art wunderlichen Rechts geworden, das im Grunde doch gegenüber dem unverlierbaren Recht des Volks auf Selbstbestimmung für ein Recht nicht augesehen werden könne. Für unmündige und rohe Völker möge die Monarchie, die Herrschaft des Stärksten, eine Rotwendigsteit sein, um sie erst ein wenig zu diseipliniren. Bei civilisirten Völkern sei sie ein Überbleibsel, dessen letzte Keste bald verschwunden sein würden.

Herbert Spencer scheint von solcher Ansicht nicht weit entfernt zu sein. In einem Aufsatz über Repräsentativversassung (aus dem Jahre 1857, wieder abgedruckt in den Essays II, 163—210) führt er aus, daß für politisch entwickelte Bölker die Regierung durch gewählte Vertretungskörper die einzig augemessene sei; die Monarchie sei die Kindheitsform des Staats. "Die Beziehung zwischen Barsdarei und Loyalitätsgesühlen", so heißt es dort, "ist eine jener wohlsthätigen Einrichtungen, denen der 'Diener und Juterpret der Natur' überall begegnet. Die Unterordnung der Vielen unter Einen ist eine notwendige Form der Gesellschaft, so lange die Natur der Menschen wild und autisoeial ist, und für ihre Aufrechterhaltung ist wieder die äußerste Furcht vor dem Einen notwendig. In dem Maaße als ihr Verhalten gegen einander fortwährend Streit zu erzeugen geeignet ist, wodurch die soeiale Einheit gefährdet wird, in demselben Maaße

ist Schen vor dem starken, entschlossenen, blutigen Herrscher erforderlich, der allein ihre zum Losbrechen stets bereite Natur niederhalten und sie von gegenseitiger Vernichtung abhalten kann. Unter einem solchen Volk ist eine freie Regierungsform, da sie ein gewisses Maaß von Billigkeitsgefühl und Selbstkontrole voraussetzt, unmöglich: hier ist ein Despotismus notwendig, genau so hart, als das Volk wild ist; und damit ein solcher Despotismus bestehen kann, muß eine abergläubische Verehrung des Despoten stattfinden. Aber sobald die Bucht des socialen Lebens den menschlichen Charafter verändert, sobald durch den Ausfall des Gebrauchs die alten räuberischen und feindseligen Inftinkte schwinden, sobald durch beständige Übung die sympathischen Gefühle wachsen: sobald wird diese harte Herrschaft minder notwendig, sobald nimmt die Antorität des Herrschers ab, sobald verschwindet die Ehrfurcht vor ihm. Ursprünglich ein Gott oder ein Halbgott, wird er endlich eine sehr gewöhnliche Person, die man zum Gegenstand der Kritik, des Gespöttes, der Karrikatur macht."

Spencer liebt es, durch rasche Wendung mit seinen anthropologischen Generalisationen grelle Streiflichter auf Gegenwart und Zukunft zu wersen. Er hat wenige Zeilen vorher von Georg IV. gesprochen.

Vor kurzem hat ein Landsmann Spencers, der als tiefer Kenner der Rechts- und Staatsentwickelung bekannte Sir Henry Maine, seine politische Ansicht von der Gegenwart in ein paar lesenswerten Abhandlungen kundgegeben\*). Er erblickt den Vorgang der Demoskratisirung des Staatslebens mit dem entsprechenden Zurückweichen autoritativer Elemente in etwas anderem Licht. Eine historische Übersicht über die Erfahrungen, welche die europäischen Völker mit der Volksregierung in den hundert Jahren, seitdem sie überhaupt vorkommt, gemacht haben, schließt auch er mit einer Generalisation; sie lautet: "Seit den fernen Jahrhunderten, wo römische Kaiser von der Gnade der Prätorianer abhingen, hat es kein Zeitalter gegeben, wo die Unsicherheit der Regierung so groß gewesen ist, wie jetzt, da die Regenten die Abgeordneten des Volkes sind." Nur zwei Länder

<sup>\*)</sup> Popular government, deutsch unter dem Titel: Die volkstümliche Regiesrung bei J. Springer 1887.

scheinen ihm hiervon in einigem Maaße ausgenommen zu sein: Eng= land und Nordamerika; doch hat er auch hinsichtlich ihrer Zukunft große Bedenken. Die Ursache der Unsicherheit scheint ihm vor allem darin zu liegen, daß große Heere mit demokratischer Regierung un= verträglich find: die erfte Tugend des Soldaten ift Gehorfam, das Hauptrecht der Demokratie dagegen ist, seine Vorgesetzten zu kritisiren. Die öffentliche Meinung ist hier die Macht; durch sie spricht die Volksstimme, die nach demokratischem Kurialstyl zugleich Gottesstimme ist, wie nach älterem Kurialstyl der König im Namen Gottes befiehlt oder ursprünglich selbst ein Gott ift. Indessen scheint Maine vor der neuen Form der Gottesstimme nicht größere Ehrfurcht zu empfinden, als Spencer vor der alten; er findet, es find oft fehr menschliche Figuren, durch welche die Volksstimme sich vernehmen läßt, er nennt sie mit einem dem amerikanischen Sprachgebrauch entnommenen Wort Draht= zieher (wire-puller). Das Geschäft des Drahtziehers, mag er es nun im eigenen Namen oder im Namen eines Auftraggebers, eines Generals, eines Prätendenten, eines Banquiers ausüben, besteht darin, öffentliche Meinung zu machen, um mittelst derselben "das Volk" dahin zu bringen, daß es seines Auftraggebers Willen thut. Mittel, dessen er sich hierzu bedient, sind allgemeine Redensarten, die er, untermischt mit Schmeicheleien gegen die Menge und mit Gespenstergeschichten von Tyrannen, in Versannlungen und Zeitungen unaufhörlich wiederholt. Die Volge ist, daß immer mehr die flachsten und alltäglichsten Ansichten als Richtschuur für Gesetzgebung und Politik angenommen werden; die umtigeren und tiefer blickenden Männer ziehen sich mehr und mehr aus der öffentlichen Thätigkeit zurück, der Wettbewerb mit jenen Machern der öffentlichen Meinung, an sich wenig anziehend, wird für sie immer aussichtsloser. Die weitere Folge ist, daß der Fortschritt, die Verbesserung menschlicher Zustände, die immer von hervorragenden Einzelnen, nie von demokratischen Körperschaften ausgegangen ift, aufhört und das Ende ift die Stag= Die Geschichte, so schließt Maine mit Strang und Renan die Betrachtung, ist eine Aristofratin.

Also niemals handelt es sich darum, ob das Bolk sich selbst regieren oder von Anderen regiert werden solle; ein Bolk, als Masse von Einzelnen, kann überhaupt nicht regieren, weder sich selbst noch

etwas Anderes; sondern darum, durch wen es regiert werden solle, oder, wenn das schöner klingt, durch wen es sich regieren wolle: ob durch Könige, Heerführer, Krieger, Priester, Richter, Vorsteher und Vertrauensmänner der kleineren Kreise, oder durch Redner, Parteizsührer und Drahtzieher. Es ist die Meinung, der auch Thomas Carlyle war, gegen dessen Heldenverehrung Spencers oben genannter Aussaft sieht, so könnte diese Meinung auch auf Plato sich bernsen, dem sogar die Drahtzieher schon bekannt waren: sie heißen bei ihm Sozphisten, Sachverständige der großen Kunst, dem Demos zu schmeicheln und ihn am Seil der Phrase zu lenken.

Bielleicht erscheint hiernach die Ausicht, daß die demokratische Republik die vornehmste und eines gebildeten Volkes allein würdige Regierungsform sei, so zuversichtlich sie aufzutreten pflegt, boch nicht als eine durchaus notwendige: von Drahtziehern und ihren Auftraggebern regiert zu werden ift am Ende weder würdiger noch vornehmer, Haben die Bölker vielleicht gerade darum mit als von Königen. jener teleologischen Notwendigkeit, welche den socialen Körpern mit den organischen gemein ist, das Königtum hervorgebracht, um einen wirklichen Willen haben zu können und sich vor dem Zerflattern in öffentliche Meinungen zu schützen? Denn die Dynastien sind doch nicht etwas, was von außen über sie gekommen ist, das wäre freilich Fremdherrschaft und Knechtschaft, sondern als Organe der Willens= bethätigung sind sie aus der Substanz der Völker hervorgewachsen. Ift es aber so, dann möchte auch die Ansicht nicht unglaublich sein, daß das Königtum auch in Zukunft noch eine Anfgabe habe, und daß die Bölker, denen eine festgewurzelte Dynastie geblieben ist, in ihr ein überaus wertvolles Organ ihres politischen Lebens besitzen; ein Organ, das, einmal verloren, nicht wieder ersetzt werden kann. Denn die Zeit, in der Dynastien wachsen, darin hat Spencer wohl recht, ist vorüber.

5. Die Bedeutung des Königtums. Der Wert einer Dynastie für ein Volk ist am einleuchtendsten in Hinsicht auf seine Selbsterhaltung nach außen. Ein starkes Heer, ohne welches bei der gegenwärtigen Lage der Dinge kein Volk in Europa eine selbsständige Politik haben kann, ist für den Staat eine beständige Gefahr,

wo der Ehrgeiz siegreicher Heerführer nicht in der Trene gegen die Dynastie zugleich seine Befriedigung und seine Grenze findet. Und etwas Ahuliches gilt auch für die Leitung der äußeren Politik: große Staatsmänner kann nur eine festgewurzelte Dynastie auf die Daner ertragen. Es ist schwerlich deutbar, daß in einer Republik ein Mann, wie der deutsche Reichskanzler, 25 Jahre lang an der Spitze der Geschäfte geblieben wäre. Haß, Neid und Gifersucht unbefriedigter Nebenbuhler würde, geftützt auf den leicht erregten Argwohn demofratischer Versammlungen und die des Renen stets begierigen Massen, ihn längst beseitigt oder ihm die Führung der Geschäfte verleidet haben. Daß Einfluß in der Form des Dienstes möglich ist, das ist der große Vorzug der Monarchie vor jeder Regierungsform mit wechselnder Spike. Der Neid kann hier dem Verdienst, der Chraeiz dem Charafter weniger anhaben. Ift gar der Fürst selbst ein beden= tender Staatsmann und Feldherr, so vermag das Volk mit der denkbar größten Kraft nach außen sich geltend zu machen. Die personlichen Reibungen der politischen und militärischen Führer sind hier auf das geringste Maaß beschränkt, Einheit des Willens am vollkommensten gesichert. Es ist eine Thatsache, über die man lachen oder weinen oder sich ärgern mag, daß es den Menschen leichter wird, dem zu gehorchen, der durch angeborne Lebensstellung, als dem, der durch Wahl oder Verdienst über ihnen steht. Besonders groß ist der Wert der Dynastie in den Tagen des Unglücks und der Miederlage: in Republiken beginnen dann die rückwärts gewendeten Auschuldigungen und Verurteilungen, und die Wahl neuer Führer wird in dem unglücklichsten Augenblick zur Notwendigkeit. In der Monarchie dagegen sammeln sich dann alle Kräfte um die Dynastie als das Symbol der Selbsterhaltung.

Bon den Staatstheoretikern wird, wie mir scheint, die Bedeutung der Staatsthätigkeit nach anßen nicht selten unterschätzt; wenigstens pflegt ihre Anfmerksamkeit durch die Fragen der inneren Politik viel anhaltender und stärker angezogen zu werden. In Wirklichkeit ist, wie Selbsterhaltung die erste Anfgabe lebender Wesen überhaupt, so die Durchsetzung der nationalen Lebensinteressen nach außen die erste Aufgabe jedes Staates. So wird sie anch von dem Instinkt der Massen empfunden: es giebt nichts, was ein Volk seiner Regie=

rung weniger verzeiht, als unzulängliche Vertretung seiner Interessen und seiner Würde nach außen; und umgekehrt, große Erfolge in der äußeren Politik deckten von jeher im Innern der Sünden Menge. Ist denmach das Königtum für die Verwaltung der äußeren Angestegenheiten eines Volks ein vorzugsweise geeignetes Organ, so wird das bei der Abschähung seines Vertes schwer in die Vagschale fallen.

Nicht ebenso unmittelbar leuchtet die Bedeutung des Königtums für die Lösung der inneren Aufgaben des Staatslebens ein. Die erste Anfgabe des Staats nach innen ist die Schöpfung und Erhal= tung einer Rechtsordnung. In dem oben angeführten Auffat über Repräsentativregierung versucht H. Spencer zu zeigen, daß gerade hierfür die Negierung durch gewählte Vertreter am meisten geeignet jei. Schwierige Anfgaben der äußeren Politik zu lösen oder eine umfassende und komplicirte Verwaltung zu führen sei eine Versamm= lung von Volksvertretern wahrscheinlich viel weniger befähigt als eine Regierung durch fachmännisch gebildete Organe; aber sie sei die beste Regierungsform "für die Begründung und Aufrechterhaltung gerechter Gesetze", oder "für die Sicherstellung der Gerechtigkeit zwischen Rlasse und Klasse, zwischen Mann und Mann". "So stumpffinnig im übrigen der allgemeine Wähler sein mag, die Zweckmäßigkeit von Vorfehrungen, welche die Menschen von Ranb und Mord abhalten, ver= mag er einzusehen; er kann ebenso die Angemessenheit von Gesetzen erkennen, welche die Bezahlung von Schulden erzwingen; er durch= schaut die Notwendigkeit von Maaßregeln den Starken zu hindern, daß er den Schwachen knechtet, er fühlt die Richtigkeit eines Rechts= instems, das für den Reichen und Armen dasselbe ift." Und eben diese Dinge sieht, vielleicht ein weniger deutlicher, der durchschnittliche Volkspertreter ein.

Es ist überraschend, daß Spencer hierbei Eines übersieht: allersdings hat jedermann ein scharfes Ange für das Unrecht, das ihm zusgesügt wird, aber nicht in gleichem Maaße für das Unrecht, das er thut; im Gegenteil, wenn Unrechtthun sein Vorteil ist, dann sindet er sehr bald heraus, daß es eigentlich gar nicht Unrecht ist. Das gilt durchaus von Parteien: einer Partei scheint immer gerecht, was ihr nütt. Da nun bei einer Repräsentativversassung stets die stärkste

Partei, sei es durch Kopfzahl, Reichtum, Anschen oder Einfluß irgend welcher Art, regiert und Necht macht, so wird in einem solchen Staat immer Recht sein, was dieser Partei nüht. Die Geschichte Englands bietet hiersür vielleicht mehr Bestätigungen, als die Geschichte irgend eines anderen Landes. Hiervon würde auch die demokratische Republik keine Ausnahme machen; Recht würde hier sein, was den Vielen nüht oder schweichelt und zu nühen scheint. Die Zeichen dieser Staatssorm sind: Gleichheit der Ungleichen, Unterdrückung des Herzvorragenden, Tyrannei der Masse oder derer, die die öffentliche Meizumg machen, der Volksredner, Zeitungsschreiber und Drahtzieher. Das ist die Wahrheit des alten Sabes, den schon der Sophist Trasymachus in Platons Republik versicht: Recht ist der Vorteil des Stärkeren.

Es ist das Verdienst Lorenz Steins, durch eine tiesere Einsicht in das Wesen der Gesellschaft eine tiesere Einsicht in das Wesen des Königtums begründet zu haben. Er leitet die teleologische Notwensdigkeit des Königtums eben aus der Unfähigkeit der Gesellschaft ab, aus sich heraus eine gerechte Rechtsordnung hervorzubringen; Gneist, Schäffle u. A. sind ihm darin gesolgt. Die Idee des Königtums kann nach diesen Antoren auf solgende Weise konstruirt werden.

Mit dem Namen der Gesellschaft wird die Organisation eines Volks, die aus den Bedürfnissen und Interessen des wirtschaftlichen Lebens entspringt, bezeichnet. Für das Wesen der Gesellschaft ist eine ihr innewohnende Tendenz zur Ungleichheit und Unfreiheit charakteristisch. Sie bringt Unterschiede des Besitzes hervor, diese befestigen sich zu Rlassenunterschieden, und auf ihnen baut sich die Gesellschaftsordnung auf, als deren geschichtliche Hauptformen uns oben (S. 663 ff.) Sklaverei, Hörigkeit und Lohnknechtschaft entgegentraten. Das Wesen der Gesellschaftsordnung besteht eben darin, daß sie den Besitzenden die Verfügung über die Arbeitskraft der Nichtbesitzenden verschafft. Bringt nun die Gesellschaft Recht aus sich hervor, so wird seine wesentliche Aufgabe sein, die bestehende Gesellschaftsordnung mit ihren jeweiligen Formen zu sanktioniren, d. h. die thatsächliche Herr= schaft durch die Darstellung derselben als göttliches und menschliches Recht zu befestigen. So zeigt es die Geschichte: überall wo die Gesellschaft aus sich Recht hervorbringt, entspricht es den Anschammgen und dient es den Juteressen der gesellschaftlich Stärkeren. Der Staat, wie ihn die Gesellschaft zu gestalten strebt, ist eine Versicherungsansstalt der Besitzenden zur Erhaltung ihres Besitzes und ihrer Herrschaft. Von der ägnptischen Kastengesellschaft bis herab zur modernen Kapitalistengesellschaft ist das die Idee, welche sich die Gesellschaft vom Staat macht.

Wie kann die Rechts- und Staatsentwickelung aus diesem Geleise herausgebracht werden? Wie ist es möglich, die Staatsgewalt aus dem Dieust des Rechts des Stärkeren in den Dieust der Idee der Gerechtigkeit hinüberzubringen?

Die geschichtliche Lösung dieses Problems ist das Königtum. In ihm haben die Völker ein Organ der Rechtsbildung und Staats= regierung hervorgebracht, das außerhalb der gesellschaftlichen Interessen und Klassen steht. Die Dynastie geht zwar geschichtlich aus der herrschenden Gesellschaftsflasse hervor, aber in dem Maaße, fie zu einem wirklichen Königtum sich entwickelt, löst sie sich von ihrem Ursprung los, erhebt sich über die Klasse, aus der sie entsprang, über die Klassengegensätze überhaupt und wird zur Vertreterin des Ganzen gegen die selbstsüchtigen und sich bekriegenden Glieder. Durch ihr Eigeninteresse wird sie genötigt, vor allem gegen die gesellschaftlich stärkste Rlasse ein Gegengewicht zu bilden; faßt man das Königtum als ein von der Dynastie besessenes Recht auf, so wird sie in ihrem Recht bedroht nicht von der Masse, sondern von der Klasse, der die Staats= gewalt zufallen würde, wenn die Dynastie nicht wäre: das ist von dem Adel, dem Priestertum, den Besitzenden, furz der Aristokratie, deren Einfluß durch die königliche Gewalt sich gehemmt und be= Auf diese Weise wird die Dynastie, indem sie ihr schräuft sieht. eigenes Recht verteidigt, zur Schützerin der gemeinen Freiheit und der Gleichheit Aller vor dem Recht. Sie ift ihrer Natur nach der über= mäßigen Entwickelung einer gesellschaftlichen Klasse entgegengesett; ihr Eigeninteresse fällt mit dem Interesse des ganzen Bolks zusammen, auf dessen Kraft und Wohlfahrt ihre Macht und Würde beruht.

Das ist die Idee des Königtums. Es ergeben sich daraus die Grundzüge der monarchischen Verfassung. Der König ist formell die Duelle alles Rechts im Lande. Jedes Gesetz beginnt: Wir u. s. w. verordenen, was folgt. Jeder Richterspruch beginnt: Im Namen des Königs.

Alle Richter und Beamten stehen im Dienst des Königs; sie werden von ihm berufen und besoldet. Sie werden nicht von der Gesellschaft berufen, etwa durch Wahl, und befoldet, etwa durch Gebühren und Honorare; sie möchten sonft der Gesellschaft dienstbar werden und ver= schiedenes Recht haben, je nach der Zahlungsfähigkeit. Und so ift auch das Königtum selbst geschützt, daß es nicht der Gesellschaft dienstbar werde: durch erbliche Würde und Besitz außerhalb des Wettbewerbs der Gesellschaft um Ansehen und Reichtum gestellt, wird es durch jene hausgesetzlichen Bestimmungen mit öffentlich=recht= licher Kraft, welche vollberechtigte Ehen nur zwischen Gliedern souveräner Familien zulassen, von der Verschwägerung mit Unterthanen abgehalten, wodurch die Dynastie in die Klasseninteressen der vor= nehmen Gesellschaft verflochten würde. Dagegen wird in den Hofämtern die Unterthänigkeit auch der vornehmsten Familien des Landes gegen die königliche symbolisch ausgedrückt.

6. Die konstitutionelle Monarchie. Nachdem im 17. und 18. Jahrhundert das aus dem Mittelalter ererbte Königtum sich zu einer vollen Staatsgewalt entwickelt hatte, hat im 19. Jahrhundert sich eine innere Umbildung vollzogen. In den meisten europäischen Ländern besteht jetzt neben ihm als ein zweites wesentliches Organ des politischen Lebens eine Volksvertretung, an deren Zustimmung dasselbe in der Ausübung gewisser Funktionen, namentlich der Gesetzgebung und Bestenerung gebinden ist. And dadurch ist die könig= liche Gewalt eingeschränkt, daß sie bei Ausübung von Regierungs= handlungen der Gegenzeichnung eines Ministers bedarf, der damit die Verantwortung übernimmt, und daß die Ansübung der richter= lichen Gewalt nur durch gesetzlich angestellte Richter stattfinden kann. Im übrigen ist auch der konstitutionelle Monard, Inhaber der vollen Staatsgewalt. Er vertritt als Souveran das Volk nach außen, führt selbständig die ängere Politik, ist Befehlshaber der bewaffneten Macht, die ihm als Kriegsherrn Treue schwört, erklärt Krieg und schließt Frieden und Verträge, wobei die Mitwirkung des Landtages aller= dings insofern erforderlich wird, als dem Lande Anfgaben und Laften dadurch erwachsen. Er übt ferner innerhalb der durch Verfassung und Gesetz gezogenen Grenzen die Verordnungsgewalt und ernennt alle Staatsbeamte und Richter. Er übt auch die Gesetzgebungsge=

walt, allerdings nur mit Zustimmung der Volksvertretung, doch ershalten Gesetze erst durch die von ihm besohlene Veröffentlichung Kraft, so daß es nicht nur kein Gesetz gegen seinen Willen geben kann, sondern sein Wille formell als Grund der Rechtsverbindlichkeit aller Gesetze erscheint. Die Gesetzgebungsgewalt ist nicht als geteilt unter zwei selbständig neben einander stehende Faktoren anzusehen, sondern die Zustimmung der Volksvertretung ist als rechtsverbindliche Selbstbesschränkung der einen und unteilbaren königlichen Gesetzgebungsgewalt zu konstruiren. Das kommt auch darin zum Ausdruck, daß der Landtag nicht aus eigener Machtvollkommenheit zusammentritt, sondern vom König berusen wird; er hat sormell die Stellung eines großen Rats der Krone.

Was bedentet diese Veränderung? Was bedeutet es, wenn jetzt am Eingang unserer Gesetze steht: mit Zustimmung beider Häuser des Landtags? Es bedeutet offenbar: mit Zustimmung derzenigen Gesellschaftsklassen, welche im Herrenhaus und im Haus der Abgeordneten vertreten sind. Daß in ersterem Gesellschaftsklassen als solche vertreten sind, liegt auf der Hand. Daß es aber auch mit dem anderen Haus nicht wesentlich anders steht, darüber läßt das geltende Wahlrecht so wenig einen Zweisel, als seine thatsächliche Zusammenschung: es ist wesentlich Vertretung der besitzenden Klassen. Übrigens würde auch ohne den Gensus des Dreiklassenwahlsystems die Sache, wenigstens zunächst, sich nicht erheblich anders gestalten, wie der deutsche Reichsztag, der aus dem allgemeinen Stimmrecht hervorgeht, zeigt. Die Bestentung der Volksvertretung ist denmach die: daß die königliche Geswalt in der Ausübung wesentlicher Funktionen an die Zustimmung der Gesellschaft d. h. der social stärksten Rlassen gebunden ist.

War diese Veränderung wünschenswert? Hat dadurch nicht das Königtum verloren, was sein Wesen ausmacht, die Unabhängigkeit von der Gesculschaft? Wird nicht durch die Volksvertretung das Klassenrecht wieder auf Kosten der Gerechtigkeit sich durchsehen?

Dhne Zweifel kann und wird eine Volksvertretung zur Geltendsmachung von Alasseninteressen dienen. Dennoch ist mit Recht die Veränderung für notwendig angesehen worden; die absolute Monarchie führt so schwere Gesahren mit sich, daß gegenwärtig an der Notswendigkeit eines Gegengewichts von keiner Seite mehr gezweiselt wird.

Man kann die Aufgabe der Volksvertretung unter folgende Gessichtspunkte bringen.

1) Sie ist das Organ, durch welches die Krone über die Zustände und Bedürfniffe des Volkslebens, sowie über die Erfolge der Staatsthätigkeit sich unterrichtet. Sie steht insofern neben der Beamtenschaft als ein notwendiger Kontrolapparat. Von den Beamten gilt nicht, was von der Dynastie gilt, daß ihr Eigeninteresse mit dem Interesse der Gesammtheit zusammenfällt. Sie kommen aus der Gesellschaft und suchen das Amt als wirtschaftliche Versorgung. Bei dem Einzelnen mögen daher persönliche Interessen, daneben auch Standesinteressen und Standesvorurteile über die öffentlichen Juter= essen das übergewicht haben. Dazu kommt ein Anderes: Beamte verlieren leicht die Fähigseit, die wirklichen Dinge zu sehen. Anord= nungen werden für Ausführungen genommen; die Berichte stimmen; und wie für die Justiz nicht in der Welt ist, was nicht in den Aften ist, so ist für die Verwaltung die Welt in Ordnung, wenn die Akten in Ordnung sind. Klagen aus dem Kreis der Regierten haben einen unangenehmen Klang, es regt sich die verletzte Amtsehre, und mit ungnädigem Bescheid wird der beschränkte Unterthanenverstand zur Ruhe verwiesen. Verschärfte und wiederholte Klage wird als revo-Intionärer Geift verdächtigt: führen nicht die Beamten die Verwal= tung im Auftrag und nach den Anweisungen des Monarchen? also mit ihr nicht aufrieden ist, schmäht den König. — Gegen diese Entartung des Staatsbeamtentums in eine hochmütige, harte, dem Volksleben entfremdete Büreankratie ist das einzig mögliche Gegen= gewicht eine Volksvertretung. Aus dem Kreise der Regierten in raschem Wechsel hervorgehend, bringt sie in gesammelter und autori= tativer Form das Urteil der Regierten über die Regierung zum Aus= Nicht minder bringt sie die Auschanungen, Bedürfnisse und Bünsche, die das Gesammtbewußtsein jeweilig am stärksten bewegen, in abgeklärter Form zur Darstellung. Endlich stellt sie der Regierung eine Fülle unverächtlicher Einsicht in das Wirkliche und Mögliche zur Verfügung, welche in eigener Wirtschaftsführung und kommunaler Selbstverwaltung erworben wird. Kommt die Einsicht von dieser Art in der Beredsamkeit der öffentlichen Sitzungen vielleicht weniger zur Geltung, so wird sie doch in Kommissions= und Fraktionssitzungen

Gelegenheit zu fruchtbarer Verwendung finden. Der Einfluß der Volksvertretung wird nicht zum wenigsten hiervon abhangen.

2) Durch die Teilnahme an den öffentlichen Angelegenheiten wird das Volk in das Leben des Staates hineingezogen und dieser gewinnt dadurch nach innen und nach außen an Festigkeit und Kraft. In der absoluten Monarchie entsteht Gleichgiltigkeit und Entfremdung gegen den Staat; der Einzelne zieht sich ganz in seine Privatinteressen zurnick, der Staat ist ihm eine fremde Angelegenheit, die Regierung eine fremde Macht, die, da sie meist fordernd auftritt, leicht als eine feindliche empfunden wird. In der Volksvertretung werden Regierende und Regierte zu gemeinsamer Arbeit zusammengeführt, das beste Mittel, gegenseitige Achtung und Verträglichkeit zu begründen. — Wird durch die Notwendigkeit der Zustimmung der Volksvertretung unter Umständen die königliche Gewalt gehemmt, namentlich auch in solchen Maagregeln, die gegen das Interesse, wenigstens das nächst= liegende Interesse der herrschenden Klassen verstoßen, so hat doch auch dies sein Gutes: der Widerstand der Gesellschaft unuß jetzt innerlich überwunden werden. Übte die Krone in solchen Dingen ein unbedingtes Gesetzgebungsrecht, so würde das leicht zu einem voreiligen Schematisiren führen, das gegenüber dem Widerstand der Gesellschaft in Wirklichkeit doch unwirkfam bliebe und nur den Schein der Sache erreichte. Und ist nur die Politik der Krone fest auf das Rechte und Notwendige gerichtet, so wird sie schwerlich auf unbesiegbaren Wider= stand stoßen\*).

<sup>\*)</sup> Der Freiherr v. Stein spricht diese Gedanken in einer nach seiner uns gnädigen Entlassung am Ansang d. J. 1807 abgefaßten Denkschrift kräftig auß: "In die bestehenden Landeskollegia drängt sich leicht und gewöhnlich ein Mietlingsgeist ein, ein Leben in Formen und Dienstmechanismus, eine Unkunde des Bezirks, den man verwaltet, eine Gleichgültigkeit, oft eine lächerliche Abneigung gegen densselben, eine Furcht vor Veränderungen und Neuerungen, die die Arbeit vermehren, womit die besseren Glieder übersaden sind, und der die geringhaltigeren sich entziehen. Ist der Eigentümer von aller Teilnahme an der Provinzialverwaltung außzgeschlossen, so bleibt das Band, das ihn an sein Vatersand bindet, unbenutt; die Renntnisse, welche ihm seine Verhältnisse zu seinen Gütern und Mitbürgern versschaffen, unfruchtbar; seine Wünsche und Verbesserungen, die er einsieht, um Absstellung von Mißbräuchen, die ihn drücken, verhallen oder werden unterdrückt, und seine Wuße und Kräfte, die er dem Staat unter gewissen Bedingungen gern

- 3) Die Verhandlung in der Volksvertretung ist die Form, in der unser ganzes Staatsleben Öffentlichkeit hat. Diese aber ist die notwendige Vedingung des Vertrauens. Die heutige unermeßlich ersweiterte Staatsthätigkeit und Staatsverwaltung, mit der unermeßslichen Erweiterung des Finanzs und Creditwesens ertrüge schlechtersdings nicht die Heimlichkeit der Kabinetsregierung des vorigen Jahrshunderts; Mißtrauen und Nihilismus wären die Folge. Eine wirksliche Öffentlichkeit ist aber nicht möglich ohne die öffentliche, mündsliche Verhandlung in der Volksvertretung.
- 4) Endlich gewährt die Volksvertretung dem Königtum selbst einen Schutz gegen innere Entartung. Wenn ein Fürst, umgeben von einem Schwarm von Schmeichlern und Höflingen und unfähig das Wirkliche zu sehen, seinen auf Nichtiges gerichteten Launen und Lüsten lebt, dann wird der Hof zum Mittelpunkt der Korruption und des moralischen Verderbens. Oder wenn er, verliebt in persönliche Anschauungen und Neigungen, sich einredet, zum Reformator des Volkslebens berufen zu sein, und wenn er nun die Mittel der Staats= gewalt in Bewegung fett, um den Unterthanen seine Anschauungen beizubringen, dann entsteht, selbst bei gntem Willen und ehrbarem Leben, eine imerträgliche Thrannei. Es steht niemandem weniger frei als dem Fürsten, seine persönlichen Empfindungen und Anschanungen zum Maaß aller Dinge zu machen. Es gehört aber eine ungemeine und fast übermenschliche Widerstandskraft dazu, die Stellung eines absoluten Fürsten ohne Einbuße an innerer Bescheidenheit und ge= sundem Sinn zu ertragen. Die Volksvertretung erleichtert es: die Berührung mit einem fremden, unabhängigen Willen, die Notwendig= keit, fremde Nechte zu achten und auf Kompromisse einzugehen, hemmt die Entwickelung despotischer Reigungen. Die Stimme der Adula=

widmen würde, werden auf Genüsse aller Art verwandt, oder in Müßiggang aufsgerieben. Es ist wirklich ungereimt zu sehen, daß der Besißer eines Grundeigenstums oder anderen Eigentums von mehreren Tonnen Goldes eines Einflusses auf die Angelegenheiten seiner Provinz beraubt ist, die ein fremder, des Landes unstundiger, durch nichts mit ihm in Verbindung stehender Beamte ohngenust besitzt. Man tödtet also, indem man den Eigentümer von aller Verwaltung entsernt, den Gemeingeist und den Geist der Monarchie, man nährt den Unwillen gegen die Regierung, man vervielsältigt die Beamtenstellen und vertenert die Kosten der Verwaltung (Perp, Aus Steins Leben, I, 193).

toren beherrscht wenigstens nicht ansschließlich das Ohr des Fürsten. Jenes nichtige Hoffönigtum, das im vorigen Jahrhundert in der Windstille der absoluten und geheimen Cabinetsregierung sich aus= bildete, kann in der scharfen Luft der Öffentlichkeit, im Kampf mit entgegenstehenden Mächten und Nechten nicht entstehen. So erhält die Volksvertretung das Königtum fräftig und lebendig. der Grundgedanken in J. M. Mills Betrachtungen über Repräsentativ= regierung, daß jede absolute Staatsgewalt, die keinerlei Gegengewicht hat, innerlich zu Erunde geht: kein Gemeinwesen hat sich als ein fortschreitendes behaupten können, wenn nicht ein beständiger Kampf zwischen der stärksten seiner Gewalten und einer rivalisirenden Macht stattfand; auf den vollständigen Sieg der einen Macht folgte stets zuerst Stillstand und dann Verfall (S. 108 der deutschen übersetzung). Mill wendet diesen Gedanken zunächst gegen die absolute Berrschaft einer demofratischen Versammlung. Sie gilt ebenso gegen die absolute Monarchie. Der Antagonismus rivalisirender Kräfte ist eine Lebens= bedingung des Königtums.

7. Die parlamentarische Regierungssorm. Rach der im obigen vertretenen Ansicht ist die Volksvertretung ein der Monarchie zur Erfüllung ihrer Ansgabe notwendiges Organ; der König bleibt der Träger der Staatsgewalt. Dieser Ansicht steht eine andere gegensüber, welche das Verhältnis umtehrt; sie sieht in der Volksvertretung die Verkörperung des Volkswillens, die Krone ist dem Parlament als ein Organ beigegeben, das Organ der Erekntivgewalt, die sie durch dem Parlament verantwortliche Minister ansübt. Der wirkliche Träger der Staatsgewalt ist dann das Parlament. Diese Ansicht pflegt sich auf England zu bernsen, wo die Verfassung eine Wirklichsteit sei, während auf dem Kontinent vielsach ein umwahrer Scheinstonstitutionalismus herrsche.

Der Unterschied der beiden Anschanungen wird praktisch, wenn es sich um die Frage handelt: was soll geschehen, wenn zwischen Krone und Bolksvertretung die Übereinstimmung, welche zu jedem Gesetz und zur Aufstellung des Staatshaushalts nach der Verkassung erforderlich ist, nicht zu Stande kommt?

Die Antwort derer, welche im Parlament das Organ des Volks= willens sehen, lantet: dann umß die Krone nachgeben. Oder viel= Bautsen, Sthit. mehr, eigentlich kann, wenn die Verfassung vollkommen funktionirt, der Fall gar nicht eintreten. Der König ernennt zu Ministern jedesmal die Führer der Mehrheit im Parlament. Wechselt die Mehrheit, so wechselt der König auch das Kabinet, wenigstens nach gemachter Probe der Nenwahlen. Und so besteht zwischen dem Volkswillen und dem Träger der Krone beständig die vollkommenste Eintracht.

Dhne Zweifel wird das der Fall sein. Freilich möchte jemand sagen: in Wahrheit bestehe hier nicht Eintracht, weil überhaupt mir eine Macht und ein Wille vorhanden sei. Das Königtum ist hier nicht nur nicht Träger der souveränen Gewalt, sondern überhaupt nicht mehr Träger einer Gewalt. Es ist nicht mehr ein wesentliches Konstruktionselement des Staatsbaus, sondern ein dekoratives Beiwerk, das freilich tropdem nicht ohne einige Wichtigkeit sein mag. Man weiß, wie zäh Handlungshäuser an einer alten Firma festhalten; sie erwirbt Kredit, nachdem der Begründer längst gestorben ift. würde sich auch das englische Parlament gegen den Fortfall der königlichen Firma sicherlich und mit gutem Grund sträuben: die Krone hat keine Macht gegen das Parlament, aber sie ist eine nicht unbedentende Macht in der Hand des Parlaments: eine Menge von Widerständen, denen die in eigenem Namen geführte Regierung des Parlaments begegnen würde, sind durch die Krone gebunden. Geringschätzung der Form ist in staatlichen Dingen überall ein Fehler, der sich schwer rächt.

Ist unn also dies der eigentliche Sinn der konstitutionellen Monarchie?

Es ist eine Zeitlang die herrschende öffentliche Meinung gewesen: eine parlamentarische Regierung, wie die englische, entspreche allein dem Geist der Verfassung. Vermutlich war es auch die Meinung eines großen Teils derer, die im Jahre 1848 an dem Entwurf einer preußischen Verfassung arbeiteten. Freilich dürste es nicht die Meinung der Krone gewesen sein, als sie im Jahre 1850 die jetzt geltende Verfassung als Grundgesetz des Staates veröffentlichte: es war nicht ihre Meinung, mit diesem Aft abzudanken. Und nicht minder ist zweisellos, daß gegenüber jener Meinung von dem Geist der Verfassung die Krone mit Kecht auf den Buchstaben sich berusen kann. Die preußische Verfassung weiß nichts von einer parlamens

tarischen Regierung, sie weiß nur von einer königlichen Regierung, die in der Ausübung der Gewalt in bestimmten, genau bezeichneten Punkten an die Zustimmung der Kammern gebunden ist.

Aber, der Geist der Verfassung! Bestimmt nicht § 99: "Alle Einnahmen und Ausgaben des Staates müssen für jedes Jahr im Voraus verauschlagt und auf den Staatshaushaltsetat gebracht werden. Letzterer wird jährlich durch ein Gesetz sesstellt"; und fügt nicht § 100 noch ausdrücklich hinzn: "Steuern und Abgaben dürsen nur, soweit sie in den Staatshaushaltsetat aufgenommen oder durch bestondere Gesetze augeordnet sind, erhoben werden?" Was bedeutet das anders als dies: die Volksvertretung hat das Necht, einer Negiezung, die nicht ihr Vertrauen besitzt, die Mittel zur Führung der Geschäfte zu verweigern? Da nun die Staatsthätigkeit nicht eingestellt werden kann, so ist damit der Volksvertretung die Macht und also, dem Geist der Verfassung nach, auch das Necht beigelegt, den Nückstritt des Ministeriums zu erzwingen.

Aber warum hat die Verfassung, wenn das ihre Meinung war, sie nicht ausdrücklich gesagt? Warum heißt es nicht: wenn die Finanzvorlage nicht die Zustimmung der Volksvertretung findet, dann muß der König ein neues Ministerium ernennen, das das Vertrauen des Hauses der Abgeordneten besitzt? Sie ist doch soust nicht so ängstlich auf Kürze bedacht. Weil es selbstverständlich war? Das können doch nur diejenigen meinen, die in der Abschaffung der Monarchie den zwar nicht ausgesprochenen, aber selbstverständlichen Sinn der Verfassung sehen; denn ein König, der zu Ministern nur Personen wählen darf, die ihm in irgend welcher Form bezeichnet werden, mag noch Träger der Krone sein, Träger der Staatsgewalt ist er nicht mehr. War also die Abschaffung der Monardie die Meinung der Verfassung? Sicherlich nicht nach der Auffassung der Ich denke auch nicht nach der Meinung des preußischen Volks; vielleicht darf man sogar sagen: das Königtum hat in ihm tiefere Wurzeln als Volksvertretung und Verfassung selbst.

Es wird also nichts übrig bleiben als anzunehmen, daß die Verfassung wirklich eben das meint, was sie sagt: zur Feststellung des Staatshaushalts ist, wie zu einem Gesetz, die freie Zusammensstummung der Krone und der beiden Häuser des Landtages erforders

lich. Was geschehen soll, wenn diese nicht zu Stande kommt, das sagt sie überhaupt nicht, weder ausdrücklich, noch stillschweigends. Sie hat also hier eine Lücke, und zwar nicht eine zufällige, sondern eine notwendige Lücke. Die Verfassung zeigt keinen Weg, die Zusammenstimmung, wenn sie nicht von selbst eintritt, herbeizuführen, weil sie ihn nicht zeigen kann. Sie stellt den regelmäßigen Bang des Staatslebens auf die freie Übereinstimmung zweier (formell dreier) von einander unabhängiger Faktoren; was geschehen soll, wenn die Übereinstimmung ausbleibt, sagt sie nicht, und kann sie nicht sagen. Der einzig mögliche Weg wäre, daß sie in diesem Fall dem einen Faftor das Recht gebe, den anderen zu nötigen. Damit aber höbe sie sich selber auf: wir hätten dann nicht eine konstitutionelle Monarchie, sondern entweder eine absolute Monardie mit beratenden Ständen oder eine Republik unter monarchischen Formen. Sie läßt also hier einen leeren Ramn, der Wirklichkeit überlassend, ihn zu erfüllen. Rommt ein sogenanntes Finanzgesetz nicht zu Stande, so kann verfassungsmäßig gar nichts geschen, es können verfassungsmäßige Ausgaben nicht gemacht werden, der Staat könnte verfassungsmäßig überhanpt stillstehen, bis die beiden Faktoren von selbst wieder über= einkommen. Von einer verfassungsmäßigen Pflicht des Königs, die Minister zu wechseln, ist so wenig die Nede, als von einer verfassungs= mäßigen Pflicht der Wähler oder der Abgeordneten, ihre Ansichten zu ändern, damit eine verfassungsmäßige Führung der Staatsgeschäfte möglich werde.

Also auf die Frage, was nach dem geltenden Recht geschehen soll, wenn die Übereinstimmung nicht zu Stande kommt, ist es nicht möglich, eine Antwort zu geben. Dagegen ist eine Antwort auf die Frage möglich: was dann geschehen wird? Da eine Unterbrechung der Staatsthätigkeit thatsächlich nicht möglich ist (wenigstens nicht der Verwaltung und Rechtsprechung, die Gesetzgebung, die ihrer Natur nach nicht kontinnirliche Thätigkeit ist, bleibt ja in der That stillstehen), so wird die stärkste der rivalissirenden Gewalten einste weilen ohne Zustimmung der anderen regieren; unverfassungsmäßig, aber mit innerer Notwendigkeit. Sie könnte verfassungsmäßig sagen: da wir eure Zustimmung nicht zu gewinnen vermögen, so tritt jetzt, da wir so wenig, als ihr, von unserer pflichtmäßigen überzengung

abgehen können, verfassungsmäßig der Stillstand der Staatsthätigkeit ein. Daß sie es nicht thut, daß sie lieber unverfassungsmäßig regiert, als den Staat cessiren läßt, liegt in der Natur der Dinge und ist auf jeden Fall das kleinere übel. Es war nicht die Mutter des Kindes, die auf den Salomonischen Spruch hin bereit war, das Kind zu teilen.

Es ift das der Standpunkt, den in dem preußischen Verfassungs= konflikt das Ministerium vertrat. In einer Rede zur Adreßdebatte im Januar 1863 bezeichnete der Ministerpräsident denselben in folgen= der Weise: "Jedes der drei konkurrirenden Rechte (der Krone, des Herrenhauses, des Abgeordnetenhauses) ist in der Theorie unbegrenzt und das eine so ftark wie das andere. Wenn eine Vereinbarung zwischen den drei Gewalten nicht stattfindet, so fehlt es in der Ber= fassung an jeglicher Bestimmung darüber, welche von ihnen nachgeben muffe. In früheren Diskuffionen ift man freilich über diese Schwierigkeit mit Leichtigkeit hinweggegangen; es wurde nach Analogie von anderen Ländern, deren Verfassung und Gesetze aber in Prengen keine Gültigkeit haben, angenommen, daß die beiden anderen Faktoren sich dem Abgeordnetenhause fügen müßten, daß, wenn zwischen der Krone und dem Abgeordnetenhause eine Verständigung über das Budget nicht erreicht wird, die Krone sich dem Abgeordnetenhause nicht nur selbst unterwirft und die Minister, die das Vertrauen des Abgeordnetenhauses nicht haben, entläßt, sondern auch das Herrenhans, wenn es mit dem Abgeordneten= haus nicht übereinstimmt, durch massenhafte Ernennungen zwingt, sich auf das Nivean des Abgeordnetenhauses zu setzen. Weise würde allerdings die souverane Alleinherrschaft des Abgeordneten= hanses hergestellt werden; aber eine solche Alleinherrschaft ist nicht verfassungsmäßiges Recht in Preußen. Die Verfassung hält das Gleichgewicht der drei gesetzgebenden Gewalten in allen Fragen, auch in der Budgetgesetzgebung durchaus fest; keine dieser Gewalten kann die anderen zum Nachgeben zwingen, die Verfassung verweift daher auf den Weg der Kompromisse zur Verständigung. Ein konstitutionell erfahrener Staatsmann hat gesagt, daß das ganze Verfassungsleben jederzeit eine Reihe von Kompromissen sei. Wird der Kompromiß da= durch vereitelt, daß eine der beteiligten Gewalten ihre eigene Ansicht mit doktrinärem Absolutismus durchführen will, so wird die Reihe der

Kompromisse unterbrochen und an ihre Stelle treten Konflikte, und Konflikte, da das Staatsleben nicht stillzustehen vermag, werden zu Machtfragen. Wer die Macht in Händen hat, geht dann in seinem Sinne vor" (Hahn, Fürst Bismarck, I, 88).

Bekanntlich wurde diese Auffassung damals von der großen Mehrheit des Abgeordnetenhauses mit Erbitterung bekämpft. Aus der obigen Rede wurde das Schlagwort gebildet: Macht geht vor Recht. Hentzutage wäre selbst dieses Schlagwort wahrscheinlich viel weniger als damals geeignet, Erbitterung zu erregen; daß es in poli= tischen Dingen sich nicht blos um Rechts-, sondern auch um Machtfragen handelt, ist eine Wahrheit, die der jüngeren Generation sehr gelänfig, vielleicht allzu gelänfig geworden ift. Jedenfalls dürfte gegenwärtig die Ansicht bei einem großen Teil der Bevölkerung kann auf Widerspruch stoßen, daß die Krone unter Umständen den Ent= schluß fassen möge, auf eigene Verantwortung zu handeln. sie leichtfertig und aus frivolen Anlässen die verfassungsmäßigen Rechte der Volksvertretung mißachtete, so würde sie dadurch selbst ihre Stellung untergraben, denn diese beruht zuletzt auf dem Vertrauen und der Anhänglichkeit des Volkes; und ein unverfassungs= mäßiges Regiment ist unter allen Umständen geeignet, Mißtranen und Haß zu erregen. Wenn dagegen das Königtum den Mut hat, in nationalen Lebensfragen der Mehrheit des Abgeordnetenhanses gegenüber an seiner eigenen Überzeugung festzuhalten, so wird es mit gntem Gewissen sich sagen dürfen, daß es damit nicht die Verfassung breche, sondern nur sich selber und seinem Volke treu bleibe. Das preußische Königtum ist ein anderes, als das englische oder belgische, und es kann nicht von daher seine Vorbilder entlehnen; es kann sie — tantum sui similis — nur aus seiner eigenen Ge= schichte und seiner thatsächlichen Stellung in der Gegenwart eut= nehmen\*).

<sup>\*)</sup> Es mag hier noch erwähnt werden, daß in der Konfliktszeit von der Regiesung ein Entwurf zur Ergänzung des § 99 eingebracht wurde, dahin lautend: wenn Übereinstimmung über den Staatshaushalt nicht erreicht wird, so soll der letzte gesetlich festgestellte Etat dis zur Vereindarung eines neuen in Kraft bleiben. Das Abgeordnetenhaus lehnte diesen Entwurf zur Beseitigung der Versasslücke "als vollständige Aushebung des § 99" ab (v. Könne, Staatsrecht der preuß.

Wie das preußische Königtum nicht darauf zugeschnitten ist, einer Parlamentsregierung den königlichen Namen zu leihen, so ist auch das ganze Staatswesen nicht auf eine parlamentarische Regierung Eine solche ist möglich, wo die Staatsthätigkeit wenig zugeschnitten. umfangreich ift, wo eine für den Staat erzogene Aristokratie Die politische Tradition erhält und wo das Volk durch Selbstverwaltung politisch geschult ift. So ist es in England. Die Minister sind hier nicht Verwaltungsbeamte, Die ein Heer von Beamten regieren, son= dern unabhängige große Herren, welche zeitweilig die auswärtigen Geschäfte des Landes führen und die großen Gesichtspunkte der inneren Politik vertreten. In einem Lande dagegen, wo die staatliche Berwaltung sehr entwickelt und ein Heer von Beamten zu regieren und beaufsichtigen ist, da würde eine Regierung durch wechselnde Parteiführer schwere Gefahren mit sich führen. Zweierlei wäre mög= lich: entweder würden politische Führer, die nicht der Beamtenschaft angehören, zeitweilig an die Spite der einzelnen Verwaltungszweige treten oder es müßten Beamte, die außerdem auch im Parlament eine Rolle spielen, die Ministerien übernehmen, wenn ihre Partei in der Mehrheit wäre. Beides wird nicht wünschenswert sein. Im letzteren

Monarchie, 4 A., I, 629). Nicht ganz mit Unrecht. In der That würde dadurch eine wesentliche Verschiebung des Versassungsrechts bewirft worden sein. Es wäre dadurch die Regierung ohne Vereinbarung über den Haushalt versassungsmäßig gemacht und also das Ministerium formell von der Notwendigkeit, die Übereinkunft zu suchen, befreit worden. Die Versassung will aber, so muß man annehmen, durch die Aussicht auf die Notwendigkeit einer unversassungsmäßigen Regierung für den Fall, daß keine Verständigung erreicht wird, beide Teile zum ernstlichen Suchen der Verständigung anhalten.

Dagegen würde es zur Erleichterung der Berständigung und zur Berhütung von Konflikten beitragen, wenn sich bei der Bolksvertretung die Auffassung von dem Budgetrecht mehr und mehr besestigte, die Gneist in seiner Schrift über Geset und Budget (1879) aussührt. Es kann dieses Recht nicht die Bedeutung haben, daß das Abgeordnetenhaus durch Berwersung des Finanzgesetzes alle Berpslichtungen des Staates zu Zahlungen ausheben kann; es kann nur bedeuten, daß Beränderungen in der gesetzlich bestehenden Bestenerung und ebenso wesentliche Anderungen in der Berwendung der Einkünste der Zustimmung der Bolksvertretung bedürsen. Die Beschränkung des Budgetrechts auf diesen Inhalt, die übrigens in mehreren Berfassungkurkunden deutscher Staaten ausdrücklich sich sindet und die auch dem geltenden englischen Recht entspricht, würde seine wirkliche Bedeutung nicht verzmindern, sondern stärken.

Fall würde die Rückwirkung auf die Beamtenschaft in der Richtung fich geltend machen, daß alle Chrgeizigen nach Parlamentsfißen und nach der Gunft der Parteien und Parteiführer ftrebten. würde sich nicht nur die Disciplin lockern, sondern es würde auch in der Amtsführung der politische Gesichtspunkt auf Kosten des sachlichen sich vordrängen; der Beifall der Partei, die Gewinnung von poli= tischen Freunden, die Einschmeichelung bei den Wählern würde für den strebsaumen Beaunten das nächste Ziel. In dem anderen Fall würde unter einem der Sache und des Regierens unkundigen Mann, der dem Namen nach die Verantwortung trüge, in Wahrheit eine geheime und unverantwortliche, subalterne Bürcauregierung die Angelegenheiten in der Hand haben und das Amt für die eigenen Interessen ausbeuten; namentlich dann, wenn sie selbst mit dem Parteiführer wechselte. Stellen würden dann als gute Beute vergeben und die Verwaltung in Korruption untergehen. — Ein Beamteustaat verlangt Minister, Die, aus der Beamtenschaft hervorgehend, von der Krone an die Spite der Verwaltung gestellt werden. Auch hier werden Fehlgriffe vorkommen, zufällige Reigungen und Abneigungen werden ihr Spiel treiben, im ganzen wird es doch der sicherste Weg sein, sachkundige und regie= rungsfähige Vorsteher für die großen Verwaltungszweige zu gewinnen und den Parteigeist den Staatsämtern fern zu halten. Etwas von dem Wefen des dauernden, über den Parteien stehenden Königtums wird sich dem ganzen Beamtentum mitteilen.

Dazu kommt ein Zweites: in Preußen ist das Heer ein überaus wichtiges Stück des Staatslebens. Für die Masse des Volks bildet die Zugehörigkeit zum Heer die stärkste Beziehung zum Staat. Nicht als Wähler, sondern als Soldat fühlt sich der gemeine Mann als Glied des Staates. Der Dienst im Heer ist ein wesentliches Stück seines Lebens; wird er, so lange er danert, als Last empfunden, so macht er doch anch den Stolz des Mannes aus: als Soldat ist er ein Glied jener Macht, welche die Geschicke der Völker entscheidet, er hat darin seinen bestimmten Platz und auch auf ihn ist in der europäischen Politik gezählt. Für das Heer ist nun wieder die Beziehung zur Dynastie ein wesentliches und unersetzliches Moment. In der Dynastie hat der Staat oder das Volk konkret=persönliches Dasein; es bilden sich jene Gesühle der Anhänglichkeit und Treue, ohne deren

Dasein ein großes Heer eine beständige Bedrohung für die Verfassung des Landes ift, wie die Geschichte Frankreichs und Spaniens im letten Jahrhundert mit nur zu großer Deutlichkeit lehrt. Der Soldat hängt an der Person, nicht an der Form. Ist sonach die Trene des Heeres der eigentliche Grundpfeiler, auf dem die Sicherheit des Landes und der Landesverfassung ruht, so nuß die Schwächung dieses Gefühls als eine Minderung der Sicherheit angesehen werden. Daß num das Zurücktreten des Königs hinter Minifter, die ihm durch die Rammermehrheit bezeichnet wären, in diesem Sinne wirken müßte, liegt auf der Hand. Wird die Politik des Landes vom Parlament gemacht, treten mit dem Wechsel der Wahlen wechselnde Parteiminister an die Spike der Armeeverwaltung, dann wird auch das Heer sich als im Dienst des Parlaments stehend fühlen; Politif und Parteigeift dringen ein, chrgeizige Offiziere beginnen die Aussichten auf den verschiedenen Seiten zu erwägen und der erfte Schritt zum Pronnuziamento ist gethan. Vielleicht würde bei ber Sinnesart unseres Volks und der Zusammensetzung unseres Heeres der lette nie gethan, aber schon der erste würde die Zuwerlässigkeit und Rraft des Heeres empfindlich schwächen.

Daß unter solchen Umständen die Volksvertretung eine schwierige Stellung hat, ift nicht zu verkennen. Sie ift in der Verfaffung ein sehr vornehmes, aber in der Wirklichkeit nicht ein sehr starfes Organ. Ihrer verfassungsmäßigen Stellung nach wird sie der Regierung gegenüber leicht das Gefühl haben, ihre Auftraggeberin und Aufseherin zu sein, vertritt sie doch das Volk, das in den Wahlen seinen Willen kundgiebt; was vertritt dagegen die Regierung? Den Willen eines Mannes. — Aber der Vornehmheit entspricht nicht die wirkliche Macht und Autorität. Das folgt schon aus der Art ihrer Zusammensetzung. Sie ist der Volksversammlung, die ja auch zu ihrer Bildung regelmäßig mitwirkt, darin ähnlich, daß sie aus einer Bielheit von Personen besteht, die ohne Gewähr der Sachkunde ausgewählt sind und ohne dauernden Zusammenhang und ohne eigent= liche Organisation politische Arbeit verrichten sollen. Dagegen er= scheint die Beamtenschaft als ein mit großer Sorgfalt gebildetes Organ: die geregelte Vorbereitung giebt die Gewähr der Sachkunde aller Glieder, und die innere Organisation fügt die Glieder zu einem

festen, einheitlich und stetig sauktionirenden Körper zusammen. Dazu kommt, daß bei den Beausten die Notwendigkeit der Funktion viel greifbarer, die Wirksamkeit viel unmittelbarer ist. Jeder Landrat oder Amtsrichter hat eine bestimmte Aufgabe, die auf ihn rechnet. Dagegen wird auf die Thätigkeit des Abgeordneten gar nicht mit gleicher Bestimmtheit gezählt, er mag kommen oder nicht, er mag sich der Mitarbeit ganz entziehen: die Dinge gehen ruhig ihren Gang.

Wo die thatsächliche Macht der äußeren Stellung nicht entspricht, da bildet sich leicht eine gewisse Reizbarkeit auß; man achtet um so eisersüchtiger auf die gebührende Achtung und Rücksichtnahme, je weniger man ihrer gewiß ist. Und diese Reizbarkeit wirkt dann wieder auf der anderen Seite als Heraussorderung. So ist die Disposition zu Reibungen und Konslisten da. Es wird das ein unvermeidlicher Übelstand sein: eine Volksvertretung, die nicht regiert, ist geneigt zu absälliger Kritik; und eine Regierung, die ihre Autorität nicht von dem Parlament ableitet, wird geneigt sein, diese Kritik mit der Mißachtung des Sachverständigen gegen den Laien abzuslehnen. Politische Selbstbeherrschung auf beiden Seiten ist das einzige Mittel das Übel zu überwinden.

Mit einem Wort gehe ich noch auf die viel verhandelte Frage des Wahlrechts ein. Der rationalistische Liberalismus pflegte hierbei von dem Recht des Einzelnen, zu wählen und gewählt zu werden, auszugehen. Bielleicht ist es zweckmäßiger von dem Interesse und dem Recht des Ganzen, die zu seiner Erhaltung notwendigen Organe zu bilden und hierfür die Mitwirfung der Ginzelnen in Anspruch zu nehmen, auszugehen. Jene Auschauung gehört eigentlich dem mittelalterlichen Ständestaat an, wo der Einzelne mit Eigenrechten dem Träger der Staatsgewalt, die auch als eine Summe von begrenzten Eigenrechten erschien, gegenüberstand. In dem modernen Staat mit dem scharf ausgeprägten Begriff der Staatssouveränität giebt es derartige Rechte nicht; der Abgeordnete ist hier nicht Vertreter perfönlicher ober ständischer ober kommunaler Rechte und Interessen, sondern politisches Organ des Volks. Dem entspricht, daß auch das Wahlrecht nicht ein eigenes, sondern ein von Staatswegen verliehenes Recht ist, das immer und überall mit Rücksicht auf die Tauglichkeit zu dieser Funktion begrenzt wird, z. B. durch Feststellung

einer Altersgrenze, durch Ausschließung der Frauen. In der Regel ist das Wahlrecht noch weiter, z. B. durch Rücksicht auf den Besitz oder auf die Bildungsstuse begrenzt. Erst in jüngster Zeit sind der artige Schranken mehr und mehr gefallen. Die deutsche Reichse versassung verleiht das Stimmrecht allen unbescholtenen Deutschen, die das 25. Lebensjahr erreicht haben, allein mit Ausschluß der Empfänger öffentlicher Armenunterstützung. In Frankreich ist die Altersgrenze für das allgemeine Stimmrecht sogar auf das 21. Lebenseichr herabgesetzt.

Es fehlt nicht an denkenden Männern, denen diese Ausdehnung des Wahlrechts weder im Interesse der öffentlichen Wohlsahrt, noch der Freiheit zu liegen scheint. Kümelin nennt in einem Aufsatz über den Wahlmodus für den Reichstag (Reden und Aufsätze, neue Folge) das allgemeine Stimmrecht eine übereilte und rohe Form der Bildung einer so wichtigen Körperschaft. Alle drei Jahre werden Wählerschaaren, die sonst ohne inneren Zusammenhang und Organissation sind, zusammengerusen, einer oft recht wüsten Wahlagitation ausgesetzt, und geben dann einem durch ein Komitee ihnen bezeichsneten Mann ihre Stimme. Was kann einer so gewählten Versammslung für Autorität zukommen? Kümelin denkt an eine Wahl des Reichstages durch die einzelnen Landtage als Wahlkörper, ohne Beschränkung der Wählbarkeit aus ihre Mitglieder.

Gewiß kann das allgemeine Stimmrecht nicht für ein vollkommenes Verfahren zur Bildung eines politischen Organs gehalten werden. Doch wird es, einmal eingeführt, schwerlich durch ein besseres ersetzt werden, und vielleicht läßt es auch eine Rechtsertigung zu. Vor allem vermeidet es die Gehässigkeit, die jedem Censusmahlrecht anhängt, welches immer den Besitz als privilegirt und den Staat als Unternehmung der Besitzenden erscheinen läßt; was um so gehässiger wirken müßte, als die Ausgeschlossenen bei uns mit Rechtsagen könnten: durch den dreijährigen Dienst und die indirekten Steuern seien sie zu den Staatslasten in erster Linie herangezogen. Auch das ist ein Vorteil, daß mit dem allgemeinen Stimmrecht der auf Verfassunderung gerichteten Agitation ein Haupttummelplatzentzogen ist. Und vielleicht hat es anßer diesen negativen Vorzügen doch auch positive. Wenn es sich bei politischen Wahlen nicht darum

handelt, Interessengruppen zur Vertretung zu berufen, oder gar Ver= waltungsförperschaften zu bilden, sondern den mehr oder minder bewußten Instinkten und Anschauungen der Gesammtheit zum Ausdruck zu verhelfen, so wird das allgemeine Stimmrecht vielleicht in Anspruch nehmen dürfen, hierzu das am meisten geeignete Verfahren zu fein. Man hat in tadelnder Absicht darauf hingewiesen, daß dem allgemeinen Stimmrecht die Ultramontanen und die Socialdemokraten die größten Erfolge verdankten. Ich wüßte nicht, was zu seinem Lobe besseres gesagt werden könnte. Hätte ein anderes Wahlver= fahren den Erfolg gehabt, diese beiden Gruppen der Volksvertretung überhaupt fern zu halten, so wäre die Folge gewesen, daß die Re= gierung an einer Politik festgehalten hätte, die erhebliche Bruchteile der Bevölkerung dem Staat immer mehr entfremdet hätte. fräftige Widerstand des Centrums und die überaus rührige Agitation der Socialdemokratie, welche in der That ohne das allgemeine Stimm= recht sich schwerlich in dem Maake hätten durchsetzen können, hat den Staat dahin gebracht, mit seinen katholischen Unterthanen Frieden zu schließen und den Weg der socialen Reformen zu beschreiten.

Sollte dennoch eine Einschränkung des allgemeinen Stimmrechts unabwendbar scheinen, so möchte als die einzige ungefährliche Form die Hinaufrückung der Altersgrenze anzusehen sein. Vielleicht wäre etwa das 28. Lebensjahr nicht zu hoch gegriffen; in der Regel ist der Dienst im stehenden Heer dann beendet und ein eigener Hausstand gegründet, in dem die ersten Elemente des Regierens gelernt werden. Jeder Ansschluß von Klassen der Bevölkerung wäre ein höchst bedenklicher Schritt.

### Drittes Kapitel.

## Umfang und Grenzen der Staatsthätigkeit.

1. Bei der Abgrenzung der Staatshätigkeit gegen die freie Thätigkeit der Einzelnen wird als allgemeinster Grundsatz gelten: die Regulirung oder die Ersetzung der Thätigkeit der Einzelnen durch Staatsthätigkeit ist nicht weiter auszudehnen, als notwendig ist. Was ohne Gefährdung des Gesammtinteresses den Einzelnen und den kleineren Kreisen überlassen werden kann, muß ihnen überlassen bleiben. Das fordert sowohl die Kücksicht auf die Freiheit als auf das Gesammtinteresse: jede Minderung der spontanen Thätigkeit der Einzelnen ist Krastverlust unter dem Gesichtspunkt der Gesammtheit, und Verlust an Frende und eigentümlicher Bildung für den Einzelnen.

Wie weit erstreckt sich der Umfang dieser Notwendigkeit? Ift es

möglich, ihn durch eine allgemeine Formel zu bestimmen?

Zwei hervorragende politische Denker haben die Beantwortung dieser Frage zum Gegenstand eigener Abhandlungen gemacht: 23. v. Humboldt in den schon 1791 geschriebenen, aber erst 1851 voll= ständig gedruckten "Ideen zu einem Bersuch die Grenzen der Wirksamfeit des Staates zu bestimmen", und J. St. Mill in der Abhandlung "über die Freiheit" (deutsch im 1. Bd. der gesammelten Werke). Sie kommen beide auf dieselbe Formel: der Staat, so faßt Humboldt, von Kant ausgehend, seine Ausicht, "enthalte sich aller Sorgfalt für den positiven Wohlstand der Bürger und gehe keinen Schritt weiter, als zu ihrer Sicherstellung gegen sich selbst und gegen auswärtige Feinde notwendig ist" (S. 39). Und Mill erklärt: "der einzige Zweck, der Menschen berechtigen kann, vereinzelt oder vereinigt die Freiheit Anderer zu beschränken, ist Selbstschutz, die einzige Ab= sicht, in der man gegen ein Mitglied der gesitteten Gemeinschaft Gewalt gebrauchen darf, ift die, Unheil für Andere zu verhüten; sein eigenes Wohl ist kein ausreichender Grund hierfür" (S. 9). — Es ist die Formel der liberalistischen Staatsauffassung: die Aufgabe des Staats ist: Sicherheit für Leben, Freiheit und Eigentum gegen änßere und innere Feinde.

Die Formel sieht sehr einfach und bestimmt aus. Um zu ent=

scheiden, ob eine Maßregel innerhalb der Grenzen der Staatsthätig= feit liegt, braucht man, so scheint es, sie blos an die Formel zu halten: betrifft sie Dinge, die nur den Einzelnen angehen, so ist sie verwerklich. — Bei näherem Zusehen zeigt sich freilich bald, daß die Amwendbar= keit der Formel durchaus nicht eine so einfache und unmittelbare ist. Ift Trunkenheit Grund zum Einschreiten der Gesammtheit gegen den Einzelnen? Es scheint nicht: was wäre benn meine Angelegenheit, wenn nicht die Regelung meiner leiblichen Diät? Mill ereifert sich gegen die Tyrannei der Temperenzler, wie sie im Verkaufsverbote von Spirituosen in einigen amerikanischen Staaten zu Tage trete. giebt er zu, daß Personen, die unter dem Ginfluß starker Getränke früher Gewaltthätigkeiten gegen Andere sich haben zu Schulden kommen laffen, mit Recht einer gesetzlichen Beschränkung in der Weise unterworfen werden könnten, daß jeder neue Fall von Trunkenheit sie strafbar machte: solche vergingen sich eben nicht blos gegen ihre eigene Wohlfahrt, sondern zugleich gegen fremdes Recht. Aber ist dies der einzige Fall, in dem die Trunkenheit für Wohl und Wehe Anderer Folgen hat? Offenbar nicht: auch der Trunkenbold, der nicht zu Ge= waltthätigkeiten neigt, ruinirt nicht blos sich selbst, sondern auch seine Familie und schädigt dazu die Gemeinde, indem er ihre Leiftungsfähig= feit vermindert und vielleicht ihre Lasten vermehrt. Nach demselben Princip könnte also auch er bestraft werden. Und wo ist dann das Ende? Und mag dann nicht auch das Verbot des Verkaufs von Getränken zu den Vorkehrungen gerechnet werden, die der Staat trifft, um Vergehungen vorzubeugen, ein Verfahren, das natürlich auch Mill unter Umftänden für durchaus gerechtfertigt hält? — Liegt das Berbot der Sonntagsarbeit innerhalb der Grenzen der Staatsthätigfeit? Es scheint nicht: ob der Einzelne an einem bestimmten Tage der Woche arbeiten will oder nicht, ist doch seine Sache. findet Mill das Verbot wenigstens der Fabrikarbeit gerechtfertigt, "weil sonst einige Personen durch ihre Sonntagsarbeit den Anderen die gleiche Notwendigkeit auferlegen könnten"; natürlich, sind Einige bereit zu arbeiten, so wird der Fabrikant die Anderen nötigen, vielleicht gegen seinen eigenen Wunsch, auch er selbst wird durch die Konfurrenz genötigt.

Es liegt auf der Hand, daß auf diese Weise das Princip jede be-

schnenke Kraft verliert. Der Einzelne kann ja schlechterdings nichts thun und nichts unterlassen, was nicht für die Interessen Anderer Volgen hat: ob ein Bauer seinen Acker gut oder schlecht bestellt, ob ein Vabrikant oder Kausmann mit Redlichkeit und Geschick seine Arbeit thut, ob ein Lehrer oder Schriftsteller wahre oder falsche Ansichten hat und ausspricht, das wirkt immer in irgend welchem Umsang auf das Erzgehen Anderer und zuletzt der Gesammtheit zurück; und es könnte dennach unter dem Schutz jener Formel: Unheil für Andere zu vershüten, die Gesetzebung die gesammte persönliche und wirtschaftliche Lebensbethätigung in ihren Kreis ziehen.

Man sieht, die Formel ist genan eben so weit und unbestimmt, als die andere, gegen welche sie aufgerichtet wird: Aufgabe des Staats ist die Wohlfahrt der Gesammtheit. Auf keinen Fall ist sie aus=reichend in Einzelfragen unmittelbar zu entscheiden; das kann immer nur durch konkrete Erwägung dieses bestimmten Falles unter diesen bestimmten Umständen geschehen, und diese Erwägung wird zuletzt immer auf die zu erwartenden Wirkungen der fraglichen Maßregel sür die Wohlfahrt der Gesammtheit und der Einzelnen zurückgehen. Das ist schließlich auch Mills Meinung und dem entspricht sein wirksliches Versahren; wie denn auch Humboldts letzter Maßstab bei der Beurteilung der Staatsthätigkeit ist: wie weit durch sie die Kraft und Thätigkeit des Einzelnen gefördert werden.

2. Vielleicht lassen sich nun für diese Erwägung gewisse leitende Gesichtspunkte aufstellen. Mir scheinen als solche die kolgenden beiden

gelten zu können:

1) Die Staatsthätigkeit ist um so notwendiger, je unmittels barer ein Thätigkeitsgebiet für das Leben der Gesammtheit Wichtigskeit hat, und je weniger durch spontane Thätigkeit der Einzelnen oder der kleineren Kreise eine befriedigende Lösung der Anfgaben gessichert ist.

2) Die Staatsthätigkeit ist um so möglicher, je mehr es sich um gleichartige und unpersönliche, kontrolirbare und erzwingbare Dinge handelt; umgekehrt: je persönlicher und individualisirter, je weniger dem Zwang und der Kontrole zugänglich ein Thätigkeitszgebiet ist, desto mehr entzieht es sich der öffentlichen Regelung.

Es ist nicht meine Absicht, aus diesen beiden Gesichtspunkten

das ganze Gebiet der Staatsthätigkeit zu konstruiren. Ich begnüge mich, an ein paar Punkten ihre Bedeutung zu zeigen.

Aus dem ersten Gesichtspunkt folgt, daß zwei Stücke notwendig Gegenstand der Staatsthätigkeit sind: die Regelung der auswärtigen Beziehungen in Krieg und Frieden, und die Friedensbewahrung im Beides liegt auf der Hand und bedarf nicht der Ausführung. Wo Kriegführung und Friedensschließung den einzelnen Gliedern überlassen wäre, da bestände überhaupt keine Gemeinschaft, und die isolirten Einzelnen wären die Bente jeder nach außen geschlossen auf= Nicht minder ist einleuchtend, daß die Friedens= tretenden Gruppe. bewahrung im Innern und die hierzu notwendigen Vorkehrungen, Rechtsbildung und Rechtsverwaltung, Sache der Gefammtheit als solcher sind. Unparteilichkeit der Nechtsbildung und der Nechtsent= scheidungen, sowie Kraft und Sicherheit ihrer Durchführung ist Lebens= bedingung der Gesammtheit: der innere Friede bernht darauf und auf diesem die Kraft, mit der ein Gemeinwesen sich selbst zu erhalten und geltend zu machen im Stande ist. Gesichert aber wird das Recht unr durch die Macht; darum ist die Staatsgewalt, als die Juhaberin der Zwangsgewalt, notwendig auch die Trägerin der Rechtsbildung und Rechtsverwaltung. An sich wäre es nicht undenkbar, daß die Handhabning des Rechts den Einzelnen überlassen bliebe: die Parteien in einem Rechtshandel könnten etwa einen Dritten zum Schiedsrichter wählen, der nach den Rechtsgewohnheiten oder auch nach einem von einem Rechtsgelehrten ausgearbeiteten und von den Parteien angenommenen Rechtssystem entschiede. Aber seinen Zweck unter dem Gesichtspunkt der Gesammtheit erfüllt das Rechtssystem erft, wenn es mit zwingender Gewalt ausgestattet ist, die auch den, der sich nicht freiwillig seinem Spruch unterwirft, unter das Recht bengt. Übrigens wird auch eine sachgemäße und unparteiische Handhabung des Nechts am meisten gesichert sein, wenn es durch hierzu bestellte Staatsorgane verwaltet wird; wobei denn natürlich nichts hindert, daß der Staat zur Lösung dieser Aufgabe and die Einzelnen als Geschworene, Schöffen, Schiedsrichter n. f. w. heranzieht, und ebenso wenig, daß die Organe der Rechtsprechung mit besonderen Vorsichtsmaßregeln gegen einen illegitimen Einfluß der Machthaber umgeben werden.

Daß die Selbsterhaltung nach anßen und die Friedensbewahrung

im Junern Aufgaben des Staats sind, ist niemals bezweiselt worden; sie machen den ursprünglichen Inhalt aller Staatsthätigkeit aus. Der entwickelte Staat hat aber überall weitere Gebiete in den Kreis seiner Thätigkeit gezogen, man pflegt sie mit dem Namen der Kultur= oder Wohlfahrtsverwaltung zu bezeichnen. Es gehören dahin: Ver= kehrswesen und Landeskultur, Unterricht und Erziehung, Wissenschaft und Kunst, Armenpflege und Sanitätswesen, Sittenpolizei und Kirchenpolitik. Daneben steht als ein eigentümliches Gebiet die Finanzverwaltung mit mehr oder minder ausgedehntem Staatseigen= tum und Staatsunternehmung.

Hier beginnt nun das streitige Gebiet. Der jugendliche Humboldt will diese ganze Thätigkeit abschneiden; sie bildet, da sie auf die posistive Förderung der Wohlfahrt ausgeht, übergriffe in das Gebiet, das den Einzelnen überlassen bleiben sollte. Sie mag, so scheint ihm, Güter hervordringen, die sonst nicht entstehen würden, aber eben dadurch vermindert sie die Kraft und den Unternehmungsgeist, die spontane Thätigkeit und die individuelle Entwickelung der Bürger: sie vermehrt den Stoff auf Kosten der Form.

Wenn jedoch irgend eine Wahrheit in dem Worte ist, daß das Wirkliche in der Geschichte auch das Vernünftige ist, dann wird man die Ausbildung der staatlichen Wohlfahrtsverwaltung nicht für etwas schlechthin Verkehrtes und Willfürliches ausehen können. Denn offenbar ist sie mit geschichtlicher Notwendigkeit erwachsen. Die Keimpunkte, von denen die Entwickelung ausgegangen ist, sind das Heerwesen und Die steigende Ausbildung der Wehrkraft der die Kirchenhoheit. modernen Staaten in Gestalt des stehenden Heeres steigerte in gleich= mäßigem Fortschritt das finanzielle Bedürfnis, und dies führte zur fortschreitenden Ausdehnung der Kameralverwaltung: ihre Aufgabe wurde mehr und mehr die Erschließung aller wirtschaftlichen Hülfs= quellen und die Entwickelung aller wirtschaftlichen Kräfte des Landes. So wurde die Ausbildung des Verkehrswesens, die äußere und innere Kolonisation, die Unterstützung der Manufaktur und des Handels oder auch geradezu die Staatsunternehmung auf diesem Gebiet, die Für= sorge für Landeskultur, die Hebung des allgemeinen und des gewerb= lichen Unterrichts Gegenstand der Staatsthätigkeit. Dem kam ent= gegen, daß der Staat von Anfang an mit der Kirche aufs engste 54 Paulfen, Ethif.

verwachsen, deren Kulturaufgaben mehr und mehr an sich zu ziehen genötigt wurde, seitdem die innere Kraft der Kirche erschlaffte, und besonders seitdem verschiedene Bekenntnisse innerhalb desselben Staatszebiets neben einander bestanden. So ging allmälig das Almosenzwesen der Kirche in die staatlich regulirte Armenpflege der politischen Gemeinde, das sirchliche Unterrichtswesen in das staatlich organisirte Schulwesen, die freie kirchliche Pflege von Wissenschaft und Kunst aus staatlich dotirte Akademien über. Und gleichzeitig hat mit der steizgenden Ausdehnung und Verwickelung aller Verhältnisse einerseits das Interesse der Gesammtheit an der Zuverlässigkeit und Regelmäßigkeit vieler Funktionen, andererseits die Unsähigkeit der Einzelnen, ihr Interesse seichst zu beraten und wahrzunehmen, beständig zugenommen; die Ausdehnung gemeinwirtschaftlicher Unternehmungen durch Staat und Gemeinden, welche in jüngster Zeit stattgefunden hat, ist, wie früher ausgeführt wurde (S. 748 st.), wesentlich hierauf zurückzusühren.

Daß nun diese ganze Entwickelung ein einziger großer Irrtum der Geschichte sei, wird ein Mann, der an historische Betrachtung gewöhnt ist, jenen abstrakt-allgemeinen Erwägungen des politischen Rationalismus doch schwerlich zu glauben geneigt sein. Es mögen Übergriffe stattgefunden haben. Sie finden sich namentlich auf zwei Gebieten: dem Gebiet der Sitte und dem Gebiet des Glaubens und Auch sie traten mit einer gewissen historischen Notwendig= keit ein: als Erbe der Kirche hat der Staat die Sitten= und Glaubens= polizei, wenn wir so sagen wollen, überkommen und verwaltet. Liberalismus ift die große Reaftion gegen diesen Irrtum und hierin liegt sein Verdienst und seine historische Notwendigkeit. Sein Irrtum aber beginnt, wenn er, in schematischer Amvendung seiner Formel: Aufgabe des Staats ist der Nechtsschutz, die ganze Wohlfahrtsver= waltung einfach verwirft. Ift Leistungsfähigkeit die Voraussetzung der Selbstdurchsetzung nach außen und gehört diese mizweifelhaft zum Gebiet der Staatsthätigkeit, so kann schon aus diesem Grunde die Fürsorge für Erhaltung und Steigerung der Leistungsfähigkeit des Ganzen und der Einzelnen nicht schlechthin von den Aufgaben des Staats ausgeschlossen werden.

Für die Bestimmung der Grenzen der Staatsthätigkeit auf diesem Gebiet scheint mir nun die zweite der oben gegebenen Formeln von Bedeutung: je mehr es sich um gleichartige und unpersönliche Thätigsteit handelt, desto weniger ist es bedeuklich, falls wesentliche Zwecke des Gesammtlebens es erfordern, sie in den Kreis der öffentlichen Regulirung oder Bethätigung zu ziehen; je mehr es dagegen um die Bethätigung des eigentümlichen und persönlichen Lebens sich handelt, desto stärker werden die Bedeuken gegen öffentliche Regulirung oder Unternehmung, desto notwendiger die Vorkehrungen zum Schutz der Freiheit.

Im allgemeinen kann man unn sagen: das erfte Merknal, Unspersönlichkeit und Gleichartigkeit der Leistungen ist in weitem Maße der wirtschaftlichen Produktion und dem wirtschaftlichen Verkehr eigen, und zwar um so mehr, je mehr sie sich der Massenproduktion und dem Massenverkehr nähern. Dagegen sind die großen Gebiete des geistigen, des hänslichsfamilienhaften und des geselligen Lebens durchans individualisirtspersönlicher Natur, und ihr Wert beruht wesentlich auf ihrer Individualisirung. Zugleich sind die wirtschaftslichen Leistungen in weitem Umfang kontroliebar und erzwingbar; das gegen sind Fühlen und Denken, Meinungen und Überzeugungen, Sitten und Lebensgewohnheiten des Hauses und des geselligen Verstehrs der Überwachung und Beeinstussung durch Gesetz und Polizei wenig zugänglich, und soweit derartige Versuche dennoch stattsinden, wirken sie leicht störend und verderblich.

3. Wenn ich mich nicht täusche, entspricht die Entwickelung des Staats im letten Jahrhundert im ganzen und großen der Forderung dieser Formel. Sie läßt sich nach dem Schema darstellen: der Staat zicht sich von dem Gebiet des geistig-persönlichen Lebens mehr und mehr zurück, dagegen dehnt er auf dem Gebiet des wirtschaftlich= gesellschaftlichen Lebens seine Thätigkeit mehr und mehr aus.

Was zunächst den letteren Punkt betrifft, so kann ich mich für die Thatsache auf früher Gesagtes beziehen. Die fortschreitende Aussbehnung der Staatsunternehmung ist für den modernen Staat von seinen Anfängen im 17. Jahrhundert bis auf die Gegenwart hin charakteristisch. Nicht minder gehört ihm die Ausbildung der Fürsorge für die Wohlfahrt der schwächeren Glieder der Gesellschaft in Gestalt der öffentlichen Armenpflege und des öffentlichen Unterrichtsswesens an. Hat er die ständische und zünftige Regulirung des wirts

schaftlichen Lebens als hemmend für die Entwickelung der Kräfte des Einzelnen aufgegeben, so hat er dafür neuerdings begonnen, durch eine umfangreiche Gesetzgebung das persönliche Leben der Arbeiterbevölkerung gegen die neuen Übel, welche die kapitalistische Produktions= weise mit sich bringt, zu schüßen.

Von Herbert Spencer wird in einer fleinen Sammlung politischer Auffähe unter dem Titel: The man versus the state (1884) gegen Diese Entwickelung, Die sich neuerdings auch in England, den Traditionen des Landes zum Trotz, unter dem Einfluß philanthropischer Gefühle, sowie radikaler und socialistischer Theorien durchzusetzen begonnen hat, in überaus scharfer und lebhafter Weise Ginspruch er= Er belenchtet, mit dem Scharfblick eines advocatus diaboli, hoben. die gesetzgeberische Thätigkeit des englischen Parlaments während des letten halben Jahrhunderts von der Kehrseite. Er sieht in der Fabrikgesetzung den Anfang einer neuen Sklaverei; der Staat nimmt dem Einzelnen die Verfügung über sich selbst und seine Arbeit aus der Hand. Nicht minder erscheint ihm die zunehmende öffent= liche Fürsorge für die Armen und Schwachen ungerecht und bedenklich: sie hemmt die wohlthätige Wirkung der Auslese durch natürliche Buchtwahl, indem sie die Tüchtigen und Strebsamen nötigt, für die Begehungs= und Unterlassungsfünden der Untüchtigen und Trägen Wenn es gerechtfertigt sei, die Sorge für die geistige aufzukommen. Ausbildung ihrer Nachkommen unvermögenden Eltern abzunehmen und fie den Steuerzahlern aufzulegen, warum dann nicht auch die Sorge für die leibliche Ernährung? Der Grund, daß beffer erzogene und unterrichtete Kinder tauglichere Glieder der Gesellschaft und des Staats fein würden, gelte auch für beffere Ernährung und Kleidung.

Dhne Zweifel ist es so, und es sind ja auch schon in dieser Hinsicht Anfänge gemacht worden; in Berliner Volksschulen wird Frühstück an arme Kinder verteilt, das allerdings von Wohlthätigsteitsvereinen geliesert wird, ebenso wird in den Ferien eine Auswahl der Kinder zur Sommerfrische aufs Land geführt; anderwärts werden den Schulkindern unentgeltlich warme Bäder verabreicht: Dinge, die manchem einen bedenklichen Charakter anzunehmen scheinen mögen. Die Gewöhnung an Almosenempfang ist gewiß eine gefährliche Sache; auch wird der Zuzug vom Land in die Stadt, der längst in bedrohlichem

Umfang stattfindet, durch alle derartige Dinge noch mehr ermutigt. Daß ein Übermaß von öffentlicher Fürsorge für die Armen und Schwachen stattfinden kann und vielleicht in mancher Hinsicht schon stattfindet, ist nicht zu leugnen.

Aber andererseits wird es ebenso wenig zweiselhaft sein, daß es unmöglich ist, den Standpunkt Spencers bis zu jeiner letzen Konsequenz festzuhalten: was nicht durch eigene Kraft gedeihen kann, foll untergeben, wenigstens soll keine öffentliche Fürsorge dagegen getroffen Abgesehen von der Einmischung des Staats zu Emisten des erwerbsunfähigen Lebensalters durch rechtliche Verpflichtung der Angehörigen zur Versorgung, läßt sich anch nicht alle öffentliche Für= forge für an sich erwerbsfähige Erwachsene ohne weiteres ablehnen. Bielleicht wäre für eine Gesellschaft, die in dem fingirten Raturzustand des Hobbes lebte, wo jeder ein unbegrenztes Recht auf Alles hat, das Brincip angemessen: jedermanns Leben und Wohlfahrt ift ansschließ= lich seine eigene Angelegenheit. Nachdem aber einmal der Staat burch die von ihm errichtete und geschützte Nechtsordnung so überans tief in die Gestaltung aller Lebensverhältnisse eingegriffen hat, liegt die Sache nicht mehr fo. Das natürliche Selektionsprincip, welches das überleben der tüchtigsten Individuen begünstigt, kommt hier nicht mehr rein zur Wirkung; durch Eigentumsordnung und Erbrecht ist ein Zustand der Dinge hervorgebracht worden, in dem der fähigste und willigste junge Mann ohne alle Hülfsmittel der Ansbildung jeiner Kräfte, ja ohne irgend welche Gelegenheit zu ihrer Bethätigung überhaupt jein kann, während ein in jeder Sinsicht nichtsungiger Tangenichts über ererbte Duadratmeilen Landes und Millionen von Renten fast unbeschränkte Verfügung hat. Das Erbrecht will die tüchtigen Familien im Kampf ums Dasein schützen und begünstigen; es schützt aber thatsächlich auch das degenerirte Geschlecht. Nur dann, wenn Arbeit die einzige und zugleich eine sichere Duelle des Eigentumserwerbs wäre, würde eine öffentliche Zwangseinrichtung, diejenigen, die nichts haben und erwerben, aus den Mitteln der Steuerzahler zu unterhalten, mit Recht als ungerecht angesehen werden. Geht der Eigentumsschutz über den Schutz dieses "natur= rechtlichen" Eigentums hinaus, schützt er auch das ohne Arbeit, ja selbst das durch unbilligste Ansbeutung fremder Arbeit erworbene

Gigentum — und das wird ja bei der mechanischen Natur des Rechts unvermeidlich sein — so entsteht eine moralische Verpflichtung, auch für die Fehler des Systems aufzukommen. Diese Verpflichtung wird durch die öffentliche, aus den Beiträgen aller Eigentümer gespeiste Fürsorge für die social Schwächeren, die ja weder die physisch noch die moralisch Schwächeren sein müssen, in gewisser Weise anerkannt und erfüllt. — Daß eine vernünftige Fürsorge von dieser Art nicht blos der Billigkeit entspricht, sondern auch der Wohlfahrt der Gesammtheit dienlich ist, läßt sich zwar schwerlich eigentlich beweisen, doch wird das Gefühl der Notwendigkeit, welches alle civilifirten Bölker antreibt, für Armen= und Krankenpflege, sowie für einen ele= mentaren Unterricht aus öffentlichen Mitteln Sorge zu tragen, als ein starkes Argument zu Gunsten der Sache gelten können. gutes öffentliches Unterrichtssystem einem Volk in ökonomischer und auch in militärischer Hinsicht Überlegenheit zu verschaffen beiträgt, möchte heut zu Tage am wenigsten zweifelhaft sein.

Es wird hiernach gestattet sein zu sagen: die Einmischung des Staats in die Gestaltung des wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Lebens ist nicht blos eine Thatsache, sie ist auch eine notwendige und berechtigte Thatsache. Principielle Bedenken stehen der Ausbildung der wirtschaftlichen und socialen Gesetzgebung so wenig entgegen, als sie der Ausbildung des Familien= und Güterrechts entgegenstanden, die so eingreisend das Leben der Gesellschaft bestimmen. Es handelt sich lediglich um Zwecknäßigkeitsfragen, die nur durch Abwägung aller Wirkungen in concreto, nicht durch abstrakte und allgemeine Folgerungen entschieden werden können. Daß dabei jeder Ausdehnung der Staatsthätigkeit als solcher Gesahren anhasten, ist nicht zu leugnen; und ohne Zweisel werden nicht selten über die nächsten wünschens= werten Folgen die ferner liegenden Gesahren übersehen.

Praktisch wichtiger als die Abgrenzung der Staatsthätigkeit gegenüber dem Einzelnen ist hierbei vielleicht noch die Abgrenzung derselben gegen die kleineren politischen Kreise, namentlich gegen die Gemeinden, in denen der größte Teil aller öffentlichen Wohlfahrtsstürsorge seinen Sitz hat. Es handelt sich hier um den Gegensatz von ehrenamtlicher Selbstverwaltung und centralisirter, büreanstratischer Staatsverwaltung. Die Gesahr der letzteren liegt,

außer dem Mißbrauch der Beauten zu politischen Parteizwecken und der sie begleitenden Korruption, in dem büreanmäßigen Schlendrian, der, ohne Sinn und Interesse für die Dinge, sie in langwieriger Schreiberei umkommen läßt und zugleich die Regierten der Teilnahme an den öffentlichen Angelegenheiten entwöhnt, blos eine verdrossene, mißmutige Kritik ihnen übrig lassend. Für die ehrenamtliche Selbstwerwaltung besteht dagegen die Gesahr einer kurzsichtigen, interessirten Behandlung der Dinge nach den Vorurteilen und Interessen der bessitzenden Klassen, in deren Hand die Selbstwerwaltung notwendig liegt. Die Ausgabe der Staatsbaumeister wird sein, die rechte, d. h. die den jedesmaligen Zuständen der Gesellschaft angepaßte Mischung von Selbstthätigkeit der Gemeinden und Kreise und anregender und regulirender Einwirkung der Staatsbehörden, welche die Wohlsahrt des Ganzen im Ange haben, zu ermitteln und herzustellen.

4. Was den anderen Punft anlangt, das andauernde allmälige Zurückweichen des Staats von dem Gebiet des geiftigspersönlichen Lebens, so erinnere ich an folgende Thatsachen. Mit der Beseitigung der mannigfachen ständischen Schranken, mit denen vom Mittelalter her die persönliche Entwickelung und Lebensbethätigung des Einzelnen umgeben war, sind zugleich die Versuche gefallen, in die Sitten und Lebensgewohnheiten regulirend einzugreifen, die Kleiderordnungen, Luxusverbote und dergleichen. Die patriarchalische Auffassung des Staats als einer Erzichungsanstalt ist der Idee des Rechtsstaates gewichen. Nicht minder ist die Einmischung des Staats in die Ent= wickelung der Litteratur und Kunft, der wiffenschaftlichen Forschung und Gedankenmitteilung wenigstens im Princip aufge= geben. Die Cenfur, ebenfalls ein Stück des firchlichen Erbes, ist beseitigt, ohne Zweifel für immer. Die herrschende Vorstellung von dem Verhältnis des Staats zum geistigen Leben ist überhaupt eine andere geworden. Dem 18. Jahrhundert erschien Kunst und Litteratur einigermaßen als eine Veranstaltung der Fürsten und Herren, um dem Leben des Volkes Schmuck und Unterhaltung und sich selber Glanz und Ruhm zu verschaffen; auf Angustus und Ludwig XIV. wurde das goldene Zeitalter der römischen und der französischen Litte= ratur und Kunst zurückgeführt und jeder kleine und große Hof eiferte diesen Vorbildern nach. In dem Zeitalter, das mit Rouffeau, Herder

und Goethe beginnt, ist eine andere Vorstellung von dem Wesen der Poesie und Kunst allmälig herrschend geworden; wahre Dichtung und echte Kunst gehören nicht zu den Dingen, die auf Bestellung angesertigt werden können; von dem Genie geheimnisvoll empfangen und geboren, gedeihen sie nicht in dem Treibhaus hösischer Protektion, sondern nur unter Gottes freiem Himmel.

Nicht anders steht es mit der wissenschaftlichen Forschung. Wenn für sie von Seiten des Staates etwas geschehen kann, so besteht es allein darin, daß er ängere Mittel zur Verfügung stellt; dagegen ge= hört die Kontrole der Forschung und die Prüfung ihrer Ergebnisse schlechterdings nicht zu seinen Aufgaben; eine Einmischung, wie sie im 16. Jahrhundert stattfand und wie sie, in anderer Richtung, Fried= rich II. und Joseph II. übten, erscheint heut zu Tage nicht mehr denk= bar; die Selbstregulirung der Forschung und des eigentlich wissen= schaftlichen Unterrichts wird wenigstens im Princip kann mehr be-Daß dabei, so lange der Staat ängere Mittel für die Er= haltung und Fortpflanzung der Wiffenschaft zur Verfügung stellt, ein gewisser Einfluß auch auf die innere Gestaltung des Betriebes that= fächlich stattfindet, ist unvermeidlich. Doch wird man sagen dürfen, daß gegenwärtig die Lehr= und Lernfreiheit nicht nur im Princip anerkannt wird, sondern im wesentlichen auch in der Wirklichkeit statt= findet. — Schwieriger liegen die Sachen im Gebiet des erziehenden Hier ist eine Lehr= und Lernfreiheit, wie die Universi= Unterrichts. täten sie besitzen, offenbar nicht möglich. Es ist bei früherem Anlaß (S. 566 ff.) angedentet worden, welches die in der Natur der Sache liegenden Grenzen der Freiheit und andererseits der Aufsicht find.

And auf dem Gebiet des religiösen Lebens ist die Einmischung des Staates grundsätlich anfgegeben. Ein direkter Zwang zur Ausübung oder Unterlassung religiöser Handlungen sindet nicht mehr statt. Die Zeit liegt kann mehr als zweihundert Jahre hinter uns, wo Ketzerei oder Ausübung eines nicht zugelassenen Gottesdienstes allgemein als Verdrechen angesehen und von Staatswegen versolgt wurden:
gegenwärtig steht es bei dem Einzelnen, welcher religiösen Gemeinschaft er sich auschließen, oder ob er auf Kirche und Religion überhaupt verzichten will; seine staatsbürgerlichen Verhältnisse werden dadurch im ganzen nicht beeinslußt. Die Civilstandsgesetzgebung im neuen

deutschen Reich bezeichnet den jüngsten großen Schritt in der Zurück= ziehung des Staates vom firchlich-religiösen Gebiet.

Allerdings wird diese Entwickelung noch nicht von Allen als eine notwendige und heilsame anerkannt. Wenn auch schwerlich auf irgend einer Seite die Wiederherstellung des Bekenntniszwanges und die Verfolgung Andersgläubiger von Staatswegen gefordert oder erstrebt wird, so ist doch bei Protestanten so wenig als bei Ratholiken die Anschauung ungewöhnlich, daß der Staat sich nicht überhaupt gleichzgiltig gegen die Religion verhalten könne und dürfe: da er selbst einer religiösen Grundlage bedürfe, so müsse er auch die Erhaltung der Religion als eine seiner Aufgaben anerkennen.

Es mag sein, daß diese Anschanung in einer früheren Zeit nicht ohne Recht war. Jedenfalls findet der Historiker ursprünglich Staat und Kult überall in engster Verbindung; ein Staatsbürgertum ohne Bugehörigkeit zur Kultgemeinschaft ist in den ursprünglichen Staats= bildungen völlig undenkbar; die Kultgemeinschaft erscheint als die notwendige Grundform aller Lebensgemeinschaft, Lossagung von den Göttern der Stadt und des Volks als Lossagung von dem Volk selbst. Aber in der Gegenwart liegen die Dinge nicht mehr so. Rach dem Gesetz der fortschreitenden Differenziirung, das alle geschichtliche Eutwickelung beherrscht, haben sich aus der ursprünglichen Einheit des Lebens und Glaubens allmälig Recht und Sitte, Glauben und Wiffen, Staat und Kirche zu großen selbständigen Lebensgebieten Staat und Recht sind zu ungehener komplicirten herausgebildet. Mechanismen geworden, zu denen der Einzelne ein völlig anderes, viel lockereres Verhältnis hat als zu der alten einheitlichen Volksge= meinde, man halte nur die moderne Auswanderung gegen die antike Rolonisation. Im besonderen steht die driftliche Kirche von Anfang an als eine selbständige, ja fremde Lebensgemeinschaft neben dem Staat, eine Staatsfirche, entsprechend dem autifen Stadtfult, hat fie nie sein wollen und können, das Streben nach Allgemeinheit ohne Rücksicht auf Staatsgrenzen ist ihr immer wesentlich geblieben; sie konnte die Staaten in Dienst zu nehmen versuchen, aber selbst einem Staat zu dienen widerspricht ihrem Wesen. Endlich hat innerhalb der driftlichen Welt aus der Religion ein umfassendes Syftem des Glaubens und Denkens, eine Art Philosophie sich entwickelt, zu der

das Verhältnis des Einzelnen von jeher ein individuelleres und freieres war, als zu einem einfachen Kult: die Häresien sind eine der christlichen Welt eigentümliche Erscheinung. Die natürliche Folge der mit der fortschreitenden Entwickelung zunehmenden Individualisirung des Denkeus und Fühleus ist, daß Bekenntnissformeln immer unsfähiger werden, das geistige Leben des Einzelnen zu formuliren.

Unter folchen Umständen ist die Einmischung des Staates in das religiöse Leben mehr und mehr unmöglich geworden. Wie die Dinge gegenwärtig liegen, sind Versuche, mit politischen Mitteln auf die Erhaltung oder Hebung des firchlich=religiösen Lebens hinzu=wirken, mindestens vergeblich. Fürsten und Machthaber können als Menschen Religion haben und als Einzelne auf Andere in diesem Sinne wirken, obwohl gerade bei ihnen der persönlich=menschlichen Ein=wirkung durch die Stellung schwere Hemmisse bereitet werden; wenn sie aber als Juhaber staatlicher Macht mit staatlichen Mitteln ihre persönlichen überzeugungen und Empfindungen auszubreiten unternehmen, dann sind die Wirkungen für die Einzelnen, sür die Religion und für den Staat verderblich.

Für die Einzelnen, auf welche fich die Einwirkung richtet: Lohn und Strafe, Gunft und Zurücksetzung sind nicht Mittel, auf die Überzengung zu wirken; was sie wirken, ist Furcht und Begierde. Irdische Furcht und Begierde sind aber das Gegenteil driftlich=religiöser Empfindung; der Schein der Religion ift mit dem Wesen driftlicher Religiosität nuvereinbar. Wo aber der Einwirkung widerstanden wird, da entsteht Erbitterung und Feindschaft gegen das, was in solcher Gestalt sich aufdringt. Und so ist die Wirkung staatlicher Protektion für irgend welche Ansichten und Überzeugungen, daß die Anfrichtigen abgeschreckt und dagegen die, denen ihre Seele feil ift, angelockt werden; was dann weiter zur Folge hat, daß die protegirte Richtung bei den Freien und Wahrhaften in Verachtung fällt. Dazu kommt die innere Verfettung einer durch äußere Mittel geschützten Religions= gemeinschaft: jede Protektion macht, wenn sie längere Zeit wirkt, innerlich wehrlos, eine Ausicht, eine Überzeugung, bedarf des Kampfes, um lebenskräftig zu bleiben. Das hat die Kirche erfahren: Sicherheit oder gar gesetzlicher Zwang zu ihren Gunften machte sie immer sidjer und stumpf und unfähig zu geisteskräftiger Gegenwehr, wogegen

sie im Kampf mit der Welt jederzeit Kraft und Rüstigkeit wieder gewann. Etwas davon hat man doch auch in der letzten Zeit gespürt. Wenn die evangelische Kirche jetzt mehr Leben und Mut zeigt, als zwei oder drei Jahrzehnte zuvor, so ist es die Folge davon, daß in ben 70er Jahren der bleierne Druck der Protektion, der während des Reaktionszeitalters auf ihr lag, von ihr genommen wurde. Und wenn das Verhältnis des Volkes zum Staat jetzt ein freieres und besseres ist als während der ersten Hälfte des Jahrhunderts, so hat auch dazu nicht am wenigsten beigetragen, daß der Kirchenzwang aufgegeben worden ist. Die Erbitterung, welche im Jahre 1848 zum Ausbruch fam, hatte in ihm eine Sauptursache\*).

Wie kommt es, daß die Versuchung, mit den Mitteln, welche

Und auch ein Wort von F. S. Jacobi mag hier Plat finden: "Gine Staatsverfaffung ning auf Tigend und Religion formlich - ich fage formlich - weber gegründet fein, noch sich dieselbe jum Biele sepen. Engend und Religion sind eine Sache tes Menschen und nicht tes Bürgers, sie sind die allgemeinen und ewigen Triebfedern im Reiche der Beifter, gu edel und gu erhaben, um nur Raderwerk in einer Maschine zu vergänglichen Zwecken vorzustellen. Und das ist vollends widerfinnig, wenn man mit den elenden Gewichten einer solchen Maschine jene Triebfeder felbst in Bewegung setzen will. Go lange in Diesem Girkel herumgelaufen wird, muß die Religion den Staat und der Staat die Religion verderben. 2013 Dienerin des Staats ung die Religion hinuntersinken zum Menschemwerk, zum Betruge, jum Gespött der Bernunft." (Citirt in einer lefenswerten Abhandlung von dem ehemaligen Direktor Gotthold in Königsberg über den Religionsunterricht, in deffen gesammelten Schriften Bb. III.)

<sup>\*)</sup> Ein fraftiges Wort über diese Dinge hat Enther in einer Schrift vom Jahre 1523: Bon weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig fei: "Das weltlich Regiment hat Gesetze, die sich nicht weiter strecken, denn über Leib und Gut und was ängerlich ift auf Erden. Denn über die Seele kann und will Gott niemand laffen regieren, denn sich selbst allein. Darum, wo weltliche Gewalt sich vermisset der Seele Gesetz zu geben, da greift sie Gott in sein Regiment und verführet und verderbet nur die Seelen . . . Dagn sehen die blinden, elenden Cente nicht, wie gar vergeblich und unmöglich Ding sie vornehmen. Denn wie hart sie gebieten und wie fast sie toben, so konnen sie die Leut ja nicht weiter dringen, denn daß sie mit dem Mund und mit der hand ihnen folgen; das herz mögen sie ja nicht zwingen, sollten sie sich zerreißen. Treiben damit die schwachen Gewissen mit Gewalt zu lügen, zu verleugnen und anders fagen, denn fie es im herzen haben, und beladen fich felbst also mit grenlichen fremden Sunden. Denn alle die Lugen und falfchen Bekenntniffe, die folde fdmade Gemiffen thun, geben über den, der sie erzwinget."

einer Staatsregierung zur Verfügung stehen, auf den Glauben und die Überzengungen der Menschen zu wirken, so groß bleibt, tropdem die Unmöglichkeit des Erfolges so oft und so einleuchtend dargelegt worden ist? Die Ursache liegt einerseits in der natürlichen Reigung zur Intoleranz, andererseits in der verblendenden Wirkung der Macht. Jedermann wünscht, daß seine Umgebung seine Ansichten teile oder ihnen sich unterordne, und zwar ist dieser Wunsch um so stärker, je weniger die Ansichten auf objektiven Gründen ruhen, je mehr sie Sache der Neigung und des Willens sind. Dagegen sträubt sich jedermann die eigenen Aussichten fahren zu lassen, weil sie nicht mit denen Anderer in übereinstimmung sind. So lange er nun in der Minder= heit ist, verlangt er für seine Ansicht Schonung und Duldung; Versuche, mit ängeren Mitteln auf seine Überzeugungen zu wirken, er= scheinen ihm ebenso ungerecht als vergeblich. Sobald er aber die Mehrheit oder die Macht gewinnt, ändert sich alles: so einleuchtend ihm vorher die Pflicht der Duldung war, so möglich und notwendig fonunt ihm nun vor, daß man etwas thue, um die Sache ins rechte Licht zu setzen, die Anhänger zu befestigen, die Gegner zu gewinnen, vor allem aber die Jugend in den rechten Anschanungen zu erziehen, damit die Zukunft nicht in die überwundenen Irrtümer zurückfalle. — Hierin besteht kein Unterschied zwischen den Parteien: jede unterdrückte Partei verlangt Freiheit, jede herrschende verlangt Unterdrückung, wenn nicht dem Wort, so doch der Sache nach. Wie es mit der Liberalität der Liberalen bestellt ist, kam zur Zeit des soge= nannten Kulturfampfs aus Licht: offenbar war die Meinung der eigentlichen Rulturfämpfer, durch Gesetz und Polizei den katholischen Klerus auf andere Gedanken, etwa nationalliberale, zu bringen; na= mentlich die Anordnungen über die Vorbildung der Geistlichen zeigen Diese Absicht. Was schien billiger, was notwendiger, als die fünftigen Priefter dem einseitigen Ginfluß einer fremden, römischen, kultur= und staatsfeindlichen Bildung zu entziehen? Was liberaler, als dem unter das Joch der Anechtschaft gebengten katholischen Klerns die Freiheit zu bringen? Immerhin waren es gelinde Mittel, die man anwendete, verglichen mit denjenigen, welche von der römischen Kirche früher augewendet worden waren, um Andersgläubige zurecht zu bringen. Doch reichten sie hin, zu bewirken, daß die katholische Partei jest

ihrerseits die Glaubens= und Gewissensfreiheit auf ihre Fahne schrieb und unter dieser Fahne sich zu überaus kräftigem und erfolgreichem Widerstand sammelte.

Wenn der Kulturkampf den Erfolg gehabt hätte, auf beiden Seiten die Einsicht zu mehren, daß es ein vergebliches und verderbeliches Unternehmen ist, mit den Mitteln der Staatsgewalt das geistige Leben regeln zu wollen, so wäre er für die Bildung des deutschen Volkes doch nicht ganz vergeblich gewesen: Politik ist das Gebiet des Staats, nicht Metaphysik.

# Register.

21.

Nachen 689. Absolutismus 668, 793 ff., 809; 828, 832, 855. Aderban 648. Mdel 416, 447. Ajchylos 321. Alfthetik 10, 272. Almosen 519 ff., 852. Alltersversicherung 770. Altruismus 295 ff. Ambrosins 60, 129. Ameisen 406. Amerika 571, 763, 783, 796, 814. Anselmus 99. Austand 635. Arbeit 411 ff. Arbeiterschutzesetzgebung 766 ff. Arbeitslosigkeit 772. Arbeitstag 768. Arbeitsteilung 660 ff. Aristipp 203. Mristoteles 1, 23 f., 35-40, 65, 77, 205, 212, 214, 318, 334, 337, 383, 404, 417, 568, 642, 645, 801, 812. Aristokratie 812. Armenpflege 514 ff., 747, 853. Armut 422 f. Arnold, M. 218, 691. Arzt 16, 472, 547 f. Askese 74, 377 ff. Altheismus 196, 330 ff. Aufklärung 27, 29 f., 119, 618 f. Aufrichtigkeit 550, 557. Angustinus 53, 129, 376.

**B**.

Bacon, Fr. 111 ff., 137, 337, 427, 562. Bamberger 688. Barmherzige Schwester 516, 595. Barmherzigkeit 64, 174 ff., 522. Bauerntum 375, 654, 755, 761, 775. Beautentum 416, 746 ff., 758 ff., 760 ff., 828, 830 ff., 839, 854. Bebel, A. 703 ff., 721 ff., 732 ff., 737 ff. Bedientenlurus 407. Beharrlichkeit 386 f. Beispiel 191. Beleidigung 491, 507 f. Beutham, J. 146, 196, 271, 297. Berner 501. Bernf 411 ff. Bernfswahl 730 ff. Bescheidenheit 379, 457 ff. Bettel 519, 689. Bibel 570 ff. Bildung 406, 424—446, 460, 693 f. Bismark, Fürst v. 413, 712, 824, 837 ff. Blanc, L. 700. Bluntschli 204, 430, 717. Börsenspiel 745. Böse, das 125, 167 ff., 250 ff., 257, 337. Brentano, & 742, 776 ff. Bret Harte 593. Buckle 111. Buddhismus 92 f. Buhle 120. Burkhardt, J. 89, 289. Butler 567. Bücher 612. Bürgertum 692 ff. Buron 234.

**6.** 

Calvin 352.
Cardinaltngenden 32, 129.
Carlyle, Th. 205, 462, 565, 609, 823.
Celjus 78.
Ceremoniell 633 ff.
Christentum, s. Lebensanschauung 21, 50—77; Verhältnis zum Necht 55,

485; zum Staat 56, 801, 857; zur Kunft 59; zum Reichtum 60; zur Ehre 62; zur Familie 66, 599 ff; zur Affese 74; zur autiken Welt 78 ff., 88 ff., 316; zum Buddhismus 92; zum Mittelalter 93 ff; zur Neuzeit 122 ff; zum Heidentum 326; Vermischung mit der Welt 100 ff; chriftl. Ethik 127—136; Schähung von Glück und Leiden 313 ff; Nächstenliebe 514.

Christus, s. Jesus.
Chrysoftomus 521.
Civilization 385, 400.
Clarke 144.
Clemens v. Alexandrien 61.
Comte, A. 35, 148, 652, 705.
Coelibat 378, 595.
Crispinus 178 f.
Cudworth 149.

Dahlmann 802.
Dankbarkeit 526 ff.
Darwin 148, 213, 259 f., 562.
David v. Angsburg 556.
Demokratic 812.
Demokrit 43.
Demnt 62, 453 ff.
Descartes 113 ff.
Dentsches Bolk 410, 532, 636 ff.
Dentschland 701.
Diätetik 6, 392 ff.
Dichtung 203, 435 ff.
Dienstbotenwesen 623—625.
Diplomatic 545.
Diskretion 555.
Dostojewski 291.
Duell 507 ff.
Dummheit 429 f.

C.

Dynastie 815 f., 823, 827.

Egoismus 192, 295 ff., 526.

Che 587, 592 f., 597 ff., 602.

Chelosigkeit 594 ff.

Chre 240, 242, 375 f., 446—459, 505, 507 ff.

Chrfurcht 337 ff.

Chrgeiz 451 ff.

Cid 541 f.

Eigentum 422 f., 646—654.

Eigentumsrecht 415 ff., 484 ff., 505, 648 bis 654, 706 ff., 784, 853.

Ginkommenstatistik 724. Eitelfeit 240, 451 ff., 639. England 700, 755, 766, 776 ff., 807, 826, 834, 839. Engländer 487, 637, 819. Cpiftet 48, 85. Epikur 42 ff., 47, 196, 330. Erasums, Desid. 553. Ernährung 393. Erziehung, Wesen und Aufgabe 588 — 591, 517; moralische 370, 375, 457, 473, 475 f., 528; leibliche 405 ff.; in= telleftuelle 428-434, 567-573; pa= triotische 532 ff.; Handfertigkeit 774. Erziehnugswesen 560, 614, 679, 746. Ethik, Begriff und Anfgabe 1-17, 272; Methode der E. 5-9; Unterschied der teleologischen und intuitiven E. 171 bis 195, 273 ff., 544; Geschichte der E. 21 ff; griechische 23 ff., 44 ff.; theo-logische 127 ff.; moderne 136 ff. Endamonie 24, 216. Endämonismus 150 ff.

£. Fabrikarbeit 669 ff. Fabrikarbeiter 681 ff. Fabrikgesetzgebung 766 ff. Familie 577—625, 703 ff. Fechner 334. Feindesliebe 488 ff. Fetisch 567. Fichte, J. G. 330, 331, 543. Folter 14. Francke, A. S. 63, 235. Franklin 373, 815. Frankreich 699, 750, 797, 807. Franzosen 373, 636 f., 819. Frauen, Natur 584 ff., 596, 599, 610 ff.; Tugenten 387 f., 454 f., 474; Erziehung 406, 432, 607, 618, 624; Francuemancipation 495 f., 604—617. Freigebigkeit 65. Freiheit, des Willens 349-366; perfünliche F. 660 ff., 665, 675, 730, 800, 801; politische 802. Freimnt 454. Freundschaft 640-645. Friede, ewiger 533. Friedensbewahrung 650. Friedfertigkeit 488 ff. Friedrich d. Gr. 230, 795, 856.

G.

Galilei 137. Galigiu, Fürstin 64. Gebet 326. Geduld 387. Gefühl 208 ff., 467 ff. Weiz 147, 418 f. Gelassenheit 388. Gemeinde 534, 854. Gemeindeunternehmung 753. Genuß 319. Genußsucht 376, 380, 659, 677, 681. Gerechtigkeit 55, 474-513. Germanen 636, 805, 807. Weschichte 216, 563, 581 sf., 822; ist das Weltgericht 256, 416. Geschichtsphilosophie 10, 126, 216 f., 237 ff. Geschlechterverfassung 805 f. Geschlechtsleben 261 f., 584 ff., 617 ff. Geschwäßigkeit 630. Geschwister 592. Geselligkeit 578, 626 – 639. Gesellschaft 655—791; 826 ff. Gesellschaftsordnung 663 ff., fendale 664 f., kapitalistische 665 ff. Gesundheitspflege 297, 392 ff. Gewerbestatistif 736 ff. (Sewerfvereine 776-780. Gewissen 258 ff., 281—293. Gewohnheit 189. Wierfe 804, 807. Glaube 330 ff. Gleichheitsprincip 495 ff., 694, 727 ff. Opethé 197, 232 f., 237, 250, 253, 271 f., 289, 319, 321, 332, 336, 338 f., 431, 433, 456 f., 470, 530, 572 f., 645, 762. Sott 257, 326, 330, 342 f.; Reich S. 217, 254 ff. Gotthelf, J. 233. Greifenalter 238. Grant, U. 511. Griechen, Lebensanschauung 21 ff., 23 bis 50, 125, 312, 318, 321; Ethik 26 ff., 375; Naturell 84, 373, 819; Schätzung der Arbeit 49; der Kunst 440 f.; gymnast. Spiele 376; Staatsleben 49, 801, 806 f.; Götterwelt 325 f.; Philosophie 45 ff., 351, 550 ff. Grimm, 3. 592. Großmut 488. Großstadt, Einfluß auf Lebensgestaltung

402, 404, 604 ff., 624 ff. 628, 659,

675, 680, 686.

Grundbesit, bäuerlicher 755, 777;Großg. 754 f.; städtischer 754. Grundeigentum 652 f. Gury, P. 131--135. Gymnasium 444, 533, 662, 693, 731. Gymnastische Übungen 376, 408 ff.

Hagestolz 231, 594. Halbbildung 433. Hamaun 64. Handel 657 f., 671 ff. Sandfertigfeit 410, 774. Sandwerk 666 ff., 736 ff., 775. Hase, R. 70 ff. Haus 401, 578. Hausfran 604 ff. haushalter, guter 417. Haushaltung 579, 611 ff. Hansindustrie 669. Hausvater 579 f. Hedonismus 195-210, 219. Segel 157, 334, 480 ff. Heimatliebe 529, 534. Heraflit 336. Herbart 160 f. Hesiod 315 f. Benchelei 540. Hippokrates 284. hobbes 117, 136—138, 145, 212, 228, 352, 494, 793 ff. Hochmut 430, 453 f. Söchste Gut 195-217. Höflichkeit 635 ff. Soraz 126, 631. Hufeland 392. Humboldt, W. v. 124, 845 ff., 849. Hume 146, 334, 461. hutcheson 143, 154. Hurley 430.

Jaeobi, F. H. 859. Idealismus 330 ff. Jesaias 126. Jesuiten 181 ff., 187, 788. Jesus 50 ff., 70 ff., 126, 252, 256, 288, 320, 454. Ihering, N. v. 55, 423, 487, 635. Indiskretion 630. Instinkt 213, 261. Intelligenz 209, 239 ff. Intoleranz 505 ff., 631, 860.

Irrtum, ob immer schädlich? 566 ff. Jüngste Gericht 90, 247, 327, 514. Jugend 370, 457, 643. Jurisprudenz 4, 430.

Rant 5, 16 f., 150—156, 212, 228, 231, 267 ff., 273 ff., 279 ff., 334, 337, 345, 353, 480 ff., 536, 543, 551, 571, 796. Rapital 665 f., 709 ff; kapitalistische Gesellschaftsordnung 668 ff. Rarl d. Gr. 95. Reim, Th. 70 ff. Reller, L. 100. Repler 453, 552 ff., 562. Reperei 14. Rierkegaard 101. Rirche 93, 98, 100 ff., 107, 126 f., 320, 341, 376, 551, 749, 775. Kirchliche Moral 127 ff.; Philosophie 99, 351, Rleidung 403 f. Kleinmut 455. Klerns 98, 416, 557. Rönigtum 807, 819 ff. Ropernicus 561. Rorruption 759. Krankenpflege 747. Krankenversicherung 759. Kultur, Verhältnis zu Glück 237 ff.; Verhältnis zu Moralität 243 ff. Kulturkampf 860. Runft 434-446; Runft u. Moral 619 ff.

#### $\mathfrak{L}_{+}$

Laas 620. Lais 203 f. Landfrage 755. Lange, A. 682. La Rochefoucauld 228, 469. Laffalle 701, 723 ff., 740 ff., 781, 785, 795. Lavelene 653. Lebensalter 370. Leibliche Leben 392-411. Leibniz 117 f., 149, 212, 334, 353, 553. Leiden 124, 320 ff. Leo X. 106. Leopardi 218. Lessing 564. Liberale Gesinnung 506, 630 ff. Paulfen, Ethit.

Liberalität 65. Liberalismus 675, 793, 795 ff., 801, 845 ff. Libertinismus 376. Liebe 587, 620. Lode 375, 415, 649, 795 ff. Lohnarbeiter 665, 680 ff. Lope 160, 334. Loyola 760. Lubbock 406. Lucian 49. Endwig XIV. 229, 855. Lüge 535-553. Lust, ihre Bedeutung 195-210. Lustbilance 220 ff. Euther 99, 105, 108, 328, 352, 503, 538, 553, 859. Enrus 420 ff., 720.

#### MŁ.

Mahl 393. Märtyrertum 126, 205, 558 ff., 790. Mäßigkeit 374 ff. Maine, H. 821. Mandeville 145. Manzoni 379. Marcus Aurelius 79, 85 ff. Marwiy, v. d. 762. Marx, K. 690, 702, 709 ff., 743 ff. Max Joseph 521. Medicin 2, 614 f. Meineid 541 f. Menschenrechte 796 ff. Messe 126, 132 ff. Meyr, W. 221 Militärwesen 746, 824, 840; milit. Ausbildung 409; Gehorsam 280; Ehre Mill, 3. 147, 198. Mill, S. St. 148, 196, 212, 246, 271, 603, 606 ff., 615 f., 637, 647, 833, 845 ff. Milton 437. Mitleid 464-474. Mittelalter 14, 93—103, 107 f., 116, 400, 440 f., 665 ff., 695, 697, 745. Moderne Zeit 21, 103—127, 400, 438 ff., 665 ff., 668 ff., 745 ff. Mönchtum 93, 759. Monarchie 802, 812, 815 ff., 827; konstitutionelle 828 ff. Monogamie 597 ff. Monopol 751 ff.

Moral f. Ethik. Moralischer Sinn 144. Moralpredigt 15, 186, 371, 373, 379. Morus, Th. 462. Mutterrecht 577.

#### 97.

Mächstenliebe 65 ff., 514—534. Mapoleon I. 184, 710. Nationalreichtum 677 ff. Naturalismus 21. Naturforschung, moderne 111 ff., 337 ff. Naturgefühl 639 ff. Maturrecht 495 ff. Naturzustand 245 f., 803. Nanbiger 697. Meid 125, 382. Mero 80. Neuplatonismus 87. Mietssche 162. Nihilismus 763, 832; moralischer 290. Notlüge 542-550. Notstand 501. Notunrecht 502.

#### D.

Ochlokratie 812. Österreicher 488. Offenheit 630, 641 Oligarchie 812 ff. Optimismus, 119, 145. Owen, R. 775.

#### P.

Parlamentarische Regierung 833 ff. Parteiwesen 187. Patriotismus 530 ff. Paulus 51, 52, 68, 72, 99, 316. Pedant 632. Persönlichkeit 362. Pessimismus 120 ff., 218—247, 313 ff. Pestalozzi 188. Petrarcha 165. Pfaffentum 100. Pflicht 258—295; Einteilung der 371. Philosophie, Begriff 425 f.; Berhältnis zur Zeit 88; zur Religion 330 ff.; ihre Bedeutung nach griechischer Anschauung 45 ff.; Spinoza 139. Pilatus 256. Plato 29-35, 46, 50, 125, 289, 334,

365, 413, 550, 587, 603, 620, 657, 801, 823.

Volygamie 13, 597 ff.

Preußen, Staatsthätigkeit 745, 765; Staatshaushalt 747; Verfassung 834 ff.; Verbrechertum 423.

Produktivassociation 740 ff.

Proletariat 685 ff.

Proftitution 621 ff.

Protagoras 28.

Prüfungen, ihre Wirkung 430, 763.

Pusendorff 795.

#### M.

Recensententum 493, 536. Recht, das positive, s. teleolog. Not= wendigkeit 478 ff; Princip der Rechts= bildung 494 ff; Verhältnis zur Moral 497 ff; die Rechtsgebiete 503 ff; Ver= hältnis zur Gesellschaft 825 ff. Rechtsverwaltung 848. Rechtschaffenheit 33. Rée, P. 282 f. Reform 817. Reformation 105—109, 668. Reichtum 60 ff., 422. Religion 325 f., 338, 563; Verhältnis zur Moral 322 bis 349; zum Staat 856 ff.; zur Kunst 436 f.; zur Familie 580. Renaissance 104 f., 442 ff. Rentier 414 ff., 712 f. Republik 802, 824. Renter, Fr. 233. Revolution 416, 417, 588, 733 ff., 764, 781, 817 ff. Revolutionsrecht, 800, 818. Ritterlichkeit 102, 485 f. Robespierre 699. Rodbertus 665, 702, 708. Römer 373, 819. Römische Kaiserzeit 80 ff., 121, 407; Kaisertum 807, 809. Rückert, Fr. 253, 273, 564. Rücksichtsloftgkeit 635. Rümelin 843. Rußland 407, 493, 765.

Salzmann 623. Samariter 65, 174. Sand, K. E. 180. Savonarola 66, 77. Schamhaftigkeit 618.

Schäffle, A. 647, 657, 699, 713 ff., 727, 747, 772, 804, 826. Schelling 157, 239. Schiller 268, 270.

Schleiermacher 136, 157—160, 484.

Schmeichelei 540, 631.

Schmerz. 201 ff., 222 ff., 468 ff.

Schönheit 392.

Schopenhauer 93, 161—166, 192, 219 ff., 295 ff., 302, 304, 334, 350, 353, 364, 456, 464, 473, 492, 509, 553, 598, 640.

Schweigen 60, 631. Schweiz 768, 814. Seelsorger 16, 371.

Selbstbeherrschung 373—391.

Selbsterhaltung 137, 142, 211 ff.

Gelbsterkenntnis 455 ff. Selbsterziehung 370, 592. Selbstgefühl 63 f., 455 f. Selbstmord 459-466.

Selbstsucht 526 f.

Selbstverwaltung 854. Seneca 63, 80, 85.

Servilismus 453 f.

Shaftesbury 142—146, 296. Shafespeare 379, 458, 539, 632.

Sidgwick 148, 285. Sitte 1, 7, 261 ff.

Sittengesetze, in welchem Sinne Natur-gesetze 9, 157, 265 ff., 336; Beweis-barkeit 274 f., 290 ff; giebt keine streng allgemein gültigen 11 ff., 183, 267, 275 ff., 279 ff., 490, 500, 512, 547. Sklaverei 663.

Socialdemokratie, Geschichte 699 ff.; Programm 702 ff., 727 ff., 781, 787.

Sociale Frage 691 f.

Socialismus und Socialreform 698 bis 791.

Socialistengeset 786—791.

Solon 25.

Sokrates 27, 47, 87, 287, 427.

Sountagsarbeit 846. Sophisten 29, 46. Souveränität 792 f.

Sparkassen 744, 774.

Sparsamkeit 417 f. Spartaner 384.

Spencer, S. 148, 172, 635, 820, 825, 852 f. 298, 308 ff.,

Spiel 626.

Spinoza 138—142, 212, 236, 271, 317, 334 f., 352, 474, 489.

Sport 410.

Staat 792—861; Begriff 792 ff.; Ursprung 803 ff.; Aufgabe 793—801; Verfassung 812—844; Umfang seiner Thätigkeit im Wachsen 745 ff; Grenzen derselben 845-861.

Stein, Freiherr v. 539, 618, 832. Stein, E. 699, 826.

Stolz 452 f. Strafe 359 ff.

Strafrecht 480—484.

Strauß, D. Fr. 71, 123, 562, 571, 822.

Strebertum 762, 765.

Sünde 125.

Sympathische Gefühle 240, 242, 467 bis 474.

T.

Taback 400 f. Tapferkeit 32, 54, 383—385.

Teleologische Ethik 171. Tertullian 54, 57, 62, 95.

Thackeran 234. Themistofles 463.

Theologie 4, 99, 231 f., 342, 351 ff., 365, 551 f., 572; theol. Moralphilo= fophie 127—136.

Thomas v. Agnino 212.

Thomasins 795. Thucydides 49. Titelwesen 638.

Tod 248 ff. Todesstrafe 483 f.

Todsünden 129. Tönnies, F. 586, 811.

Toleranz 506. Tolstoi, E. 101, 407 f.

Tragödie 206. Trajan 79.

Trendelenburg 651.

Triebe, Berhältnis zu den Gefühlen 201 ff.; zur Pflicht 266 ff.; zu ben Tugenden 369 ff., 467, 473.

Trinkgeld 423. Trunksucht 394 ff.

Tugend, Wesen 369 ff.; Verhältnis zu Wohlfahrt 311 ff.; lehrbar 27 f., 47 f., 370 f.

Tyrannis 812.

u.

Übermut 455. übel, das 202, 251. Undankbarkeit 527 ff.

55 \*

Unfallversicherung 769.
Unschuld 190.
Unternehmer 775.
Unterricht 428, 567 ff.
Unterrichtswesen 428 ff., 759, 763, 774.
Unsterblichkeitsglaube 327, 343—349.
Utilitarianismus 148, 192, 305.

#### V.

Balentini, H. v. 423. Vaterlandsliebe 528 ff. Verantwortlichkeit 356 ff. Berbrechertum 423, 450, 524 f., 689. Verführung 315. Vergebung 488 ff. Verkehrswesen 672 ff., 746. Verschlossenheit 630. Verschwendung 419-422. Versicherungswesen 759, 768. Verstand 209, 384 ff., 424 f. Verträglichkeit 630. Vilmar 288. Volkstum 529. Volksvertretung 828 ff., 841. Woltaire 285, 793. Vob, J. H. 662.

#### W.

Wagner, A. 646, 699. Wahlrecht 842. Wahrhaftigkeit 535—573. Wahrheit, Widerstand gegen neue 558—566; ob immer nüplich? 566 ff. Wahrheitsliebe 557. Waip, Th. 323, 660.

Weisheit 391. Wellington 429. Whewell 149. Wieland 203. Wille 361—366. Willensfreiheit 349-366. Wirtschaftliche Leben, das 579, 646— 790; w. Tugenden 411-423; Ber= hältnis zum Staat 849, 851 ff. Wirtschaftskrisen 687 ff., 718 f. Wissen, s. Bedentung 424-434, 567 ff.; f. Schätzung bei den Griechen 27 ff., 47 ff.; im Chriftentum 52; bei den Modernen 110 ff.; Verhältnis Religion 332 ff. Wissenschaften, Einteilung 1 ff. Wissenschaftsbetrieb 45 ff., 340, 426 f., 562, 658, 660. Wohlfahrt 210—217; Verhältnis zur Tugend 311-318. Wohlthätigkeit 514 ff., 519 ff., 528. Wohlwollen 471—474, 514—534. Wohnung 401 f., 686, 754. Wolff, Chr. 149 f., 212, 301, 353, 795. Wunderglaube 342. Wundt, V. 323, 635.

23.

York, General v. 280.

3.

Zelter, K. F. 696. Zorn 364 ff., 388 ff., 476. Zunft 666 ff. Zweikampf 507—513.



















